
opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(4): Arbeit als
Teilhabe am Projekt
Gottes

Aus dem Gründungscharisma
heraus hatte der heilige
Josefmaria eine tiefe Einsicht in
die Rolle der Arbeit nach dem
Schöpfungsplan Gottes.

13.06.2025

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts
ist das Thema Arbeit mit all seinen



Dynamiken zunehmend Gegenstand
vertiefter theologischer Reflexion.
Auslösend war die industrielle
Revolution mit ihren großen
soziokulturellen Veränderungen. Es
kam zu Spannungen unter den
gesellschaftlichen Klassen. Das Leben
in Familie und Gesellschaft nahm
neue Formen an. Mit der
Veröffentlichung der Enzyklika 
Rerum novarum (1891) – der ersten
einer langen Reihe von
Sozialenzykliken – legte Leo XIII. den
Grundstein einer sich nach und nach
entfaltenden kirchlichen
Gesellschaftslehre. In den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
entsteht eine „Theologie der
irdischen Wirklichkeiten“, die bald
mit der neu aufkommenden
„Theologie des Laientums“ in
Berührung kommt. In diesen Jahren
vor und während des II.
Vatikanischen Konzils
experimentiert man mit neuen
Formen der Pastoral, die darauf



abzielen, das Evangelium in den
veränderten Gesellschaften und
Arbeitswelten zu verkünden.

II. Vatikanisches Konzil:
Nachdenken über den christlichen
Sinn der Arbeit

Die Frage nach dem Wert der Arbeit
und der Rolle der menschlichen
Tätigkeiten beim Aufbau des Reiches
Gottes beschäftigen das Konzil und
sind Gegenstand einer neuen und
gründlichen Darstellung in der
Konstitution Gaudium et spes,
besonders Nr. 33-39. Die Konzilsväter
scheuen nicht davor zurück,
schwierige Fragen aufzuwerfen:

„Durch Arbeit und Geisteskraft hat
der Mensch immer versucht, sein
Leben reicher zu entfalten. Heute
jedoch hat er, vor allem mit den
Mitteln der Wissenschaft und der
Technik, seine Herrschaft über
beinahe die gesamte Natur
ausgebreitet und breitet sie



beständig weiter aus (…). Angesichts
dieses unermesslichen
Unternehmens, das schon die ganze
Menschheit erfasst, stellen sich den
Menschen viele Fragen: Was ist der
Sinn und der Wert dieser
angestrengten Tätigkeit?“ (Gaudium
et spes, Nr. 33).

Um die Mitte des 20. Jahrhunderts
erscheinen eine Reihe theologischer
Werke, die sich mit diesen Fragen
befassen. Einige Autoren bemühen
sich bei der Ergründung des Sinns
der Arbeit um eine christliche Sicht,
die vom Paschageheimnis Christi
erhellt wird, und fragen nach dem
christlichen Beitrag zur Dynamik des
gesellschaftlichen, technischen und
wissenschaftlichen Fortschritts.
Worauf richtet sich die christliche
Hoffnung? Auf den Aufbau des in der
Geschichte bereits gegenwärtigen
Reiches Christi, auf seine zukünftige
Vollendung oder auf ein Ziel
dazwischen? Woher kommt das



Licht, das die menschlichen
Tätigkeiten erhellt: aus dem
Mysterium der Inkarnation oder aus
ihrer eschatologischen Ausrichtung
auf das himmlische Jerusalem?

Viele Theologen tragen durch ihre
Reflexion zu dieser Debatte bei.
Unter ihnen ragen hervor Gustave
Thils mit seiner Théologie des réalités
terrestres (1946); Marie-Dominique
Chenu, Pour une théologie du travail
(1955); Alfons Auer, Christsein im
Beruf (1966); Johann Baptist Metz, 
Zur Theologie der Welt (1968); und
Juan Alfaro, Hacia una teología del
progreso humano (1969). Alle
stimmen darin überein, dass das
Wirken des Menschen in der Welt
eine geistliche Dimension aufweist
und der Mensch, weil er nach dem
Bild und Gleichnis Gottes geschaffen
ist, aktiv und frei an Gottes
Schöpfungsplan mitwirkt.



Karol Wojtyla: eine eigene
„Theologie der Arbeit“

Im philosophischen und
dichterischen Werk Karol Wojtylas
und später in seinem päpstlichen
Lehramt nimmt die menschliche
Arbeit einen zentralen Platz ein. Als
Professor für Ethik in Lublin
beschäftigt er sich mit der
immanenten Bedeutung der Arbeit
für das Subjekt, also mit der Frage,
was die Arbeit zur Würde der Person
und zur Herausbildung ihrer
Identität beiträgt. In seinem
poetischen Werk unterstreicht er,
dass die mit der Arbeit verbundene
Mühsal zur Großzügigkeit und
Zuwendung zu den Personen wird,
denen sie dient, und damit Ausdruck
der Liebe wird. Die Größe der
materiellen Arbeit liegt somit nicht
in ihrem Endprodukt, sondern im
Subjekt, das sie vollzieht. Das
Geheimnis des fleischgewordenen
Wortes bildet die Grundlage sowohl



der Würde der arbeitenden Person
als auch der Materie, die durch die
Arbeit umgestaltet wird. Viele
Elemente der „Theologie der Arbeit“
von Karol Wojtyla finden sich später
in der Enzyklika Laborem exercens
(1981) wieder, dem bislang
umfangreichsten und gehaltvollsten
Dokument des Lehramts über den
menschlichen und christlichen Sinn
der Arbeit.

Das Lehramt der Kirche hat die
Fragen verfolgt, die sich aus dem
gesellschaftlichen und technischen
Fortschritt ergeben, und wendet
ihnen weiterhin ihre
Aufmerksamkeit zu, denn die
menschliche Gesellschaft und die
Dynamik des Arbeitslebens
entwickeln sich rasch. Der
außerordentliche Fortschritt des
Menschen, sowohl was neue
Erkenntnisse der Wirklichkeit als
auch was ihre Umgestaltung betrifft,
eröffnen bisher nicht bestehende



Perspektiven, bringen aber auch
Herausforderungen mit sich, die der
moralischen Orientierung bedürfen.

Hl. Josefmaria: eine spezifische
Sicht auf die Arbeit

Verschiedene Autoren haben die
Lehren des heiligen Josefmaria über
die Arbeit untersucht und sie dabei
in den theologischen und
gesellschaftlichen Rahmen seiner
Epoche gestellt.[1] In seinen Schriften
setzt er sich nicht mit der Theologie
seiner Zeit auseinander und versucht
auch nicht, die Lehren des II.
Vatikanums weiterzuentwickeln.
Dennoch bietet der Gründer des
Opus Dei eine spezifische Sicht der
Arbeit, die eine aufmerksame
Untersuchung verdient. Die
Gründungsgnade, die er empfangen
hat, führt ihn zu einem vertieften
Verständnis der biblischen Botschaft
über das Wirken des Menschen in
der Welt und gewährt ihm neue



Einsicht in die Logik der
Menschwerdung.

Der Gründer des Opus Dei
kommentiert ausführlich die
Aussagen der Heiligen Schrift über
die menschliche Arbeit, besonders
die des Buches Genesis, im Kontext
der Erschaffung des Menschen und
des von Gott erhaltenen Gebotes, die
Erde zu bebauen und zu bevölkern
(vgl. Freunde Gottes, Nr. 57; Christus
begegnen, Nr. 47). Die Welt, die Erde
und die Materie sind gute
Wirklichkeiten, weil sie aus den
Händen Gottes hervorgegangen sind,
und der Mensch ist dazu berufen, mit
ihnen umzugehen unter Beachtung
der Zielsetzung, die ihnen nach
Gottes Plan zukommt (vgl. Christus
begegnen, Nr. 112; Gespräche, Nr.
114). Der heilige Josefmaria bezieht
sich auch oft auf die
Weisheitsbücher, insbesondere ihr
Lob der menschlichen Tugenden, der
gut verrichteten Arbeit und der



weisen Verwaltung der Welt, über
die Gott den Menschen verfügen
lässt.

Im Hinblick auf die
neutestamentliche Heilsökonomie,
die durch die radikale Neuheit der
Inkarnation des Wortes geprägt ist,
hebt der heilige Josefmaria oftmals
hervor, dass Jesus von Nazareth,
wahrer Gott und wahrer Mensch, mit
der Annahme der menschlichen
Natur auch die Arbeit angenommen
hat. In der Werkstatt Josefs hat er
gelernt, als tektón, als Handwerker,
zu arbeiten (vgl.Christus begegnen,
Nr. 55). Um den christlichen Sinn der
Arbeit als Weg der Heiligung
inmitten der Welt zu erläutern, pflegt
der heilige Josefmaria auch auf das
Beispiel der ersten Christen zu
verweisen. Sie folgten dem Beispiel
Jesu und der Apostel, verrichteten
die verschiedensten ehrbaren
Tätigkeiten, gestalteten durch die
Liebe Christi die Gesellschaft um, in



der sie lebten, und machten sie
humaner (vgl. Gespräche, Nr. 24; Die
Spur des Sämanns, Nr. 320, 490).

Die Arbeit im Zentrum der
Verkündigung des Opus Dei

Das Mittelalter hatte keine
eigentliche „Spiritualität der Arbeit“
entwickelt, und die Neuzeit tendierte
dazu, den Menschen in Gegensatz zu
Gott zu stellen, indem sie die Größe
der menschlichen Vernunft
hervorhob und seine technischen
Fähigkeiten zur Begründung seiner
Würde und seiner Autonomie
gegenüber der Autorität des
Schöpfers heranzog. Von wenigen
Ausnahmen abgesehen hat keine
dieser geschichtlichen Epochen einen
theologischen oder spirituellen
Rahmen geschaffen, innerhalb
dessen der Mensch als Mitarbeiter
mit der Schöpfermacht Gottes
gesehen wurde – als jemand, der mit
seiner Arbeit am Projekt Gottes für



seine Schöpfung beteiligt ist. Der
heilige Josefmaria hingegen ist davon
überzeugt, dass die Gründung, mit
der Gott ihn in der Kirche beauftragt
hat, gerade diese neue Sicht der
Arbeit miteinschließt bzw., besser
gesagt, eine Perspektive eröffnen
soll, die im Lauf der Jahrhunderte in
Vergessenheit geraten war.

„Die Arbeit ist Teilhabe am
Schöpfungswerk, sie ist Band der
Einheit mit den anderen Menschen
und Mittel, um zum Fortschritt der
ganzen Menschheit beizutragen, sie
ist Quelle des Unterhalts für die
eigene Familie, Gelegenheit zur
persönlichen Vervollkommnung, und
sie ist – das muss unbedingt sehr klar
gesagt werden – Weise und Weg der
Heiligkeit, zu heiligende und
heiligende Wirklichkeit“ (Brief 14,
Nr. 4).

Die Würde der Arbeit ist einerseits
im Gebot verankert, das Gott unseren



Stammeltern gegeben hat, im Neuen
Testament andererseits in der Arbeit,
die das fleischgewordene Wort im
Alltagsleben der Heiligen Familie von
Nazareth auf sich genommen hat.
Diese Sichtweise hervorzuheben ist
integrierender Bestandteil der
Sendung, die im Verständnis des
heiligen Josefmaria seiner
Neugründung zukommt:

„Der Herr rief im Jahre 1928 das
Opus Dei ins Leben, damit es die
Christen daran erinnern helfe, dass
nach dem Wort der Genesis Gott den
Menschen schuf, damit er arbeite.
Wir sind gekommen, um von neuem
auf das Beispiel Christi aufmerksam
zu machen, der dreißig Jahre lang in
Nazareth gearbeitet und ein
Handwerk ausgeübt hat. Unter den
Händen Christi wird die Arbeit – eine
berufliche Arbeit, wie sie Millionen
von Menschen in der ganzen Welt
verrichten – zu einem göttlichen
Werk, zu einer Erlösungstat und zu



einem Weg des Heils“ (Gespräche, Nr.
55).

Kreative Mitwirkung an der
fortschreitenden Schöpfung

Es ist möglich, die menschliche
Arbeit als Teilhabe an der
Schöpfermacht Gottes zu verstehen,
wenn man anerkennt, dass die
Schöpfung zuinnerst eine historische
Dimension aufweist, dass sie
gleichsam unterwegs ist, sich in statu
viae befindet und daher dazu
bestimmt ist, gerade durch die Arbeit
ihrem Ziel zugeführt zu werden. Ein
Punkt des Katechismus der
katholischen Kirche (1997) erhellt
überraschend diesen Aspekt: „Die
Schöpfung hat ihre eigene Güte und
Vollkommenheit. Sie ging jedoch aus
den Händen des Schöpfers nicht ganz
fertig hervor. Sie ist so geschaffen,
dass sie noch auf dem Weg [in statu
viæ] zu einer erst zu erreichenden
letzten Vollkommenheit ist, die Gott



ihr zugedacht hat“ (KKK, Nr. 302).
Das II. Vatikanische Konzil hatte
diese Perspektive klar aufgezeigt und
in einigen Passagen der
Pastoralkonstitution Gaudium et spes
in der Absicht entfaltet, den Wert der
menschlichen Tätigkeiten, ihre
legitime Autonomie und ihre
Erhebung zum Paschageheimnis Jesu
Christi durch die Liebe darzustellen:

„Eines steht für die Glaubenden fest:
das persönliche und gemeinsame
menschliche Schaffen, dieses
gewaltige Bemühen der Menschen
im Lauf der Jahrhunderte, ihre
Lebensbedingungen stets zu
verbessern, entspricht als solches der
Absicht Gottes. (…) Männer und
Frauen, die, etwa beim Erwerb des
Lebensunterhalts für sich und ihre
Familie, ihre Tätigkeit so ausüben,
dass sie ein entsprechender Dienst
für die Gemeinschaft ist, dürfen
überzeugt sein, dass sie durch ihre
Arbeit das Werk des Schöpfers



weiterentwickeln, dass sie für die
Wohlfahrt ihrer Brüder sorgen und
durch ihre persönliche Bemühung
zur geschichtlichen Erfüllung des
göttlichen Plans beitragen“ (Gaudium
et spes, Nr. 34).

Wenn der Mensch das Werk des
Schöpfers weiterführt, hat er als
Kreatur zwar nicht Anteil an der
Transzendenz des göttlichen
Schöpfungsaktes, aber er wirkt an
seiner Fortdauer in der Zeit mit.
Diese seine Mitwirkung ist Teil der
Entfaltung der in der Geschichte
weiter fortschreitenden Schöpfung.
Und seine Beteiligung ist kreativ und
damit Widerschein der Tatsache,
dass er Bild und Gleichnis Gottes ist.

Arbeit: weder Folge der Erbsünde
noch Erfindung der Neuzeit

Wenn man die Arbeit als Teilhabe an
der göttlichen Macht begreift und
darstellt, hört sie auf, eine bloß
äußerliche und vorübergehende



Tätigkeit zu sein, die auf die Stillung
materieller Bedürfnisse beschränkt
bleibt. Sie ist dann nicht eine bloße
Last, die dem Menschen
unausweichlich aufgebürdet ist und
als Quelle von Anstrengung und
Stress empfunden wird. Auch wenn
man häufig einer solchen Sicht
begegnet, beruht sie auf theologisch
und anthropologisch irrigen
Prämissen:

„Es muss uns deshalb klar sein, dass
die Arbeit eine großartige
Wirklichkeit und zugleich ein
unausweichliches Gesetz ist, dem alle
Menschen, mögen sich auch manche
für nicht betroffen halten, auf die ein
oder andere Weise unterworfen sind.
Prägt es euch gut ein: Die Pflicht zu
arbeiten ist weder eine Folge der
Erbsünde noch eine Erfindung der
Neuzeit. Die Arbeit ist vielmehr das
notwendige Existenzmittel, das Gott
uns auf Erden anvertraut. Er gibt uns
die Tage und lässt uns an seiner



Schöpfermacht teilhaben, damit wir
uns den Lebensunterhalt verdienen
und gleichzeitig Frucht für das ewige
Leben (Joh 4,36) sammeln: Der 
Mensch wird geboren zur Arbeit wie
der Vogel zum Flug (Ijob
5,7)“ (Freunde Gottes, Nr. 57).

Das Christentum lädt daher ein,
unsere Einstellung zur Arbeit zu
überdenken. Es wäre reduktiv, sie
nur als eine unabweisliche
Notwendigkeit zu betrachten, der wir
uns am liebsten entziehen würden,
oder als Hemmnis für die
Verwirklichung unserer Wünsche
und unserer Persönlichkeit. Die
biblische Anthropologie stellt sie
vielmehr als intelligenten Beitrag
zum Fortschritt der Schöpfung dar,
als kreatives Gebot, das Gott den
ersten Menschen vor dem Sündenfall
gegeben hat:

„Vom Augenblick seiner Erschaffung
an hat der Mensch arbeiten sollen.



Das habe ich mir nicht ausgedacht.
Man braucht bloß die ersten Seiten
der Heiligen Schrift aufzuschlagen.
Dort lesen wir, dass – bevor die
Sünde in die Welt eindrang und
bevor Tod, Leid und Elend als Folgen
der Sünde über die Menschheit
kamen – Gott Adam aus dem Lehm
der Erde gebildet und für ihn und
seine Nachkommen eine herrliche
Welt erschaffen hatte: ut operaretur
et custodiret illum (Gen 2,15), damit
er sie bearbeite und
behüte“ (Freunde Gottes, Nr. 57).

Die Weiterführung der Schöpfung
erfolgt nicht von selbst

Die Weiterführung der Schöpfung
durch die eigene Arbeit ist jedoch
kein automatischer Vorgang. Es geht
nicht darum, die menschliche Arbeit
gleichsam mechanisch dem die
Geschichte durchwirkenden
göttlichen Schöpferakt einzufügen.
Um durch die Arbeit am



Schöpfungswerk teilzunehmen, muss
der Mensch gegenüber dem Heiligen
Geist, dem Schöpfergeist, fügsam sein
und sich mit Jesus Christus
vereinigen, unter dem als Haupt die
Welt geeint und mit Gott versöhnt
wird. Um tatsächlich zum göttlichen
Werk der Schöpfung, der Erlösung
und der Heiligung beizutragen, muss
man im Stand der Gnade sein, der
die Liebe zu Gott in ihrer
Tatsächlichkeit unter Beweis stellt.
Kurzum, nur wenn wir Männer und
Frauen des Gebetes sind, indem wir 
die Arbeit in Gebet verwandeln (vgl. 
Die Spur des Sämanns, Nr. 497; 
Freunde Gottes, Nr. 64-67), wird sie
zum „Punkt der Begegnung unseres
Willens mit dem Heilswillen unseres
himmlischen Vaters“ (Brief 6, Nr. 13).

Ein derart anspruchsvolles
Programm kann verwirklicht
werden, wenn die Arbeit das
Gebetsleben dessen erfüllt, der sie
verrichtet, also Gegenstand seines



Dialogs mit Gott wird. Nur so kann
der Wille des arbeitenden Menschen
eins werden mit dem Willen Gottes,
denn nur dann begreift er, wo und
wie er die Liebe und die anderen
Tugenden üben soll, erhält er Licht,
um im Gewissen Klarheit zu finden,
und richtet sein ganzes Tun auf die
Wahrheit und das Gute aus. So
entstehen Pläne im Dienst des
Gemeinwohls und der Ausbreitung
des Evangeliums Jesu Christi.

Der Welt die Gestalt Christi geben

Ein Christ, der über die Arbeit
nachsinnt und sie zum Gegenstand
seines persönlichen Gebetes macht,
kann lernen, sein Tun in das Werk
der Schöpfung und der Erlösung
einzufügen. Wenn er den
Eingebungen des Heiligen Geistes
folgt, kann er die Welt umformen, ihr
die Gestalt Jesu Christi geben und so
die menschliche Arbeit in opus Dei,
in Arbeit Gottes verwandeln. Das ist



der tiefe Sinn der Aussage, dass die
Arbeit die Achse ist, um die Heiligkeit
und Apostolat bei jenen kreisen
müssen, die sich der neuen
Gründung anschließen, die Gott
durch den heiligen Josefmaria
erwecken wollte (vgl. Brief 31, Nr.
10-11).

Die zentrale Bedeutung der Arbeit ist
nicht zufällig, denn die Tugenden
und das Apostolat entfalten sich
normalerweise innerhalb der
Beziehungen und an den Orten, die
das Berufsleben des Einzelnen
bestimmen. Diese Zentralität hat
Projektcharakter, denn es geht
darum, dass der Christ die irdischen
Wirklichkeiten auf Gott auszurichten
sucht gerade von den Dingen her, die
er durch seine Arbeit plant,
verwirklicht und voranbringt.

Wir befinden uns in einer
werdenden Welt, in einer offenen
Geschichte. Es gilt daher, auf den



Geist zu hören, um innerhalb der
sich wandelnden Situationen zu
verstehen, wie man der
menschlichen Arbeit die Gestalt
Christi verleihen kann. „Wenn ihre
eure Arbeit beginnt, egal welcher Art
sie ist, dann prüft in der Gegenwart
Gottes, ob der Geist, der diese Arbeit
inspiriert, wirklich christlicher Geist
ist. Und habt dabei vor Augen, dass
der Wandel der historischen
Umstände – mit den Anpassungen,
die sich für die Gestaltung der
Gesellschaft daraus ergeben – zur
Folge haben kann, dass etwas, das zu
einem bestimmten Zeitpunkt gerecht
und gut war, auch einmal aufhört,
gerecht und gut zu sein“ Brief 29, Nr.
18). Der Mensch ist noch unterwegs
zur Stadt Gottes und ist aufgrund
seiner Taufberufung dazu
angehalten, die Stadt der Menschen
aufzubauen (vgl. Freunde Gottes, Nr.
210). Alles, was zum Fortschritt der
Menschen beitragen kann, ist daher
zu schätzen: Information, Technik,



Kunst, Wissenschaft (vgl. Die Spur
des Sämanns, Nr. 293).

Fortschritt und Forschung unter
positiven Vorzeichen

Die positive Wertung des Fortschritts
und der wissenschaftlichen
Forschung ergibt sich aus dem
Verständnis der Arbeit als Teilhabe
an Gottes Projekt für die Welt und
übersieht nicht die berechtigte Sorge
um die ethischen Fragen, die der
wissenschaftliche und technische
Fortschritt aufwerfen kann. Einer
christlichen Haltung entspricht es
jedoch, das Augenmerk besonders
auf die Bildung und die Tugenden zu
richten, um bei der Suche nach dem
Wahren und Guten verantwortlich
handeln zu können. Für den Christen
bedeutet das, dass er nach einer
reifen Synthese von Glauben und
Wissen, von Ethik und Technik sowie
von wissenschaftlichem und
menschlichem Fortschritt strebt.



Dazu drängt sowohl der christliche
Optimismus als auch die
leidenschaftliche Liebe zur Welt, die
gut aus Gottes Händen
hervorgegangen ist und dem
Menschen zur Obsorge und
Vervollkommnung durch die Arbeit
anvertraut wurde (vgl. Gespräche,
Nr. 23, 116-117).

„Der Herr hat gewollt, dass wir, seine
Kinder, die wir die Gnade des
Glaubens empfangen haben, die
ursprüngliche, der Liebe Gottes
entströmende Freude an der
Schöpfung bezeugen“ (Im Feuer der
Schmiede, Nr. 703).

Der heilige Josefmaria hat durch
seine Gründung einen spezifischen
Weg der Heiligkeit in der Kirche
erschlossen, bei der die Arbeit in den
Plänen Gottes eine herausragende
Rolle spielt. Das tritt nicht nur in
seinen zahlreichen Lehren über den
geistlichen und theologischen Gehalt



der Arbeit zutage, sondern spiegelt
sich auch in den vielen Werken
wider, die seine Söhne und Töchter
unter seinem Antrieb auf der ganzen
Welt ins Leben gerufen haben.

Teilhabe als Geschenk Gottes

Die Vermittlung einer positiven
Auffassung von der Würde der
Arbeit, wie sie uns durch die
Schriften und die Predigt des
Gründers des Opus Dei geboten wird,
hat sehr wichtige Konsequenzen für
die Psychologie des modernen
Menschen, sein gesellschaftliches
Leben und die Gestaltung seiner Zeit.
In der Tat ist die Arbeit nach wie vor
ein Feld der Spannungen und der
Herausforderungen. Sie führt zu
Konflikten, die wir erkennen und
lösen müssen, etwa zwischen Beruf
und Familie oder zwischen
Arbeitseinsatz und notwendiger
Erholung. Außerdem ist es schwierig,
sich an eine auf Gerechtigkeit



beruhende Ethik zu halten, wenn die
menschlichen Beziehungen nicht
selten durch Egoismus,
Selbstbehauptung und übertriebenes
Gewinnstreben geprägt sind.

All das lässt verstehen, dass die
Mitwirkung an der Hinlenkung einer
in statu viae geschaffenen Welt auf
ihr Ziel auch verlangt, dass man
wieder ordnet, was aus den Fugen
geraten ist, und dass die Wunden
geheilt werden, die die Sünde
geschlagen hat. Mit einem Wort, sie
verlangt Teilhabe am Erlösungswerk
Christi (vgl. Christus begegnen, Nr.
65, 183). Eine solche Teilhabe ist ein
Geschenk Gottes, und sie wird nur
möglich, wenn der Mensch im
eigenen Leben die Sünde von sich
weist und als Sohn bzw. Tochter
Gottes, vom Geist geleitet, in der
Gnade lebt. Im nächsten Artikel
sollen einige Erwägungen zur
historischen Dimension des
menschlichen Wirkens angestellt



werden, die die Arbeit als
Schnittpunkt von Schöpfung und
Erlösung erscheinen lassen.

[1] J.L. Illanes, La santificación del
trabajo (1980); „Trabajo“ (2013), in 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer; Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teología del trabajo
(1997); P. Rodríguez, Vocación,
trabajo, contemplación (1986); E.
Burkhart - J. López, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des heiligen
Josefmaria, Band III, Kap. 7 (2017); G.
Faro, Il lavoro nell’insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá (2000); A.
Aranda, „Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado“ (2002), in La
grandezza della vita quotidiana, vol.
1.



Alle bisher erschienenen Beiträge
aus der Reihe „Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (November 25)

Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma – ein
Überblick.
Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermöglichen. Die
Originaltexte stammen aus
persönlichen Betrachtungen
und Lehren des Gründers.

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/


Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
möglicher, sondern ein
vorzüglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.
Teil 4 (siehe oben): Arbeit als
Teilhabe am Projekt Gottes: Aus
dem Gründungscharisma
heraus hatte der hl. Josefmaria
eine tiefe Einsicht in die Rolle
der Arbeit im Schöpfungsplan
Plan Gottes.
Teil 5: Die Arbeit im Blick auf
die Erlösung: Die verwandelnde
und erlösende Kraft der
geheiligten menschlichen
Arbeit steht im Zentrum der
Lehre des heiliger Josefmaria.
Teil 6: Die Arbeit gehört zur
Natur des Menschen:
Ausgehend von einem Blick auf
die historische Entwicklung der

• 

• 

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/


Arbeit reflektiert dieser Beitrag
über ihre bleibende Würde und
Bedeutung im Leben der
Menschen, unabhängig vom
Wandel der Arbeitswelt.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstützt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Päpstlichen Universität vom Heiligen
Kreuz (Rom).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/unterwegs-zur-
hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-

am-projekt-gottes/ (20.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (4): Arbeit als Teilhabe am Projekt Gottes

