
opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(2): Die spezifische
Sendung des Opus
Dei aus der Warte
des heiligen
Josefmaria

Ein tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei soll dieser zweite
Artikel innerhalb der Reihe
ermöglichen – auf der
Grundlage von referierten oder
geschriebenen Worten des
Gründers.



10.01.2025

Nach Jahren des Ahnens, Betens und
Hoffens „sah“ der heilige Josefmaria
am 2. Oktober 1928, was Gott von
ihm verlangte. Der übernatürliche
Impuls dieses Augenblicks prägte
sein ganzes Leben und erleuchtete
seinen Weg. Bis zu diesem Moment
wusste er nicht – wie er selbst sagte
–, was Gott von ihm erwartete. Nun
verstand er, dass er berufen war,
eine neue Sichtweise der Heiligkeit
im Alltag zu verbreiten. Dabei sollte
er die Bedeutung des gewöhnlichen
Lebens und der menschlichen Arbeit
betonen und das verbindliche
apostolische und kohärente Wirken
von Laien und gewöhnlichen
Gläubigen in der Kirche fördern. Er
wird erklären, dass diese Botschaft,
als deren Überbringer er sich seit
damals fühlte, so alt und so neu sei
wie das Evangelium.



Den Moment der Erleuchtung hielt er
für sich folgendermaßen fest: „Ich
erhielt die Erleuchtung über das
ganze Werk, während ich in einigen
Papieren las. Tief bewegt kniete ich
nieder – ich war allein in meinem
Zimmer, zwischen zwei Vorträgen –,
dankte Gott und erinnere mich mit
Rührung an das Läuten der Glocken
der Pfarrei Unserer Lieben Frau von
den Engeln (...). Ich bündelte die
Notizzettel, auf die ich bis dahin
geschrieben hatte“ (Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 306).

Kaum hatte er den Willen Gottes
gesehen, begann er nachzuforschen,
ob es ähnliche Initiativen bereits gab
oder ob er selbst handeln sollte.
Gleichzeitig beschäftigte er sich mit
grundlegenden Fragen: Wer sollte
Teil dieser Gründung sein – nur
Männer, auch Frauen, oder Priester?
Und wenn Priester, in welcher Form
und mit welcher rechtlichen
Struktur? Man könnte sagen, dass



der heilige Josefmaria am 2. Oktober
1928 fest entschlossen war, vom
Opus Dei zu sein und Opus Dei zu
sein, ohne bis ins letzte Detail zu
wissen, was das Opus Dei konkret
ausmachte. Zu diesem Zeitpunkt
stand noch nicht einmal der Name
fest. Es war eine Phase des Reifens,
vergleichbar mit einer Mutter, die
ein Kind in ihrem Schoß trägt, es
liebt und mit ihm spricht, auch wenn
sie sein Gesicht oder seine
Augenfarbe noch nicht kennt.

Nach und nach verstand er, was
dieser Weg bedeutete, welches
Gesicht dieses neue Werk haben
sollte, und stand darüber im
intensiven Dialog mit Gott. Diese
Suche bestimmte in jenen Jahren
sein inneres Leben. Das Opus Dei
nahm Gestalt an – in seinem
geistlichen Leben, in seiner
Beziehung zu Gott, in seinem Gebet
und in seiner Buße. Schrittweise
umriss er die Ziele des Opus Dei und



nannte nach und nach auch die
Mittel zu ihrer Erreichung.

Das Verständnis der Sendung und
des Charismas des Opus Dei
erfordert es, die verschiedenen Ziele
zu betrachten, die der heilige
Josefmaria reflektierte und
beschrieb, und sie miteinander in
Beziehung zu setzen. Dies verlangt,
dass wir uns mit Respekt und
Dankbarkeit gegenüber Gott in das
innere Leben des Gründers
hineinbegeben. Seine Persönlichen
Aufzeichnungen bieten hierfür einen
Zugang – sie sind Zeugnisse seines
persönlichen Dialogs mit Gott und
bilden den Hintergrund, vor dem
Gewohnheiten, Initiativen und
Lebensstile Gestalt annahmen.

Die Welt mit Gott versöhnen

Die ersten schriftlichen
Formulierungen der Ziele der neuen
Gründung stammen aus dem Jahr
1931. Der heilige Josefmaria Escrivá



formulierte damals drei Ziele: das
Reich Christi in allen Bereichen der
Gesellschaft ausbreiten, Gott die Ehre
geben und an der Rettung der Seelen
mitwirken. Diese Wünsche stehen
wahrscheinlich im Zusammenhang
mit der Enzyklika Quas primas (1925)
von Papst Pius XI. Er notierte:

„Christum regnare volumus, Deo
omnis gloria, Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam. Mit diesen drei
Sätzen sind die drei Ziele des Werkes
hinreichend bezeichnet: die effektive
Herrschaft Christi, Gott alle Ehre und
Seelen“ (Persönliche Aufzeichnungen,
Nr. 171).

In einer weiteren Aufzeichnung
heißt es: „Ziele. – Christus soll
herrschen, und zwar mit einer
effektiven Herrschaft in der
Gesellschaft. Regnare Christum
volumus. – Alle Ehre Gottes suchen. 
Deo omnis gloria. – Sich heiligen und
Seelen retten: Omnes cum Petro ad



Iesum per Mariam“ (Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 206).

Christus an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeit stellen

Es ging dem Gründer nicht um eine
geografische Ausbreitung des Reiches
Gottes – obwohl jede seiner neuen
Initiativen auch dazu beiträgt.
Vielmehr strebte er eine Ausdehnung
an, die alle Lebensbereiche und
Berufe umfasst. Seine Sendung sollte
jede Facette des menschlichen
Daseins erreichen, besonders den
Alltag und die Arbeit. Genau das ist
der Inhalt einer sehr entscheidenden
göttlichen Eingebung vom 7. August
1931. Er berichtet darüber in einem
seiner Briefe, wobei er von sich
selbst – zweifellos aus
Bescheidenheit – in der dritten
Person spricht:

„Jetzt verstehen wir die Rührung
jenes armen Priesters, der vor
langem diese göttliche Eingebung in



seiner Seele vernahm: Et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (Joh 12,32); wenn ich
hoch über der Erde erhoben sein
werde, werde ich alles an mich
ziehen. Gleichzeitig verstand er,
welche Bedeutung der Herr diesen
Worten der Schrift in diesem
Augenblick geben wollte: Christus
muss an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten gestellt
werden. Er verstand klar, dass die
Erde durch die gewöhnliche Arbeit
in allen Bereichen der Welt mit Gott
versöhnt werden sollte. Selbst das
Profane konnte sich so in etwas
Heiliges verwandeln, in etwas, das
Gott geweiht ist, dem letzten Ziel
aller Dinge“ (Brief 3, Nr. 2).

Mit der Zeit und durch die
fortschreitende Ausarbeitung von
Briefen, Instruktionen und
Predigtvorlagen entstand das
geistliche und intellektuelle
Vermächtnis, das der Gründer seinen



Kindern hinterließ. So kamen die
Ziele des Opus Dei immer klarer zum
Ausdruck. Immer wieder betont er,
dass Gott – durch seine barmherzige
Liebe – das Werk ins Leben gerufen
hat, und zwar mit präzisen Zielen.

Heiligkeit und Säkularität sind
vereinbar

Diese könnte man in folgendem
Gedanken zusammenfassen: Gott hat
das Werk ins Leben gerufen, damit
die gewöhnlichen Christen ihre
säkulare Verfassung als Weltbürger
mit der Suche nach Heiligkeit und
einem geistlichen Leben in Einklang
bringen können, das nicht von ihnen
verlangt, die Welt und ihre
Dynamiken zu verlassen. Damit war
ein Konflikt zwischen zwei bisher
unvereinbar scheinenden Sphären
gelöst, wie der heilige Josefmaria
schrieb – selbst wenn dieser
nichtsdestotrotz bis heute anhält:



„Indem Gott sein Werk auf Erden ins
Leben rief, löste er diesen Konflikt an
der Wurzel: Er zeigte den Laien, dass
gerade die Welt, die Ausübung ihres
Berufes oder ihres Gewerbes – jede
menschliche Tätigkeit – und die
Erfüllung ihrer Standespflichten der
Ort ist, an dem sie sich selbst heiligen
und anderen helfen sollen, sich zu
heiligen; und er gab ihnen zu diesem
Zweck eine Askese: einen
vollkommen säkularen Geist und
Mittel, die nicht mehr angepasst,
sondern auf ihre Situation
zugeschnitten sind“ (Brief 23, Nr. 18).

Sehr knapp beschreibt der heilige
Josefmaria die Leuchtturmfunktion
des Opus Dei noch an anderer Stelle:
„Das Opus Dei hat alle göttlichen
Wege der Erde allen Menschen
erschlossen, weil es aufzeigt, dass
alle edlen Tätigkeiten Gelegenheiten
zu einer Begegnung mit Gott
darstellen und so rein menschliche
Arbeiten in göttliche Werke



verwandelt werden
können“ (Instruktion, Mai 1935/
14.9.1950, Nr. 1).

Das sind die Ziele, die den Rahmen
für die Sendung des Opus Dei bilden
und es zu einem Sauerteig in der
Kirche und im Leben der Menschen
werden lassen. Dieser Sauerteig ist
auf spezifische Weise das christliche
Leben der Laien, die durch ihre
Arbeit die irdische Wirklichkeit von
innen heraus verwandeln, wie es
Jahre später das Zweite Vatikanische
Konzil betont hat (vgl. Lumen
Gentium, Nr. 31). Die neue Gründung
erinnert somit an etwas, das
vielleicht in Vergessenheit geraten
war, sie belebt, was lau geworden
war, und entzündet, was erloschen
war. Und damit wirkt sie in der
Kirche und an ihrer eigenen Sendung
mit – indem sie neue Horizonte
eröffnet, Begeisterung weckt und
Frieden und Freude schenkt.



Alle sind berufen, Gott durch die
Arbeit zu lieben

Um zu verstehen, wie Identität und
Sendung der neuen Gründung in der
persönlichen Betrachtung des
heiligen Josefmaria Gestalt
annahmen, hoben einige Autoren[1]

jene Aussagen des Gründers hervor,
die er besonders feierlich eingeleitet
hatte, wie: „Der Herr hat sein Werk
ins Leben gerufen, um ...“; „Wir sind
gekommen, um daran zu erinnern,
dass ...“; „Seit dem 2. Oktober
1928 ...“, usw. Alle diese Aussagen
stellen das Herzstück der Botschaft
dar und enthalten den Kern der von
Gott empfangenen Sendung. So
schrieb der Gründer etwa, den
universalen Ruf unterstreichend:

„Wir sind gekommen, um mit der
Demut dessen, der weiß, dass er ein
Sünder und ein armseliger Kerl ist – 
homo peccator sum (Lk 5,8), um mit
Petrus zu sprechen –, und zugleich



mit dem Glauben dessen, der sich
von der Hand Gottes leiten lässt, zu
sagen, dass die Heiligkeit nicht etwas
für Privilegierte ist, sondern dass der
Herr uns alle ruft und von allen
Liebe erwartet: von allen, wo immer
sie sein mögen; von allen,
unabhängig von ihrem Stand, ihrem
Beruf oder ihrem Gewerbe“ (Brief 1,
Nr. 2).

Und ein anderes Mal: „Man muss
immer wieder betonen, dass sich
Jesus nicht an eine privilegierte
Gruppe gewandt hat, sondern
vielmehr gekommen ist, um uns die
universale Liebe Gottes zu
offenbaren. Alle Menschen werden
von Gott geliebt, von allen erwartet
er Liebe. Von allen, unabhängig von
ihren persönlichen Verhältnissen,
ihrer sozialen Stellung, ihrem Beruf
oder ihrem Gewerbe“ (Christus
begegnen, Nr. 110).



In solchen programmatischen Zitaten
fungiert die Arbeit der gewöhnlichen
Gläubigen immer als Ort der
Begegnung mit Gott. Sie bietet die
Gelegenheit, die Tugenden zu leben,
Apostolat auszuüben und Vorbild zu
sein. Im Kern ist die Arbeit der Ort,
der den Christen die Suche nach der
Heiligkeit inmitten der Welt
ermöglicht.

„Dadurch, dass er sein Werk in
diesen Jahren ins Leben rief,
offenbarte Gott seinen Wunsch, dass
nie wieder unbekannt oder
vergessen sei, dass alle sich heiligen
sollen und dass es der Mehrheit der
Christen entspricht, sich in der Welt,
in der gewöhnlichen Arbeit, zu
heiligen. Solange es Menschen auf
Erden gibt, wird das Werk also
bestehen. Es wird immer zu diesem
Phänomen kommen: dass Menschen
aller Berufe und Gewerbe in ihrem
Stand, in ihrem Beruf oder in ihrem
Gewerbe nach Heiligkeit streben und



beschauliche Seelen inmitten des
Trubels der Straße sind“ (Brief 3, Nr.
92).

Dank dieser Erleuchtungen erkannte
der heilige Josefmaria eine große
Aufgabe darin, die Welt auf Gott
hinzuordnen; ja, sie neu zu ordnen,
denn sie ist der Sünde Adams und
den Sünden von uns allen
unterworfen. Er sieht darin ein
realistisches und kein utopisches
Ziel, ein hochgestecktes und
künftiges Ziel, das aber durchaus in
der Lage ist, eine echte
Lebenshingabe zu motivieren und
aufrechtzuerhalten. So schrieb er:

„Es ist zu schaffen, es ist nicht nur
ein schöner Traum. Wollten wir
Menschen uns nur dazu
entschließen, die Liebe Gottes in uns
wohnen zu lassen! Christus, unser
Herr, wurde gekreuzigt und hat von
der Höhe des Kreuzes aus die Welt
erlöst und den Frieden zwischen Gott



und den Menschen
wiederhergestellt. Jesus Christus
erinnert alle daran: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (Joh 12,32), wenn ihr
mich an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten stellt,
wenn ihr in jedem Augenblick eure
Pflicht erfüllt, wenn ihr im Großen
wie im Kleinen meine Zeugen seid, 
omnia traham ad meipsum, werde ich
alles an mich ziehen. Mein Reich
wird unter euch Wirklichkeit
werden! [...] Den christlichen
Glauben annehmen bedeutet, sich zu
verpflichten, die Sendung Christi
unter den Geschöpfen fortzusetzen.
Jeder von uns soll alter Christus, ipse
Christus, ein anderer Christus,
Christus selbst sein. Nur so werden
wir diese großartige, gewaltige, nie
endende Aufgabe übernehmen
können: alle zeitlichen Strukturen
von innen her zu heiligen und sie mit
dem Sauerteig der Erlösung zu



durchdringen“ (Christus begegnen,
Nr. 183).

Eine besondere Sendung innerhalb
der Sendung der Kirche

Die Sendung des Opus Dei fügt sich
direkt und nicht nur am Rande in die
Sendung der Kirche Jesu Christi ein,
Sauerteig unter allen Völkern zu sein,
damit sich das bereits vorhandene,
aber noch nicht vollständig
verwirklichte Reich Gottes auf der
ganzen Erde ausbreite. Hierin liegt
die Sendung des Sohnes, die durch
den Geist in der Geschichte verewigt
und seiner Kirche anvertraut wurde:
alles wiederherzustellen, zu
versöhnen, neu zu ordnen und die
Welt durch den Geist dem Vater im
Sohn zurückzugeben. Diese Vision
wurde von Paulus und Johannes
ausdrücklich formuliert, ist aber im
gesamten Neuen Testament präsent
und wurde durch das Alte
vorbereitet.



„Der Herr will, dass wir Christen –
aufgrund unserer übernatürlichen
Verantwortung, mit der Macht Gottes
zusammenzuarbeiten, wie er es in
seiner unendlichen Barmherzigkeit
gewollt hat – nach folgendem
streben: die zerbrochene Ordnung
wiederherzustellen und den
zeitlichen Strukturen in allen
Nationen ihre natürliche Funktion
als Instrument für den Fortschritt
der Menschheit sowie ihre
übernatürliche Funktion als Mittel
der Erlösung – um zu Gott zu
gelangen – zurückzugeben: venit
enim Filius hominis, denn der
Menschensohn kam – und wir sollen
in seine Fußstapfen treten – salvare
quod perierat, zu retten, was verloren
war (Mt 18,11)“ (Brief 12, Nr. 19).

Nachdem der heilige Josefmaria
erkannt hatte, dass die Sendung des
Opus Dei Teilhabe an der Sendung
des Sohnes ist, alles zu sammeln und
zu versöhnen, vor allem durch die



Arbeit, der Achse der Heiligkeit,
betonte er, geleitet von der göttlichen
Eingebung, in seiner Predigttätigkeit
verständlicherweise einige zentrale
Punkte. Unter anderem die
Bedeutung der Gotteskindschaft,
ohne die diese Teilhabe nicht
möglich wäre; dann die Bedeutung
der Taufe – wegen der Würde, die sie
verleiht, und der Befähigung,
Aufgaben zu erfüllen, als Sakrament,
das diese Abstammung im Geist
besiegelt; dann die zentrale
Bedeutung der Heiligen Messe, durch
die der Sohn die Versöhnung der
Welt mit Gott bewirkt, die am Kreuz
ein für alle Mal vollzogen ist; und die
Demut als unabdingbare
Voraussetzung, um mit Christus im
Dienst zu herrschen, denn die Logik
der Erlösung besteht darin, die stolze
Ausrede Adams durch den Gehorsam
des demütigen Knechtes Jahwes
aufzuheben.



Teilhabe an der Sendung im Licht
der Arbeit

Das Ziel dieser neuen Gründung hat
stets auch eine apostolische
Dimension, denn diese ist Teil der
Dynamik der Sendung des Sohnes,
die der Heilige Geist in der
Geschichte und in der Kirche
fortsetzt. Daher war es für den
heiligen Josefmaria von Anfang an
zentral, die Aufgabe der
Evangelisierung hervorzuheben. Er
forderte von den Mitgliedern des
Werkes ein engagiertes Apostolat
und machte sie auf die
Verantwortung aufmerksam, die mit
dieser Aufgabe einhergeht: Alle
Christen sind berufen, Apostel zu
sein.

Die Sendung des Opus Dei gestaltet
sich somit als besondere Sendung
innerhalb der allgemeinen Sendung
der Kirche. Das Werk wirkt an der
Sendung mit, die der ganzen Kirche



anvertraut ist: das Reich Gottes zu
verwirklichen, indem es alle
Menschen zur Heiligkeit beruft. Sein
spezifischer Beitrag steht aber unter
einem besonderen Licht: zu
erleichtern, dass dieser Ruf im
Kontext der gewöhnlichen Arbeit
und Tätigkeit wahrgenommen und
das Reich Gottes mittels dieser
Aufgabe herbeigeführt wird.

„Meine Töchter und Söhne, als Teil
der Vorsehung, mit der er für seine
Heilige Kirche und für die
Bewahrung des Geistes des
Evangeliums sorgt, hat Gott seit dem
2. Oktober 1928 dem Opus Dei die
Aufgabe übertragen, durch das
Beispiel eures Lebens und das Wort
klar und deutlich zu machen und alle
Seelen daran zu erinnern, dass es
einen universalen Ruf zur
christlichen Vollkommenheit gibt
und dass es möglich ist, ihm zu
folgen. [...] Gott möchte sich eurer
persönlichen Heiligkeit bedienen,



nach der ihr gemäß dem Geist des
Werkes strebt, um alle auf eine
besondere und einfache Weise zu
lehren, was euch wohl bekannt ist:
dass alle durch die Taufe Christus
eingegliederten Gläubigen dazu
berufen sind, nach der Fülle des
christlichen Lebens zu streben. Der
Herr möchte uns als seine
Werkzeuge benützen, damit wir auf
praktische Weise – indem wir es
auch leben – daran erinnern, dass
der Ruf zur Heiligkeit in einem Wort
universal und weder ein Privileg
einiger weniger noch eines
bestimmten Lebensstands noch
generell an das Verlassen der Welt
gebunden ist: dass jede Arbeit, jeder
Beruf Weg der Heiligkeit und Mittel
zum Apostolat sein kann“ (Brief 6,
Nr. 25-26).

Auch im Rahmen der Aufgabe, die
Spiritualität der Laien zu fördern –
zweifellos eine Aufgabe der ganzen
Kirche und nicht nur des Opus Dei –,



behält die neue von Gott inspirierte
Gründung ihre besondere Sendung
bei, die sich um die Heiligung und
die geheiligte Arbeit dreht. So
bekräftigte der heilige Josefmaria:

„Innerhalb der Laienspiritualität
bringt die besondere spirituelle,
asketische Physiognomie des Werkes
eine Idee mit sich, meine Kinder, die
wichtig zu betonen ist. Ich habe euch
seit 1928 unzählige Male gesagt, dass
die Arbeit für uns die Achse ist, um
die sich alle unsere Bemühungen um
die christliche Vollkommenheit
drehen sollen. Indem wir die
christliche Vollkommenheit inmitten
der Welt suchen, muss jeder von uns
die menschliche Vollkommenheit
notwendigerweise auch in seiner
eigenen beruflichen Arbeit suchen.
Diese berufliche Arbeit ist zugleich
die Achse, um die sich unser ganzes
apostolisches Bemühen dreht“ (Brief
31, Nr. 10).



Traditionelle Mittel mit
spezifischem Akzent

Da es sich bei der Sendung des Opus
Dei um eine besondere Sendung
innerhalb der allgemeinen Sendung
der Kirche handelt, bedienen sich
diejenigen, die dieser neuen
Gründung angehören, der Mittel, die
die Kirche traditionell für das
christliche Leben ihrer Gläubigen
bereitstellt. Diese Mittel – wie das
Gebetleben, der häufige Empfang der
Sakramente, der Eifer in der
Evangelisierung, die Förderung der
christlichen Familie und die
Verbreitung der Lehren des
kirchlichen Lehramts – werden auch
von anderen kirchlichen
Gemeinschaften gepredigt und
praktiziert. Sie sind unverzichtbar
für das Leben und Wirken in der
Kirche, machen die besondere
Sendung des Opus Dei jedoch nicht
überflüssig. Denn das Opus Dei setzt
einen zusätzlichen Akzent: Es richtet



diese Mittel gezielt auf die Heiligung
der Mitglieder durch ihre Arbeit aus,
um sie zu Aposteln zu formen, die
die irdischen Strukturen auf Gott
ausrichten möchten. Auch wenn
grundsätzlich alle getauften
Gläubigen dazu berufen sind, diesen
Auftrag inmitten der Welt zu
erfüllen, besteht die besondere
Aufgabe des Opus Dei darin, diesen
Weg klar aufzuzeigen und in den
Gläubigen jenes Licht zu entzünden,
das sie befähigt, ihn zu gehen. Das
Bild der abgedrehten „Laterne auf
der Straße“, die wieder leuchtet, wie
sie soll, lag dem heiligen Josefmaria
besonders am Herzen.

Anders gesagt: Es wäre nicht nötig
gewesen, das Opus Dei zu gründen,
um die üblichen Mittel zur Heiligung
des christlichen Lebens zu fördern –
denn diese existieren bereits in der
Kirche. Sie sind auch im Opus Dei
vorhanden, doch könnten sie allein
seine Sendung nicht rechtfertigen.



Um seine Sendung zu erfüllen,
verbindet das Opus Dei diese Mittel
mit einer spezifischen geistlichen,
intellektuellen und apostolischen
Bildung. Diese Bildung ist darauf
ausgerichtet, die Welt zu verwandeln
und sie durch die Arbeit und die
alltäglichen Aufgaben mit Gott zu
versöhnen. Ziel ist es, Christus an die
Spitze aller menschlichen Tätigkeiten
zu stellen, die Pflicht jedes
Augenblicks zu erfüllen und Zeugen
des Herrn zu sein (vgl. Christus
begegnen, Nr. 183).

Die Mittel des christlichen Lebens in
die Praxis umzusetzen, ohne sich
dieser umfassenden Vision zu
verpflichten, würde nicht
ausreichen, um Teil des neuen Werks
zu sein, das der heilige Josefmaria
auf den Weg gebracht hat. Aus
diesem Grund betonte er immer
wieder, dass es nicht genügt, gut zu
sein, um Mitglied des Opus Dei zu
werden, sondern dass man sich



bemühen muss, gut zu arbeiten. Er
schrieb:

„Die berufliche Arbeit – ganz gleich,
um welche es sich handelt – wird zu
einer Leuchte, die euren
Berufskollegen und Freunden Licht
spendet. Deshalb sage ich denen, die
sich dem Opus Dei anschließen – und
das gilt ebenso für euch alle, die ihr
mich jetzt hört – häufig: Was habe
ich davon, wenn ich höre, der
Soundso sei ein guter Sohn von mir
und ein guter Christ, aber ein
schlechter Schuster? Wenn er sich
nicht bemüht, sein Handwerk gut zu
erlernen oder es mit Sorgfalt
auszuführen, wird er es nicht
heiligen und dem Herrn darbringen
können. Und die Heiligung der
gewöhnlichen Arbeit ist der
Eckpfeiler der wahren Spiritualität
für diejenigen unter uns, die
eingetaucht in die zeitlichen
Realitäten entschlossen den Umgang



mit Gott suchen“ (Freunde Gottes, Nr.
61).

--------------------------------------

In den folgenden Artikeln wird
vorgestellt werden, wie diese
Besonderheit der Sendung des Opus
Dei in der Kirche im Charisma
verankert ist, das der heilige
Josefmaria von Gott erhalten hat.
Zudem wird herausgearbeitet,
welchen Begriff er von der 
gewöhnlichen Arbeit hatte und wie
vielfältig dieser Begriff im Alltag
anwendbar ist.

[1] Vgl. Antonio Aranda, El hecho
teológico y pastoral del Opus Dei,
Eunsa, 2021.



Alle bisher erschienenen Beiträge
aus der Reihe „Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (November 25)

Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma – ein
Überblick.

Teil 2 (siehe oben): Die
spezifische Sendung des Opus
Dei aus der Warte des heiligen
Josefmaria: Dieser zweite
Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermöglichen. Die
Originaltexte stammen aus

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/


persönlichen Betrachtungen
und Lehren des Gründers.
Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
möglicher, sondern ein
vorzüglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.
Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes: Aus dem
Gründungscharisma heraus
hatte der hl. Josefmaria eine
tiefe Einsicht in die Rolle der
Arbeit im Schöpfungsplan Plan
Gottes.
Teil 5: Die Arbeit im Blick auf
die Erlösung: Die verwandelnde
und erlösende Kraft der
geheiligten menschlichen
Arbeit steht im Zentrum der
Lehre des heiliger Josefmaria.
Teil 6: Die Arbeit gehört zur
Natur des Menschen:

• 

• 

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/


Ausgehend von einem Blick auf
die historische Entwicklung der
Arbeit reflektiert dieser Beitrag
über ihre bleibende Würde und
Bedeutung im Leben der
Menschen, unabhängig vom
Wandel der Arbeitswelt.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstützt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Päpstlichen Universität vom Heiligen
Kreuz (Rom).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/unterwegs-zur-
hundertjahrfeier-2/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (2): Die spezifische Sendung des Opus Dei aus der Warte des heiligen Josefmaria

