
opusdei.org

Unternehmen sind
Gemeinschaften, die
Menschen dienen

Msgr. Fernando Ocariz hat in
seiner Eigenschaft als
Großkanzler der Universidad
de Navarra eine Rede mit dem
Titel „IESE und die Funktion
des Unternehmen in der
Gesellschaft“ gehalten. Anlass
für seinen Besuch in Barcelona
am 5. Juli 2019 war ein
Kongress zur 60-Jahrfeier
dieser Business School.

05.11.2019



Die Teilnahme an diesem Kongress,
der den Abschluss der
Feierlichkeiten zum sechzigsten
Jubiläum von IESE bildet, ist mir eine
Freude und bietet zugleich die
Gelegenheit, dem heiligen Josefmaria
Escrivá, der diese Initiative als Gottes
Werkzeug begonnen hat, noch
einmal Dank zu sagen. Mein Dank
gilt überdies auch allen anderen, die
in der Vergangenheit dazu
beigetragen haben und heute dazu
beitragen, die damalige Initiative zur
einer Business School von Prestige
und Einfluss zu machen, die der
Gesellschaft einen bedeutenden
Dienst erweist.

Wenn ich heute IESE gratuliere, dann
auch all den Business Schools, die
diesem Beispiel folgen und diese
Botschaft in die ganze Welt tragen.
Jede einzelne hat ihre
Besonderheiten, die von ihrem
geografischen und sozialen Umfeld
geprägt sind. Sie sind so konzipiert,



wie es von ihren Gründern frei und
verantwortungsbewusst vorgegeben
wurde und wie es von ihren
Führungskräften, Lehrern und
Mitarbeitern, die – um nur diese zu
nennen – heute unter uns sind,
weiterhin umgesetzt wird. Ich
schließe mich damit den vom
früheren Prälaten des Opus Dei,
Bischof Javier Echevarría, an IESE
gerichteten Worte an, mit denen er
sich auf die Arbeit bezog, die von
IESE und von Bildungszentren
geleistet wurde, IESE inspiriert hat:
„Sie hat sich im aktuellen
geschichtlichen Kontext und auch
weiterhin als sehr notwendig
erwiesen. Denn auch in diesem
Tätigkeitsbereich müssen Christen 
das Salz der Erde und das Licht der
Welt (vgl. Mt 5,13-14)”[1] sein und
sich entsprechend verhalten.



Die Anfänge von IESE

Sechzig Jahre sind ein respektables
Alter, auch für eine nachhaltige
Bildungseinrichtung. Nachhaltig
heißt eben nicht, stets monoton die
immer gleichen Dinge zu
wiederholen. Seit dem ersten
Programm für die Ausbildung von
Führungskräften, das im November
1958 begann, hat IESE bedeutende
Veränderungen durchgemacht.
Einige lassen sich an ihren Gebäuden
und an den materiellen Ressourcen,
an der Struktur, an den Menschen,
an den Strategien und an den
Richtlinien ablesen. Sie haben zur
Verbesserung der beruflichen,
menschlichen und sozialen Situation
Tausender Frauen und Männer
geführt, die hier ihre Ausbildung
genossen und von dem
tiefgreifenden und fruchtbaren
Einfluss profitiert haben, den die
IESE in der Gesellschaft entwicklt
hat.



Was den Gründer des Opus Dei zur
Unterstützung der IESE-Gründung
bewog, war insbesondere der
Wunsch, Spuren in der Gesellschaft
zu hinterlassen. Professor Francisco
Ponz Piedrafita, der in den 1940er
Jahren in Barcelona lebte und später
Rektor der Universidad de Navarra
war, erzählte, dass der heilige
Josefmaria auf seinen Reisen nach
Barcelona „hin und wieder das
apostolische Interesse an der
Verbesserung der Ausbildung und
des christlichen Lebens so vieler
Menschen erwähnte, die in
Katalonien mit der Leitung von
Unternehmen aller Art beschäftigt
sind. Er wies auf die spirituellen und
sozialen Fernwirkungen hin, die es
hat, wenn man den für die
Förderung, Leitung und Entwicklung
von Unternehmen Verantwortlichen
dabei hilft, beispielhafte Christen zu
sein und gemäß ihrem Glauben nach
guten professionellen und
christlichen Maßstäben zu handeln –



wenn sie also der Lehre und den
Moralprinzipien der Kirche folgen.
Er sagte, sie sollten im Geist des
Dienstes an ihren Angestellten und
Arbeitern sowie an der gesamten
Gesellschaft dementsprechend
handeln, ohne sich von rein
menschlichen Zielen oder vom
simplen Wunsch nach materiellem
Reichtum leiten zu lassen.“[2]

Ich habe dieses lange Passage
angeführt, weil sie sich als Einleitung
zu dem Thema eignet, das man mir
vorgeschlagen hat: IESE und die
Funktion des Unternehmen in der
Gesellschaft. Dabei werde ich
natürlich keine fachlichen Aspekte
behandeln. Sie liegen außerhalb
meiner Kompetenz. Darin sind Sie
die Experten. Als Großkanzler der
Universidad de Navarra möchte ich
vielmehr einige Überlegungen zur
Soziallehre der Kirche anstellen, und
zwar gemäß dem Mission statement
von IESE, in dem es heißt:



„Führungskräfte ausbilden, die
aufgrund ihrer berufliche Exzellenz,
Integrität und Dienstbereitschaft
danach streben, bei den Menschen,
den Unternehmen und in der
Gesellschaft einen tiefgreifenden,
positiven und nachhaltigen Einfluss
zu hinterlassen.”[3]

Das Unternehmen

Schon seit ihren Anfängen sah die
Business School Unternehmen nicht
nur als Kapital, das Rendite
abwerfen muss, oder als Einrichtung,
die Menschen Arbeit gibt, nicht
einmal als Projekt, das
Dienstleistungen für Verbraucher
und Arbeitnehmer erbringt, sondern
vor allem als eine Gemeinschaft von
Menschen. Mit der Sicht, dass die
gesamte Geschäftstätigkeit auf der
zentrale Rolle des Menschen basiert,
nahm IESE gewissermaßen das
Zweite Vatikanische Konzil vorweg,
das erklären sollte: „In den



wirtschaftlichen Unternehmen
stehen Personen miteinander in
Verbund, das heißt freie,
selbstverantwortliche, nach Gottes
Bild geschaffene
Menschen” (Gaudium et spes, Art.
68). Einige Jahre später erläuterte
der heilige Johannes Paul II. in der
Enzyklika Centesimus annus: „Zweck
des Unternehmens ist nicht bloß die
Erzielung von Gewinnen, sondern
auch die Verwirklichung als 
Gemeinschaft von Menschen, die auf
verschiedene Weise die Erfüllung
ihrer grundlegenden Bedürfnisse
anstreben und zugleich eine
besondere Gruppe im Dienst der
Gesamtgesellschaft bilden (Art. 35).

Das Unternehmen ist also ein
Ausdruck der Sozialkompetenz des
Menschen, der Beziehungen mit
anderen Menschen braucht, um
seine materiellen und spirituellen
Bedürfnisse zu erfüllen, um seiner
Arbeit einen Sinn zu geben, um



seinen Nächsten und der Gesellschaft
zu dienen und um sich letztendlich
selbst zu begreifen und so seine
Vollkommenheit als Mensch wie
auch Kind Gottes zu erreichen. Mit
Worten Benedikts XVI. „verwirklicht
sich der Mensch als Geschöpf von
geistiger Natur in den
zwischenmenschlichen Beziehungen.
Je echter er diese lebt, desto mehr
reift auch seine eigene persönliche
Identität. Nicht durch Absonderung
bringt sich der Mensch selber zur
Geltung, sondern wenn er sich in
Beziehung zu den anderen und zu
Gott setzt.” (Caritas en veritate, Art.
53) Wie ein vor kurzem
veröffentlichtes Dokument des
Heiligen Stuhls formuliert, „bildet
jedes Unternehmen ein wichtiges
Netzwerk von Beziehungen”[4]: In
erster Linie sind es die Beziehungen
innerhalb der Organisation selbst,
die sich dann nach außen richten, an
die Kunden, Lieferanten und
Investoren sowie an die Gesellschaft



insgesamt. Das Unternehmen ist eine
Gemeinschaft von Menschen, die
anderen Menschen in der
Gesellschaft dient. Erst wenn das
verinnerlicht ist, kann man sinnvoll
über Kapital, Einrichtungen,
Technologie und die rechtlichen
Gegebenheiten reden.“.

Von dieser Sozialkompetenz und
diesem relationalen Charakter leitet
sich die externe Mission des
Unternehmens ab: die Erfüllung der
Bedürfnisse anderer Menschen, in
erster Linie durch die Produktion
von Gütern und die Erbringung von
Dienstleistungen, aber auch durch
viele andere Weisen wie
Innovationen und Kreativität, die
Entwicklung einer Arbeits- und
Dienstleistungskultur, die Erfüllung
der fiskalischen und sozialen
Pflichten, vorbildliche
Dienstbereitschaft und vieles andere.
All das zeigt, dass ein Unternehmen
letztlich ein großer Veränderer der



Gesellschaft ist, sei es zum Guten
oder zum Schlechten.

Das Unternehmen erreicht seine
soziale Funktion also durch die
Freiheit und die kreativen
Fähigkeiten der Menschen, an erster
Stelle seiner Eigner und seiner
Führungskräfte, aber auch aller
Männer und Frauen, die sich zu
seinem Erfolg vereinen, also die
Mitarbeiter, Lieferanten, Händler
und externen Partner. Diese soziale
Funktion endet nicht mit der
Gründung, sondern setzt sich in allen
alltäglichen Tätigkeiten fort, damit
dies alles Wirklichkeit wird – in der
Arbeit, die manchmal freudvoll und
abwechslungsreich, manchmal
monoton und beschwerlich ist, in der
kontinuierlichen Anstrengung und in
der Ausübung der dazu notwendigen
Tugenden.



Die menschliche Arbeit

Es ist offensichtlich, dass
Unternehmen vorrangige Orte
menschlichen Arbeitens sind.
Zweifellos sind sie nicht das einzige
Umfeld, in der menschliche Arbeit
verrichtet wird, denn auch die
verschiedenen Aufgaben im
Haushalt, in der Politik, in der
öffentlichen Verwaltung, der Bildung
und in den vielen wohltätigen und
sozialen Organisationen sind Orte
menschlicher Arbeit.

Der heilige Johannes Paul II. stellte
zutreffend fest, dass „die wichtigste
Ressource des Menschen in der Tat
der Mensch selbst ist” (Centesimus
annus, Art. 32). Eine mutige Aussage,
die vielen aktuellen Vorschlägen
entgegensteht, die vielleicht
wohlgemeint, aber verfehlt oder
zumindest unvollständig sind. Einige
legen den Schwerpunkt auf die
Technik, die Organisation, die



Effizienz, auf das Geld oder auf die
Macht, andere wiederum betrachten
den Menschen misstrauisch als
Raubtier, das den Fortbestand
unserer Welt gefährde.

Andererseits stellt das Zweite
Vatikanische Konzil fest: „So wie das
menschliche Schaffen aus dem
Menschen hervorgeht, so ist es auch
auf den Menschen hingeordnet.
Durch sein Werk formt der Mensch
nämlich nicht nur die Dinge und die
Gesellschaft um, sondern
vervollkommnet auch sich selbst. Er
lernt vieles, entwickelt seine
Fähigkeiten, überschreitet sich und
wächst über sich empor. Ein
Wachstum dieser Art ist, richtig
verstanden, mehr wert als
zusammengeraffter äußerer
Reichtum. Der Wert des Menschen
liegt mehr in ihm selbst als in seinem
Besitz. Ebenso ist alles, was die
Menschen zur Erreichung einer
größeren Gerechtigkeit, einer



umfassenderen Brüderlichkeit und
einer humaneren Ordnung der
gesellschaftlichen Verflechtungen
tun, wertvoller als der technische
Fortschritt. Dieser technische
Fortschritt kann nämlich
gewissermaßen die Basis für den
menschlichen Aufstieg bieten; den
Aufstieg selbst wird er von sich allein
aus keineswegs
verwirklichen.” (Ebda. Art. 35).

Die Funktion des Unternehmens in
der Gesellschaft ist im Dienst am
Menschen zu suchen, der gleichzeitig
der Adressat, der Förderer, der
Gestalter und der Regisseur all
dessen ist, was unsere
Organisationen bewirken. Denn im
gleichen Moment, in dem der
Mensch die Natur beherrscht, Dinge
herstellt und Reichtum generiert,
formt er sich selbst: Er formt sich
und entwickelt sich weiter. Und
wieder haben wir hier alle
Komponenten der sozialen Funktion



der Unternehmen: die Menschen, der
Zweck oder die Ziele, die sie
bewegen, die Leitung des Projekts
und die Einbindung in das weite Feld
der Gesellschaft, an der sie
teilnehmen, der sie dienen, deren
Ressourcen sie nutzen und zu deren
Wohlstand sie beitragen. Als der
heilige Josefmaria den zentralen
Wert der Arbeit von Menschen
betrachtete, die wiederum das
Zentrum des Unternehmens und des
Marktes sind, schlug er vor, von den
Höhen der Organisation zur
gewöhnlichen Realität der
beruflichen Aufgabe hinabzusteigen,
und hob dafür drei fundamentale
Aspekte hervor: die Arbeit heiligen,
sich durch die Arbeit heiligen und
andere durch die Arbeit heiligen (vgl.
Christus begegnen, Nr. 45).

„Wenn wir die Arbeit wirklich
heiligen wollen”, erklärte er uns,
„dann müssen wir sie zuallererst
einmal ernst nehmen – vor Gott und



vor den Menschen. Das heißt:
wirklich gut arbeiten.” (Im Feuer der
Schmiede, Nr. 698). Mir ist als hörte
ich seine Stimme: „Grabe dein Talent
aus! Ziehe Gewinn daraus: (...) Es
kommt bei den Geschäften Gottes gar
nicht auf einen Ertrag an, der die
Bewunderung der Menschen findet.
Wesentlich ist allein, dass wir alles
hingeben, was wir sind und haben,
dass wir mit Sorgfalt handeln und
den Willen nicht verlieren, gute
Frucht zu bringen“ (Freunde Gottes,
Nr. 47), „denn „davon, dass du und
ich so handeln, wie es Gott will,
hängen viele große Dinge ab. Vergiss
das nicht.” (Der Weg, Nr. 755)

Das Unternehmen, eine
positive Realität

Diese Worte lenken unsere
Aufmerksamkeit wieder auf diese
Gemeinschaft von Menschen, die das
Unternehmen ausmacht. Alle, die
jeden Tag zu einem Unternehmen



gehen, tun dies aus sehr
unterschiedlichen Gründen, die
ihnen oft nicht voll bewusst sind: Sie
versuchen, ihren Lebensunterhalt zu
verdienen und ihre Familie
durchzubringen, persönliche
Erfüllung zu erleben, Wissen zu
erwerben und Kompetenzen zu
entwickeln, Karrierechancen zu
nutzen, Freunde zu finden, anderen
zu helfen, sich nützlich zu fühlen, am
gesellschaftlichen Fortschritt
mitzuarbeiten. ... Einige dieser
Zwecke sind im Arbeitsvertrag
enthalten, viele andere aber nicht.
Jedenfalls findet an unseren
Arbeitsplätzen jeden Tag ein stetiger
Austausch von Diensten statt. Man
erhält viel, nicht nur sein Gehalt,
sondern auch Glückwünsche für
erbrachte Leistungen, Möglichkeiten
zur Weiterentwicklung, Kenntnisse,
Fähigkeiten, Beziehungen,
Freundschaften. ... Und zugleich gibt
man auch viel: Zeit, Anstrengung,
Aufmerksamkeit, Engagement,



Wissen, Erfahrungen. ... All dies wird
dem Unternehmen und seinen
Eigentümern weitergegeben, aber
auch den übrigen Führungskräften
und Mitarbeitern, den Kunden,
Lieferanten und Händlern,
benachbarten Gemeinschaften, der
eigenen Familie und der gesamten
Gesellschaft ... und man erhält von
diesen allen etwas zurück. Man gibt
private Güter, auch gemeinsame
Güter, die Teil des Gemeinguts des
Unternehmens sind, mit dem es zum
Gemeinwohl der Gesellschaft
beiträgt. Und man erhält private und
allgemeine Güter – Güter, die von
allen geschaffen werden und von
denen alle profitieren.

Auch die größten Egoisten, die ihre
Arbeit ausschließlich als Mittel zur
Erfüllung ihrer persönlichen
Interessen betrachten, dienen am
Ende den Kunden, helfen ihren
Kollegen, strengen sich an, um den
Ertrag ihrer gottgegebenen Talente



zu steigern. Aber die Ergebnisse sind
gar nicht so wichtig, wichtig ist
vielmehr allem der Wandel, den wir
alle durchmachen. Wie schon
erwähnt ist das Unternehmen
zweifellos ein bedeutender
Veränderer des Menschen, sei es zum
Guten oder zum Schlechten.

Der heilige Johannes Paul II. sagte,
dass das Unternehmen als eine
Gemeinschaft von Menschen
darstellt, die alle denselben Zweck
verfolgen, nämlich „die
Verwirklichung als Gemeinschaft von
Menschen”, die zusammenwirken,
um der Gesellschaft einen Dienst zu
erweisen (Centesimus annus, Art. 35).
Und die Güter, die in dieser
menschlichen Gemeinschaft
generiert werden, entstehen nicht
nur durch geschäftliche
Beziehungen. So betont Benedikt
XVI., dass „das Prinzip der
Unentgeltlichkeit und die Logik des
Geschenks als Ausdruck der



Brüderlichkeit im normalen
wirtschaftlichen Leben Platz haben
können und müssen” (Caritas in
veritate, Art. 36).

Dies mag als utopische Vision
erscheinen, da die Unternehmen
heute eine schlechte Presse haben
und die Medien uns tagtäglich an
ihre Fehler erinnern. Natürlich hat
diese pessimistische Sicht ihre
Gründe, weil wir die Schwächen und
Fehler gut kennen, zu denen wir als
menschliche Wesen fähig sind. Aber
sie sind nicht das letzte Wort.

Als sich der heilige Josefmaria im
November 1972 anlässlich seines
Besuches bei IESE , mit den Lehrern,
dem Personal sowie den Studenten
und ehemaligen Studenten traf, sagte
er: „Wer mit Geld hantiert, wird mit
Misstrauen betrachtet. Ich tue das
nicht (...) Die Gesellschaft verdankt
euch die Arbeitsplätze, die ihr
schafft. Das Land verdankt euch



Wohlstand. Viele Menschen
verdanken euch, was ihr für euer
Land leistet. Ihr tut folglich eine sehr
christliche Arbeit. (...) Ich bewundere
eure Arbeit, die Berufe, die ihr
ausübt. (...) Meine Kinder, eure
geschäftlichen Mühen sind in das
Evangelium eingebettet. Der Herr
schaut voll Liebe auf euch. (...) Und
auch ich betrachte euch mit
besonderer Zuneigung.“

Aber das Treffen endete nicht mit
diesem Lob für die Unternehmer und
Führungskräfte, sondern er
erinnerte sie auch an ihre Pflichten:
„Vergesst den christlichen Sinn des
Lebens nicht. Ergötzt euch nicht am
Erfolg und verzweifelt nicht am
Misserfolg.“ Mit anderen Worten
erinnerte der heilige Josefmaria sie
daran, dass es legitim ist, eine
zufriedenstellende Rendite für das
Kapital zu erreichen, wenn man
dabei immer und vor allem die
Versuchung vermeidet, es vorrangig



um des Geldes, der Macht und des
persönlichen Erfolges willen zu tun.

Als ein ehemaliger Student bei
diesem Treffen das Jahres 1972 den
heiligen Josefmaria fragte, welche
die höchste Tugend sei, um die sich
ein Unternehmer bemühen solle,
sagte er sofort, was ihm schon lange
klar war: „Die Nächstenliebe, denn
Gerechtigkeit allein reicht nicht. (...)
Die Gerechtigkeit allein ist trocken
und lässt viel zu wünschen übrig.“
Und er fügte hinzu: „Aber rede nicht
über Nächstenliebe, leb sie einfach!“
In Christus begegnen hatte er es so
gesagt: „Ein Mensch oder eine
Gesellschaft, die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemühen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem Maße des
liebenden Herzens Christi” (Nr. 167).
Einige Jahre später drückte sich
Benedikt XVI. in der Enzyklika 
Caritas in veritate so aus: „Die Liebe



geht über die Gerechtigkeit hinaus,
denn lieben ist schenken, dem
anderen von dem geben, was ‚mein‘

ist; aber sie ist nie ohne die
Gerechtigkeit (...) Ich kann dem
anderen nicht von dem, was mein ist,
‚schenken“, ohne ihm an erster Stelle
das gegeben zu haben, was ihm
rechtmäßig zusteht. (...) Die Liebe
geht über die Gerechtigkeit hinaus
und vervollständigt sie in der Logik
des Gebens und Vergebens” (Art. 6).

Wahrscheinlich ist die Sprache in der
heutigen Geschäftswelt eine andere:
Gerechtigkeit und Nächstenliebe
haben der sozialen Verantwortung,
der Solidarität und der
Nachhaltigkeit Platz gemacht. Dieser
Begriffswechsel darf jedoch die
Realität nicht verbergen. Die
Ideologien und die Medien wollen
uns die christliche Moral manchmal
als eine Ansammlung von Verboten,
Belastungen und Pflichten
verkaufen, die uns am Ende



erdrücken. Oder als etwas Privates,
das jeder zu Hause hinter
verschlossenen Türen ausleben mag,
aber nicht in die Öffentlichkeit
tragen darf, weil es im öffentlichen
Diskurs keinen Platz habe. Oder man
kommuniziert wirtschaftliche
Probleme als lediglich technischer
Art, für die technische Lösungen
ausreichen, ohne dass sie das
Bewusstsein der Menschen angingen.

Das Unternehmen ist eine
Gemeinschaft von Menschen und
darf nicht nur nach bestimmten
Teilen seiner Ergebnisse beurteilt
werden, nämlich nach Gewinnen,
Rentabilität, Effizienz oder
Marktanteilen. Wie schon gesagt
müssen die Protagonisten und die
Nutznießer der Anstrengungen eines
Unternehmens die Menschen sein.
Die Menschen müssen dabei im
Mittelpunkt stehen, und zwar nicht
in der dritten, sondern in der ersten
Person. Denn wir – besser gesagt



jeder einzelne von uns – muss täglich
die ihm zugeteilte Aufgabe erfüllen.
Hören wir noch einmal den heiligen
Josefmaria: „Gott ruft euch auf, ihm
gerade in den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universität, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem
Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen, unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns. Seid davon
überzeugt: Jede noch so alltägliche
Situation birgt etwas Heiliges, etwas
Göttliches in sich, und euch ist
aufgegeben, das zu
entdecken“ (Gespräche mit
Monsignore Escrivá de Balaguer, Nr.
114).

„Etwas Heiliges, etwas Göttliches in
alltäglichen Situationen” – das ist
zuinnerst die Liebe Gottes. Sie geht



uns voraus, begleitet uns und schaut
uns jederzeit an. Sie ist Gott selbst,
denn „Gott ist Liebe” (Joh 4,8). Dieser
Ruf, in allem die Liebe Gottes zu
entdecken und dieser Liebe zu
entsprechen, ist letztlich die
universelle Berufung zur Heiligkeit,
die Gott den heiligen Josefmaria 1928
klar sehen ließ, als Er das Opus Dei
ins Leben rief. Er wollte, dass die
Botschaft des heiligen Paulus alle
erreicht: „Das ist der Wille Gottes:
eure Heiligung” (I Thes.4, 3). Also die
Heiligkeit am Arbeitsplatz, im
gewöhnlichen Leben suchen. „Auch
wenn er“ – der Christ – „ganz mit
seiner gewöhnlichen Arbeit
beschäftigt ist, mit Aufgaben
überhäuft und in dauernder
Anspannung wie alle anderen
Menschen, muss der Christ zugleich
doch ganz in Gott geborgen
sein” (Christus begegnen, Nr. 65).
„Nur so werden wir diese großartige,
gewaltige, nie endende Aufgabe
übernehmen können: Von innen her



alle zeitlichen Strukturen zu heiligen
und sie mit dem Sauerteig der
Erlösung zu durchdringen“ (ebda.,
Nr. 183).

Sie haben sicher bemerkt, dass alle
diese Betrachtungen die Ebene
gewechselt haben. Zunächst wurden
äußere, ökonomische Motivationen
betrachtet, danach andere innere
und soziale Motivationen, und
anschließend bezogen sich die
Betrachtungen auf eine
transzendente Dimension, die sich an
den anderen und schließlich an Gott
orientiert.

Im Berufsleben muss man wohl
zunächst erfüllen, was der
Arbeitsvertrag verlangt, um ein
Anrecht auf die vereinbarte
Vergütung zu erlangen. Doch schnell
wird klar, dass uns die Arbeit von
innen verändert, Wissen und
Fähigkeiten generiert und unseren
Mühen eine neue Bedeutung



verleiht. Man entdeckt den Dienst an
den anderen, die Zusammenarbeit
bei gemeinsamen Aufgaben und
wird sich bewusst, dass man nicht
nur man selbst, sondern Teil von
etwas Größerem ist. Das eröffnet
dann neue Horizonte... bis man am
Ende erkennt, dass Gott das letzte
Ziel unseres Lebens ist.

Ich komme auf den heiligen
Josefmaria zurück, auf das, was er
am 8. Oktober 1967 auf dem Campus
der Universidad de Navarra in einer
Homilie sagte: „Es gibt keinen
anderen Weg. Entweder lernen wir,
den Herrn in unserem alltäglichen
Leben zu entdecken, oder wir
werden ihn niemals finden. Es tut
unserer Zeit not, der Materie und
den ganz gewöhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
ursprünglichen Sinn zurückzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, dass sie
zum Mittel und zur Gelegenheit



unserer ständigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen.” (Gespräche mit
Monsignore Escrivá de Balaguer, Nr.
114).

Der christliche Manager

Aber wenden wir uns noch einmal
dieser Gemeinschaft von Menschen
in jedem Unternehmen zu, von der
wir eben gesagt haben, dass sie die
Menschen verändert. An dieser Stelle
möchte ich kurz Sie ansprechen, die
Studenten und ehemaligen
Studenten, die nun Unternehmen
leiten, und Sie, die Lehrer und das
Personal von Business Schools, deren
Hauptaufgabe es ist, Fähigkeiten,
Kenntnissen und Tugenden von
Unternehmensleitern zu entwickeln
und zu begleiten.

Als Ausgangspunkt dient mir
folgendeFeststellung aus dem 
Kompendium der Soziallehre der



Kirche: „Die Rolle des Unternehmers
und des Managers sind vom sozialen
Standpunkt aus von zentraler
Bedeutung, weil sie mitten in jedem
Netz von technischen,
kommerziellen, finanziellen und
kulturellen Verbindungen
angesiedelt sind, die die moderne
Unternehmenswirklichkeit
kennzeichnet“ (Nr. 344). Auf den
ersten Blick scheint es sich um einen
ausgesprochen technischen Fokus zu
handeln, der jedoch unmittelbar an
die Verantwortung dieser Personen
und insbesondere an die Fürsorge
für die Menschen appelliert. Papst
Franziskus drückte sich direkter aus:
„Die Tätigkeit eines Unternehmers ist
eine edle Arbeit, vorausgesetzt, dass
er sich von einer umfassenderen
Bedeutung des Lebens hinterfragen
lässt; das ermöglicht ihm, mit seinem
Bemühen, die Güter dieser Welt zu
mehren und für alle zugänglicher zu
machen, wirklich dem Gemeinwohl



zu dienen.“ (Evangelii gaudium, Nr.
203).

Welche Hauptaufgabe hat eine
Führungskraft in einem
Unternehmen? Entschuldigen Sie,
dass ich mich in Ihre Aufgabe
einmische. Diese Aufgabe ist
zweifellos, das Team von Menschen
zusammenzubringen, auszubilden,
zu orientieren, zu motivieren, zu
fordern und mitunter auch zu heilen,
das das Unternehmens leitet. Allen
diesen Funktionen kann ein Mensch
allein natürlich nicht nachkommen,
außer es handelt sich um ein
Kleinstunternehmen. Aber wenn es
um ein Team geht, in dem die
Aufgaben unter den Führungskräften
aufgeteilt sind, darf niemand, so
technisch sein Arbeitsplatz auch
erscheinen mag, seine
Verantwortung für die Menschen
vernachlässigen. Natürlich dürfen
die anderen fundamentalen Bereiche
nicht vergessen werden, also



Planung, Organisation, Führung,
Koordination und Kontrolle, die
gewöhnlich einem Manager
übertragen werden. Aber auch diese
Aufgaben spielen sich immer im
Rahmen zwischenmenschlicher
Beziehungen ab. Das Unternehmen
ist letztlich ein Ort des
Zusammenlebens. Es hängt von allen
ab, aber vor allem von denen, die es
leiten,. Deshalb müssen sich die
Führungskräfte stets vor Augen
halten, dass jeder Mensch wichtig ist,
nicht nur und nicht hauptsächlich,
weil er dem Unternehmen etwas
einbringt, sondern weil er oder sie
eine Person ist. Wenn dies schon aus
rein menschlicher Sicht so ist, gilt es
umso mehr aus christlicher
Perspektive. In diesem Sinne sagt der
heilige Josefmaria ganz allgemein:
„Ein Mensch oder eine Gesellschaft,
die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemühen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht



Gesellschaft nach dem Maße des
liebenden Herzens Christi.“ (Christus
begegnen, Nr. 167).

Aber seien wir auch keine Utopisten:
Ein guter Manager hat Schwächen
wie wir alle. Er macht Fehler, aber er
gibt sie zu und behebt sie. Er beginnt
von neuem, ohne sich entmutigen zu
lassen. „Der Christ ist nicht
krampfhaft darauf bedacht, von Gott
einen tadellosen Leistungsnachweis
zu erhalten“ (Christus begegnen, Nr.
75) und handelt immer frei, weil Gott
„keine unfreien Knechte, sondern
freie Söhne will” (Freunde Gottes, Nr.
33).

Es ist wichtig, dass Manager in ihrem
Leben eine spirituelle Dimension
haben, die nicht nur darin bestehen
kann, ein paar fromme
Verrichtungen in der Tagesablauf
eingeplant zu haben. Es verlangt
vielmehr, in jeder Situation wirklich
christlich zu leben und zu handeln.



Dafür ist wichtig, dass man ein
Leben wie aus einem Guss führt. Das
bedeutet, dass man klare Prinzipien
und Kriterien seine für
Entscheidungen hat und sie kohärent
anwendet. Ein anderer
fundamentaler Aspekt, um den sich
jeden Christ positiv bemühen sollte,
ist die Heiligung seiner beruflichen
Arbeit. Das heißt, sie nicht nur
technisch gut zu tun, sondern sie im
Dienst an den anderen Gott
anzubieten.

Die Zukunft

In einer Gesellschaft, die vielfach
vom Säkularismus dominiert wird,
scheint der einzige Wert die
Anhäufung von Reichtum und Macht
zu sein. Kann es in einem derart
individualistischen und
utilitaristischen Umfeld, in dem das
vorherrschende ethische
Bezugssystem letztlich zum
Relativismus führt, Raum geben für



eine Managementschule wie diese,
die seit ihren Anfängen von der
christlichen Botschaft ausgeht? Die
Antwort ist eindeutig Ja. Und die
sechzig Jahre des Bestehens von IESE
belegen, dass eine christliche Sicht
des Lebens nicht nur möglich ist,
sondern ein exzellentes Fundament
für das rechte Verständnis von
Unternehmen und ihrer Rolle in der
Gesellschaft abgibt und die
Ausbildung und die
Weiterentwicklung von
Führungskräften leiten kann, die
fachliche und menschliche Exzellenz
anstreben.

Als Teil der Universidad de Navarra
hat IESE kein eigenes Konzept für
ökonomische oder soziale Theorien:
Es gibt so manche Theorien, die
mehr oder weniger mit der
Anthropologie und der Ethik der
Soziallehre der katholischen Kirche
kompatibel sind. Das Mission
statement von IESE bekräftigt



lediglich, dass „die ethischen und
moralischen Werte der Business
School auf der christlichen Tradition
beruhen. Diese Werte unterstreichen
die Rechte und die Würde, die jedem
Menschen innewohnen und die wir
als den Angelpunkt jedweder
Organisation und der Gesellschaft
insgesamt betrachten.“ Und an
anderer Stelle: „Wir pflegen und
vermitteln die Integrität, den Geist
des Dienens, die berufliche Exzellenz
und den Verantwortungssinn derer,
die unsere Schule durchlaufen.“
Diese Werte, die auf der christlichen
Wahrheit beruhen, können alle
Menschen jeglichen Glaubens teilen,
auch Religionslose.

Jedenfalls sind die humanistischen
und ethischen Inhalte dessen, was
bei IESE unterrichtet wird, kein
Ersatz für professionelle Qualität,
wie Sie sie unter Unternehmern und
Managern fördern, sondern deren
Teil. Wenn bestimmte Tugenden und



Werte fehlen, weist das oft auf
mangelhafte professionelle Qualität
hin, sofern diese nicht nur nach
externen Ergebnissen gemessen wird
(Erträge, Gewinne, Umsatz,
Reputation, soziale Anerkennung
usw.), sondern auch anhand interner
Lernprozesse (der Tugenden), der
Fähigkeit, Menschen zu ändern und
des Einflusses auf Dritte (Kollegen,
Mitarbeiter usw.)

Für diejenigen unter Ihnen, die bei
IESE oder an anderen Einrichtungen
arbeiten, die ein ähnliches Leitbild
wie das von IESE inspiriert, und für
alle, die künftig kommen werden,
passen auch heute die folgenden
Worte recht gut, die der heilige
Josefmaria auf die Universität im
Allgemeinen gemünzt hat: „Die
Universität“, sagte der erste
Großkanzler der Universidad de
Navarra, „kehrt keiner Ungewissheit,
keiner Unruhe, keinem Bedürfnis der
Menschen den Rücken zu. Es ist nicht



ihre Aufgabe, unmittelbare Lösungen
zu liefern. Aber, wenn man die
Probleme wissenschaftlich und
gründlich untersucht, wühlt es auch
die Herzen auf, spornt die Untätigen
an, weckt schlafende Kräfte und
formt Bürger, die zum Aufbau einer
gerechteren Gesellschaft bereit sind.
Somit trägt die Universität mit ihrer
universalen Arbeit dazu bei,
Barrieren zu beseitigen, die das
Verständnis der Menschen
untereinander erschweren, die Angst
vor einer ungewissen Zukunft zu
verringern, den wirklichen Frieden
und die Eintracht der Seelen und der
Nationen – mit Liebe zur Wahrheit,
Gerechtigkeit und Freiheit – zu
fördern” (Ansprache in Pamplona, 
9.5.1974). Diese vor mehr als einem
Vierteljahrhundert gesprochenen
Worte sind heute hoch aktuell!

Das ist die Aufgabe, die Ihnen, den
Lehrern, Führungskräften und
Mitarbeitern, Studenten und



ehemaligen Studenten von IESE
zukommt, wie auch denen von
Ihnen, die heute zu dieser
Jubiläumsfeier gekommen sind und
an anderen Hochschulen und
Universitäten arbeiten.

Ich habe eingangs gesagt, dass
sechzig Jahre bereits ein respektables
Alter für eine akademische
Einrichtung sind. IESE hat gute
Arbeit geleistet, ich gratuliere Ihnen
dazu. Aber es bleibt noch viel zu tun:
Laufend kommen neue Generationen
in Ihre Hörsäle, Ihre Programme
werden mehr, Sie sind in immer
mehr Ländern präsent, Ihre
Forschungsarbeiten erhalten
wohlverdientes Lob. ... An diesem
Punkt möchte ich Sie noch einmal an
das erinnern, was der heilige
Josefmaria den Unternehmern und
Führungskräften anlässlich des
Treffens vom November 1972 sagte:
„Vergesst den christlichen Sinn des
Lebens nicht. Ergötzt euch nicht am



Erfolg, verzweifelt nicht am
Misserfolg.“ In diesem Sinne können
auch Sie – können auch wir –immer
unsere Arbeit „fröhlich in der
Hoffnung” (Röm 12,12) tun, wie der
heilige Paulus den Römern schrieb.

Ein Video sowie ein Audio der Rede im
spanischen Original (34 Min.) finden
Sie hierund eine leicht gekürzte
Fassung des Textes in englischer
Sprache hier.

[1] „Dirigir empresas con sentido
cristiano” in Dirigir empresas con
sentido cristiano
(Unternehmensleitung im
christlichen Sinn). Pamplona:
EUNSA, 2015, S. 47-48.

[2] Relación testimonial de Francisco
Ponz Piedrafita (Zeugnis des
Francisco Ponz Piedrafita), Oktober
1998. Francisco Ponz war von 1944

https://opusdei.org/es-es/document/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/
https://opusdei.org/es-es/document/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/
https://opusdei.org/en-us/document/iese-and-the-social-role-of-a-business/
https://opusdei.org/en-us/document/iese-and-the-social-role-of-a-business/


bis 1966 Professor für Organographie
und Tierphysiologie an der
Universidad de Barcelona und von
1966 bis 1979 Rektor der Universidad
de Navarra.

[3] https://www.iese.edu/es/conoce-
iese/mision-valores/

[4] Kongregation für die
Glaubenslehre und Dikasterium für
die ganzheitliche Entwicklung des
Menschen, Oeconomicae et
pecuniariae quaestiones.
Consideraciones para un
discernimiento ético sobre algunos
aspectos del actual sistema económico
y financiero (Erwägungen zu einer
ethischen Unterscheidung bezüglich
einiger Aspekte des gegenwärtigen
Finanzwirtschaftssystems), 17.
Januar 2018, Art. 23.

https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/
https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/


pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/unternehmen-sind-
gemeinschaften-von-menschen/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/unternehmen-sind-gemeinschaften-von-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/unternehmen-sind-gemeinschaften-von-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/unternehmen-sind-gemeinschaften-von-menschen/

	Unternehmen sind Gemeinschaften, die Menschen dienen
	Die Anfänge von IESE
	Das Unternehmen
	Die menschliche Arbeit
	Das Unternehmen, eine positive Realität
	Der christliche Manager
	Die Zukunft


