opusdei.org

, Um treu zu bleiben,
muss man fahig sein,
sich zu veriandern*

Der Pralat des Opus Dei, Msgr.
Fernando Ocariz, nimmt
Stellung zu den aktuellen
Reformprozessen

14.08.2024

Im Rahmen der Reform der romischen
Kurie bestimmte Papst Franziskus,
dass die Personalprilaturen — und
somit das Opus Dei — nicht mehr vom
Dikasterium fiir die Bischofe, sondern
vom jenem fiir den Klerus abhdingen.



Die Entscheidung des Papstes hat
zahlreiche Reaktionen hervorgerufen.
Viele glaubten, darin eine
Herabstufung oder gar «Abstrafung»
des Opus Dei zu erkennen. Andere
warnten vor einer Klerikalisierung
des Opus Dei, das sich ja gerade fiir
eine spezifische christliche Identitdt
der Laien stark macht und selber zu
98 % aus Laien besteht. Der Prdlat des
Opus Dei, Fernando Ocdriz, gab
hierzu dem spanischen Online-
Medium «El Debate» ein
aufschlussreiches Interview.

Was bleibt und was andert sich
derzeit am Opus Dei?

Prdlat Ocariz: Das Fundament des
Opus Dei bildet ein Charisma, eine
bedeutsame Botschaft iiber die
Heiligkeit mitten in der Welt. Diese
Wesensmitte hat sich nicht gedndert:
Sie ist der unverianderliche Kern, der
ihm seinen Sinn gibt. Denn das Opus
Dei existiert ja wie jede Institution



uberhaupt nur deswegen, weil es
eine bestimmte Botschaft hochhalten
und uber die Zeiten hinweg
verbreiten will. Zugleich sagte
bereits der Grinder, der heilige
Josefmaria, dass die Formen sich
verandern konnen und miussen —
immer im Bewusstsein, dass der
spezifische Geist bewahrt werden
muss. Im Lauf von hundert Jahren
haben sich Gesellschaft und Kirche
sehr stark gewandelt, und das Opus
Dei ebenfalls, denn es ist ja Teil der
Kirche und der Gesellschaft. Die
Umwalzungen - etwa die
Globalisierung, die Bedeutung der
Frauen im offentlichen Diskurs, die
neuen familidren Dynamiken usw. -
finden ihren Widerhall im Opus Dei
als Institution und im realen Leben
seiner Mitglieder. Um einer Mission
treu zu bleiben, muss man fahig sein,
sich zu verdndern, indem man jede
Veranderung vom Fundament her
gestaltet.



In welcher Hinsicht betreffen die
neuen pépstlichen Verfiigungen
das Opus Dei? Wirken sie sich auf
den Alltag der Institution aus?

Das Rechtliche und das Vitale sind
Bereiche, die miteinander verbunden
sind und zugleich ihre
Verschiedenheiten haben. Im Leben
der Laien, die ihren normalen
Tatigkeiten nachgehen, gibt es durch
die neuen Verfiigungen keine
Anderung in der Art und Weise, wie
sie die Berufung zum Opus Dei leben.
Was das Opus Dei als Institution
betrifft, so arbeiten wir mit dem
Dikasterium fiir den Klerus
zusammen, um die Anpassung der
Statuten vorzunehmen, wie es der
Heilige Vater im Motu proprio Ad
charisma tuendum erbeten hat. Da
wir uns noch im Studium dieser
Anpassungen befinden, kann ich das
Resultat nicht vorwegnehmen. Ich
kann jedoch versichern, dass sich im
Verlauf dieser Arbeiten ein Klima des



Dialogs und des Vertrauens gebildet
hat, wie es der Kirche als Familie
Gottes eigen ist.

Wird nicht eine Institution der
Kirche, deren Seinsgrund die Laien
sind, klerikalisiert? Inwiefern
konnen diese MafSnahmen das Ziel
der Laien, inmitten der Welt heilig
zu sein, in Frage stellen?

Die Botschaft des Opus Dei richtet
sich hauptsachlich an die Laien,
Manner und Frauen mitten im
Leben, die von Anfang an die
uberwiegende Mehrheit und ihr
Fundament bilden. So, wie man das
Charisma nicht verabsolutieren
sollte, so auch nicht das Recht.
Deshalb ist das Opus Dei durch
verschiedene institutionelle
Losungen hindurchgegangen, um
schliefdlich die passendste Losung zu
finden. Sie garantiert einerseits den
Schutz des Charismas und verleiht
andererseits eine Rechtsform, die



ihm einen Ort in der Kirche zuweist
und sein Wesen widerspiegelt, ohne
es einzuschniren oder zu ersticken.

Wird das Opus Dei des 21.
Jahrhunderts statt der
Personalpralatur ein neues
rechtliches Modell suchen, das sich
besser an die neuen Formen
christlichen Lebens anpasst?

Die rechtliche Gestalt der
Personalprélatur passte sehr gut zum
Geist des Opus Dei und zu seinen
Apostolaten. Wie ich vorher
erwahnte, befinden wir uns mitten
im Dialog mit dem Heiligen Stuhl in
Bezug auf die Anpassung der
Statuten. Sie werden verstehen, dass
es nicht klug wére, mich auf ein
mogliches juridisches Modell zu
beziehen, bevor der Prozess, an dem
wir seit fast zwei Jahren arbeiten,
abgeschlossen ist. Die Elastizitat des
kanonischen Rechts kann dazu
verhelfen, den Wunsch des Heiligen



Stuhls und jenen des Werks, die
Sendung der Kirche in einer sich
verandernden Welt voranzutreiben,
zu kombinieren, indem man
passende Losungen ohne
institutionelle Briiche findet.

Das Opus Dei ist auf dem Weg zum
hundertjahrigen Jubilaum, und
unter seinen Mitgliedern befinden
sich Bischofe und Erzbischofe in
der ganzen Welt. Ware es nicht
angemessen, dass auch der Pralat
Bischof ist?

Wenn Sie mir eine direkte
Bemerkung dazu erlauben, so ist zu
bertucksichtigen, dass die wenigen
Bischofe und Erzbischofe in der Wellt,
die dem Opus Dei angehoren, den
eigenen Ortskirchen vorstehen und
daher nur dem Papst verantwortlich
sind; sie haben keinen anderen
Vorgesetzten. Ich denke, die
Tatsache, dass der selige Alvaro del
Portillo und Msgr. Javier Echevarria



die Bischofsweihe empfingen, sehr
gut war, um die kirchliche
Gemeinschaft in diesen Jahren von
1991 bis 2016 zu bekraftigen. Heute
geht es darum, den Verfiigungen des
Heiligen Vaters treu zu folgen, statt
sich dabei aufzuhalten, ob es mehr
oder weniger passend sei.

Wieso hat ein Teil der kirchlichen
Hierarchie das Opus Deli als eine
Konkurrenzbhewegung oder als
eine Parallelkirche angesehen, wo
doch die Glaubigen des Werks
auch solche der Ortskirchen sind?

Im Allgemeinen nehme ich
Wertschatzung von Seiten der
Hierarchie und der Institutionen der
Kirche wahr. Die Personen des
Werkes sind sich bewusst, dass im
selben Boot der Kirche, in dem sie
sitzen, verschiedene Spiritualitaten
und kirchliche Wahrnehmungen
zusammenleben. Alle haben ihren
Platz in diesem Boot, und jede



einzelne bringt ihr von Gott
empfangenes und von der
kirchlichen Autoritat bestatigtes
Charisma ein. Ich wiirde vor allem
die bruderliche Beziehung zwischen
Institutionen und das Streben nach
einer wahren kirchlichen
Gemeinschaft hervorheben, in erster
Linie mit dem Heiligen Vater. Wenn
es Argwohn bezuglich einer
Institution der Kirche gegeben hat, so
liegt das vielleicht an den
unvollkommenen menschlichen
Beziehungen; diese sollten wir Tag
fur Tag auf schlichte Weise zu losen
versuchen. Manchmal stammen die
Missverstandnisse auch von einer
verstandlichen historischen
Schwierigkeit, neuen Realitdten
Raum zu geben, die etwas Neues mit
sich bringen, was zuerst einmal
uberraschen kann. Ich denke aber,
dass diese Ressentiments der
Vergangenheit angehoren.



Wie steht es heute mit der
Entwicklung des Opus Dei in der
Welt? Gibt es im Hinblick auf die
Hundertjahr-Feier konkrete
Expansionsplidne? In welchen
Landern sind die Schwierigkeiten
am grofdten?

Man kann sagen, dass die
Entwicklung des Opus Dei wie jene
der ubrigen Kirche in der Welt
ablauft. Es ist in den letzten Jahren
insgesamt gewachsen; aber das
bedeutet nicht, dass es tiberall oder
auf dieselbe Weise wachst. Es wéachst
zum Beispiel in Lidndern wie Nigeria,
den USA oder Brasilien. In anderen
Landern, etwa in Europa oder Asien,
ist die Arbeit schwieriger. Die
aufleren Hindernisse haben
manchmal ihre Ursache in der
Sakularisierung des
gesellschaftlichen Umfeldes, in
Lebensstilen, die die Bildung stabiler
Familien oder das Verstindnis fir
den Zolibat und exklusive



Berufungen zum Dienst oder zur
Pflege erschweren. Es gibt auch
Hindernisse, gegen die jeder in der
Welt lebende Christ ankdmpfen
muss, so etwa die Gefahr der
Verweltlichung. Da wo es keinen
gesellschaftlich verbindenden
Glauben an Gott gibt, ist eine
besondere Wachheit des Herzens
erforderlich, um mit den eigenen
Verpflichtungen bezuglich der
Familie und der Berufung koharent
Zu sein.

In geographischer Sicht ist die
kulturelle und religiose Vielfalt sehr
grofs. Es ist nicht das Gleiche, eine
christliche Berufung in Stadten mit
muslimischer Mehrheit wie
Mombasa (Kenia) oder Surabaya
(Indonesien) zu leben, oder aber in
Lissabon oder Warschau. Die
Mitglieder des Opus Dei, die an
diesen Orten leben, wissen sehr
wohl, dass sich die Saat der
Evangelisierung tiber einen Horizont



von Jahrzehnten erstreckt, so in
China oder in Sudkorea. In diesen
Landern ist aber bei allen
Schwierigkeiten auch eine starke
kirchliche Dynamik feststellbar, die
sich in Bekehrungen, in Taufen von
Jugendlichen und Erwachsenen usw.
zeigt.

Andererseits befindet sich das Opus
Dei seit einigen Jahren in einer Phase
der geografischen
Neustrukturierung, welche die
Leitung und die apostolische Arbeit
verbessern soll. Auf jeden Fall ist es
Gott selbst, unabhdngig von den
Programmen und
Neustrukturierungen, der sich in
jeder Art von Gesellschaft den Weg
bahnt, indem er das Herz der
Menschen berthrt, denn nur Er ist
die Antwort auf die Sehnstuichte und
Hoffnungen des Menschen.

Das Opus Dei war die erste
katholische Organisation, die



Nichtkatholiken als Mitarbeiter
zulief3. Ist das in erster Linie ein
Zeichen von Okumene?

1950, als der heilige Josefmaria vom
Heiligen Stuhl die Erlaubnis erhielt,
im Opus Dei nicht-katholische
Ménner und Frauen als Mitarbeiter
zuzulassen, war die okumenische
Bewegung schon ziemlich lange im
Gang, sowohl in der katholischen
Kirche als auch bei den tbrigen
christlichen Konfessionen. Sie war
eine weitere AuRerung dieses
naturlichen Impulses zur Einheit
aller an Jesus Christus Glaubenden.
Von da an hat es viele Friichte der
Freundschaft und des Dialogs mit
Menschen anderer Konfessionen
gegeben.

Wie sollen sich die Christen
angesichts der wachsenden
politischen und sozialen
Polarisierung in so vielen Teilen
der Welt verhalten?



In Bezug auf das, was der
personlichen Meinungsbildung
uberlassen ist: mit viel Freiheit. Als
Christen: mit Liebe und Verstandnis
—auch wenn das manchmal
schwerfallen kann in aufgewthlten
und polarisierten Umgebungen — und
S2immer als Saleute von Frieden und
Freude®, wie der heilige Josefmaria
zu sagen pflegte. Es ist wichtig, die
Menschen zu mogen und ihnen mit
Verstandnis zu begegnen, auch wenn
sie manchmal anders denken.

Spanisches Original in “El Debate”,
22. Juni 2024,

https://www.eldebate.com/religion/
iglesia/20240622/trabajamos-clima-
dialogo-confianza-santa-sede-propio-
iglesia_206825.html

Ramon Balmes, El Debate



https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/um-treu-zu-bleiben-muss-
man-fahig-sein-sich-zu-verandern/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/um-treu-zu-bleiben-muss-man-fahig-sein-sich-zu-verandern/
https://opusdei.org/de-de/article/um-treu-zu-bleiben-muss-man-fahig-sein-sich-zu-verandern/
https://opusdei.org/de-de/article/um-treu-zu-bleiben-muss-man-fahig-sein-sich-zu-verandern/

	„Um treu zu bleiben, muss man fähig sein, sich zu verändern“

