opusdei.org

Thema 8. Die
Herrschaft uiber die
Schopfung. Arbeit.
Okologie.

Gott Ubertragt dem Menschen
die Herrschaft iber die Welt
und gebietet ihm, sie
auszuuben. Der Schutz der
Umwelt ist eine moralische
Verpflichtung, die jeden
Menschen und die ganze
Menschheit betrifft. Die
Okologie ist einer der Bereiche,
in denen der Dialog der
Christen mit den Glaubigen
anderer Religionen zur
Aufnahme einer



Zusammenarbeit besonders
wichtig ist.

22.07.2023

1. Gott verleiht dem Menschen die
Fahigkeit, tiber die materielle
Schopfung zu herrschen

Nach dem Bericht der Genesis schafft
Gott Mann und Frau und beruft sie,
an der Ausfuhrung seines Planes fur
die Schopfung mitzuwirken. Dieser
Ruf zeigt sich in der Tatsache, dass
Gott dem Menschen die Herrschaft
uber die Welt ibertriagt und ihm
gebietet, sie auszuiben.

Die Ubertragung dieser Sendung
kommt besonders an drei Stellen der
Genesis zum Ausdruck:

* Dann sprach Gott: Lasst uns den
Menschen machen als unser
Abbild, uns dhnlich. Sie sollen



herrschen tiber die Fische des
Meeres, iiber die Vogel des
Himmels, tiber das Vieh, liber die
ganze Erde und tiber alle
Kriechtiere auf dem Land (Gen
1,26).

* Gott segnete sie, und Gott sprach
zu thnen: Seid fruchtbar und
vermehrt euch, bevolkert die
Erde, unterwerft sie euch, und
herrscht tiber die Fische des
Meeres, iiber die Vogel des
Himmels und tiber alle Tiere, die
sich auf dem Land regen (Gen
1,28)

» Gott, der Herr, nahm also den
Menschen und setzte ihn in den
Garten von Eden, damit er ihn
bebaue und hiite (Gen 2,15).

Gott gewahrt den Menschen die
Macht, verniinftig und frei an der
Vervollkommnung der Harmonie der
Schopfung zum eigenen Wohl und
zum Wohl seiner Nachsten
teilzunehmen (Vgl. Katechismus der



Katholischen Kirche, 307): Er macht
sie zu seinen Mitarbeitern.

Der urspringliche Plan Gottes
bestand darin, dass der Mensch - in
Harmonie mit Gott, mit
seinesgleichen und mit der Welt
lebend ! nicht nur seine Person,
sondern das ganze Universum auf
den Schopfer ausrichten sollte, so
dass die Schopfung durch den
Menschen Gott Ehre erweist.?

,Die Schopfung geschah im Hinblick
auf den Sabbat und somit auf die
Verehrung und Anbetung Gottes. Der
Gottesdienst ist in die
Schopfungsordnung eingeschrieben
(vgl. Gen 1,14)“ (Katechismus, 347).

Die Herrschaft tiber die ganze
sichtbare Welt mit allen Ressourcen
der Erde, die der Mensch durch seine
Tétigkeit entdecken kann®, ist allen
Menschen und Volkern Ubertragen.
Daraus konnen folgende
Konsequenzen gezogen werden:



a) Das absolute Eigentum der Erde
kommt Gott zu: Dem Herrn gehort die
Erde und was sie erfiillt, der Erdkreis
und seine Bewohner (Ps 24,1)*. Der
Mensch soll sich selbst nur als
Verwalter eines Gutes betrachten.

b) Die Natur ist nicht herrenlos,
sondern sie gehort der Menschheit.
Deshalb muss ihre Nutzung zum
Wohl aller gereichen.’

c) Der Mensch soll ,,die aufSseren
Dinge, die er rechtmafig besitzt,
nicht nur als ihm personlich zu
eigen, sondern muss sie zugleich
auch als Gemeingut ansehen in dem
Sinn, dass sie nicht ihm allein,
sondern auch anderen von Nutzen
sein konnen“ (Gaudium et spes, 69.).

2. Das Abbild Gottes im Menschen,
Fundament der Herrschaft

Der Mensch hat aufgrund seiner
Korperlichkeit eine gewisse Affinitat
zu den anderen Geschopfen. Wegen



seiner Geistigkeit jedoch hat er eine
wahre Affinitat zu Gott, denn er ist
nach seinem Abbild und ihm dhnlich
geschaffen und ihm ist die
Unsterblichkeit verheifsen.

Das Abbild Gottes im Menschen ist
das Fundament seiner Macht tiber die
Schopfung.

,2Der Mensch ist unter anderem
deshalb Abbild Gottes, weil er von
seinem Schopfer den Auftrag
empfangen hat, sich die Erde zu
unterwerfen und sie zu beherrschen.
Indem er diesen Auftrag erfullt,
spiegelt der Mensch, und jeder
Mensch, das Wirken des
Weltenschopfers selber wider* (HI.
Johannes Paul II., Laborem exercens,
4).

Die Tatsache, dass der Mensch Bild
Gottes ist, zeigt auch, wie er diesen
Auftrag auszutuiben hat: Er soll den
Besitz, die Herrschaft und den
Gebrauch der Dinge nach dem



gottlichen Vorbild und seiner
Berufung zur Unsterblichkeit
ordnen.’

,Die Aufgabe besteht darin, ,iber die
anderen Geschopfe zu

herrschen‘, ,den Garten zu bestellen’;
eine Aufgabe, die im Rahmen des
Gehorsams gegenuber dem
gottlichen Gesetz und somit in der
Achtung vor dem empfangenen
Abbild zu verwirklichen ist, dem
offensichtlichen Fundament jener
Herrschermacht, die ihm fiir seine
Vervollkommnung zuerkannt

ist“ (Johannes Paul II., Sollicitudo bei
socialis, 30).

Als Abbild Gottes hat der Mensch an
Gottes Weisheit und Souveranitat
iiber die Welt Anteil.® Eben deshalb
soll er sich der Erde in der Haltung
des Schopfers nahern, die nicht nur
Allmacht, sondern auch liebevolle
Vorsehung ist. Folglich soll der
Mensch auf Erden in Heiligkeit und



Gerechtigkeit (...), in rechter
Gesinnung (Weish 9,3) handeln, mit
Weisheit und Liebe,’ ,als ,Herr und
besonnener und weiser ,Huter‘ und
nicht als ,Ausbeuter‘ und
skrupelloser ,Zerstorer (Johannes
Paul II., Redemptor hominis, 15). Auf
diese Weise wird die Vorsehung
Gottes flr die Welt durch den
Menschen sichtbar und wirksam.

Der Mensch empfangt die Sendung
fir die Welt, um sie zu
vervollkommnen, nicht um sie zu
zerstoren; nicht um sie in ein Chaos
zu verwandeln, ,,sondern in eine
schone Wohnstéatte, in der alles
geachtet wird“ (HI. Paul VI,
Botschaft, 1.6.1972.). Diese Fahigkeit
des Menschen ist keine absolute
Macht, die nur Gott zukommt, noch
viel weniger eine despotische Macht,
»ZU gebrauchen und zu
missbrauchen“ oder willkiirlich tiber
die Dinge zu verfiigen (Vgl. Johannes



Paul II., Sollicitudo rei socialis, 34;
Katechismus, 2415).

,2Der Mensch hat von Gott selbst den
Auftrag erhalten, iber die Dinge

zu ,herrschen‘ und den ,Garten der
Welt zu bestellen‘; diese Aufgabe
muss er in Ehrfurcht vor der
gottlichen Ebenbildlichkeit, die er
empfangen hat, das heifdt mit
Vernunft und Liebe erfiillen. Er muss
sich verantwortlich halten fir die
Gaben, die Gott ihm geschenkt hat
und dauernd schenkt“ (HI. Johannes
Paul II., Christifideles laici, 43).

Die Aufgabe des Menschen der Welt
gegenuber wird mit dem Begriff des
,Verwaltens“ adaquat ausgedriickt.'
Der Mensch empfangt die Gabe der
sichtbaren Natur, um sie in Hinblick
auf seine eigene Vollkommenheit
und die der anderen zu verwalten."

3. Die Arbeit im Plan Gottes



Das Gebot, die Erde zu bearbeiten
und zu pflegen, wird durch die
Arbeit verwirklicht. Sie wird dem
Menschen daher nicht als Folge der
Erbsiinde auferlegt, sondern gehort
von Anfang an zum Plan Gottes.

»,vom Augenblick seiner Erschaffung
an hat der Mensch arbeiten sollen.
Das habe ich mir nicht ausgedacht.
Man braucht blof die ersten Seiten
der Heiligen Schrift aufzuschlagen.
Dort lesen wir, dass — bevor die
Stunde in die Welt eindrang und
bevor Tod, Leid und Elend als Folgen
der Stinde Uiber die Menschheit
kamen (vgl. Rom 5,12) — Gott Adam
aus dem Lehm der Erde gebildet und
fir ihn und seine Nachkommen eine
herrliche Welt erschaffen hatte: ut
operaretur et custodiret illum Gen
2,15), damit er sie bearbeite und
behiite.

Es muss uns deshalb klar sein, dass
die Arbeit eine grofdartige



Wirklichkeit und zugleich ein
unausweichliches Gesetz ist, dem alle
Menschen, mogen sich auch manche
fir nicht betroffen halten, auf die
eine oder andere Weise unterworfen
sind. Pragt es euch gut ein: Die
Pflicht zu arbeiten ist weder eine
Folge der Erbsiinde noch eine
Erfindung der Neuzeit. Die Arbeit ist
vielmehr das notwendige Existenz-
Mittel, das Gott uns auf Erden
anvertraut; Er gibt uns die Tage und
lasst uns an seiner Schopfermacht
teilhaben, damit wir uns unseren
Lebensunterhalt verdienen und
gleichzeitig Frucht fiir das ewige
Leben sammeln (Joh 4,36): Der
Mensch wird geboren zur Arbeit, die
Vogel zum Fluge (Ijob 5,7)“ (HL.
Josefmaria, Freunde Gottes, 57; vgl.
Gaudium et spes, 34).

Wenn der Mensch ,,mit seiner
Handarbeit oder mit Hilfe der
Technik die Erde bebaut, damit sie
Frucht bringe und eine wurdige



Wohnstétte fiir die gesamte
menschliche Familie

werde“ (Gaudium et spes, 57), sich
zugleich um den eigenen Unterhalt
und den seiner Familie bemiiht, so
leistet er der Gesellschaft einen
Dienst; er wirkt personlich mit Gott
mit, damit sein Werk entfaltet und
erganzt wird und sich seine Pldne in
der Geschichte erfiillen. So
vervollkommnet der Mensch auch
sich selbst.*

Die soziale Dimension der Person
fihrt dazu, dass wir notwendig mit
anderen verbunden sind und daher
einander benodtigen. In gewissem
Sinn ist diese Realitdt Ausdruck
dafiir, dass wir Abbild Gottes sind,
Gemeinschaft von Personen, die das
hochste Gut austauschen. Auf
analoge Weise vergegenwartigt der
Mensch durch seine Arbeit und
seinen Dienst die Fursorge Gottes fiir
jeden einzelnen und erfahrt zugleich



durch die Arbeit und den Dienst der
anderen Gottes sorgende Nahe.

4. Okologie. Die Herrschaft des
Menschen und der Wert der Natur

Der Begriff ,,0kologie“ (vom
Griechischen oikia - Haus) wird vor
allem auf die Beziehungen des
Menschen zur Natur angewendet.

In den letzten Jahrzehnten sind
zahlreiche Lehrschreiben der Kirche
zur okologischen Frage ergangen.”
Ohne auf konkrete Losungen
einzugehen, fir die die Kirche nicht
zustandig ist, bieten sie wichtige
Richtlinien, die fiir die Beziehungen
der Person zur Welt unerlésslich
sind.

Die Natur im Dienst der menschlichen
Person

Die Natur hat einen objektiven, aber
keinen absoluten Wert. Die Gabe der
Erde wurde dem Menschen gewdahrt,



damit sie ihm dient und mit ihm
zusammen Gott verherrlicht.

Auf diese Weise nimmt die Natur an
der Berufung zum Dienst teil, die
auch der Mensch besitzt.**

»,Jede Form des Lebens soll wirklich
als Schopfung Gottes, des Herrn, der
alles ,Gute‘ schuf, geachtet, gepflegt
und geliebt werden. Aber es ist eben
der besondere Wert des Lebens des
Menschen, der uns rat und in der Tat
verpflichtet, die Weise, wie wir die
anderen geschaffenen Arten
gebrauchen, sorgfaltig zu

prufen” (Hl. Johannes Paul II.,
Ansprache 18.5.1990, 3)."

Deshalb ist fiir die Bewahrung der
Natur, so betont Benedikt XVI., ,,das
entscheidende Problem das
moralische Verhalten der
Gesellschaft. Wenn das Recht auf
Leben und auf einen natirlichen Tod
nicht respektiert wird, wenn
Empfangnis, Schwangerschaft und



Geburt des Menschen auf
kiuinstlichem Weg erfolgen, wenn
Embryonen fir die Forschung
geopfert werden, verschwindet
schliefdlich der Begriff
Humandokologie und mit ihm der
Begriff der Umweltdkologie aus dem
allgemeinen Bewusstsein. Es ist ein
Widerspruch, von den neuen
Generationen die Achtung der
naturlichen Umwelt zu verlangen,
wenn Erziehung und Gesetze ihnen
nicht helfen, sich selbst zu

achten“ (Caritas in veritate, 51.).

Das Leben der anderen Wesen hat
auch einen grofsen Wert, aber es
handelt sich nicht um einen Wert,
der zum Wert der Person in
Konkurrenz tritt. Im Gegenteil, der
Wert des tierischen und pflanzlichen
Lebens erlangt seinen vollen Sinn
erst, wenn es zum Leben der
menschlichen Person in Beziehung
gesetzt wird. Papst Franziskus macht
auf die evidente Inkoharenz



aufmerksam, beide Werte einander
entgegenzusetzen:

,2Manchmal bemerkt man eine
Versessenheit, dem Menschen jeden
Vorrang abzusprechen, und es wird
fir andere Arten ein Kampf entfacht,
wie wir ihn nicht entwickeln, um die
gleiche Wirde unter den Menschen
zu verteidigen® (Laudato st’, 90). ,,Ein
Empfinden inniger Verbundenheit
mit den anderen Wesen in der Natur
kann nicht echt sein, wenn nicht
zugleich im Herzen eine Zartlichkeit,
ein Mitleid und eine Sorge um die
Menschen vorhanden ist“ (Laudato
s, 91).

Die Achtung der Natur

,Das menschliche Handeln ist nicht
schopferisch; es findet eine
materielle Natur vor, die wie dieses
selbst in Gott, dem Schopfer, ihren
Ursprung hat und uber die der
Mensch zum besonnenen und weisen
Hiter bestimmt



wurde® (Kongregation fir die
Glaubenslehre, Instruktion Libertatis
conscientia, 22.3.1986, 34).

Die Natur ist nicht Werk des
Menschen, sondern Werk Gottes; ihr
Wert wird ihr nicht vom Menschen
zugesprochen, so dass er zu ihrem
Mafisstab wird; es steht in seinen
Diensten, aber nicht im Dienst seiner
Launen, sondern seiner
Vollkommenheit als Person; sie hat
eine eigene Gestalt und eine
Bestimmung, die ihr im Voraus von
Gott gegeben wurde."

Das impliziert, dass der Mensch bei
seinem Handeln in der Welt ,,die
Natur nicht gegen sein eigenes Wohl,
das der Nachsten und das der
kunftigen Generationen gebrauchen
darf. Deshalb haben Begriff und
Praxis der Entwicklung eine sittliche
Dimension, die auf jeden Fall
geachtet werden muss“ (HI. Johannes
Paul II., Ansprache 18.5.1990, 4.)."



Das Gesetz, das die Beziehung des
Menschen zur Welt leiten soll, ist
daher nicht das Gesetz der
Niitzlichkeit, das die Vernunft
ausschliefslich aufgrund
wirtschaftlicher Ziele festsetzt,
indem es die Natur allein als
verfiighbares Material betrachtet.

Die Notwendigkeit der Bekehrung und
die Pflege der Natur

Die Erziehung zur 6kologischen
Verantwortung, das heifdt zur
Verantwortung fur sich selbst, die
anderen und die Umwelt, muss
daher als erstes Ziel die Bekehrung
haben, die innere Verdnderung der
Person (HI. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 13).

Papst Franziskus beklagt, dass
»einige engagierte und betende
Christen unter dem Vorwand von
Realismus und Pragmatismus
gewohnlich die Umweltsorgen
bespotteln. Andere sind passiv,



entschliefden sich nicht dazu, ihre
Gewohnheiten zu dndern, und
werden inkoharent. Es fehlt ihnen
also eine 6kologische Umkehr, die
beinhaltet, alles, was ihnen aus ihrer
Begegnung mit Jesus Christus
erwachsen ist, in ihren Beziehungen
zu der Welt, die sie umgibt, zur Blite
zu bringen. Die Berufung, Beschiitzer
des Werkes Gottes zu sein, praktisch
umzusetzen gehort wesentlich zu
einem tugendhaften Leben; sie ist
nicht etwas Fakultatives, noch ein
sekundarer Aspekt der christlichen
Erfahrung® (Laudato st’, 217).

Daraus ergibt sich eine neue
Einstellung im Hinblick auf die
anderen und die Natur, die
Uberwindung einer vom Egoismus
geleiteten Haltung und eines
Lebensstils, der die Ursache der
Ausbeutung der naturlichen
Ressourcen ist."® Der Schutz der
Umwelt erweist sich als eine
moralische Verpflichtung, die jedem



Menschen und der Menschheit als
ganzer zukommt. Er kommt nicht
nur vom Interesse fiir die Natur,
sondern aus der Verantwortung
jedes Menschen fiir das Gemeinwohl
und die Pline Gottes.”

Die Verpflichtung, zur Verbesserung
der Umwelt beizutragen, betrifft alle
Menschen. ,,Wenn die blofde
Tatsache, Mensch zu sein, die
Menschen bewegt, die Natur zu
pflegen, ein Teil derer sie ja selber
sind, stellen die Christen
insbesondere (...) fest, dass ihre
Aufgaben im Bereich der Schopfung,
ihre Pflichten gegentiber der Natur
und dem Schopfer Bestandteil ihres
Glaubens sind“ (HI. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 15); zitiert in
Laudato st’, 64.).

Auf dem konkreten Feld der
Beziehungen des Menschen zur Welt
haben die Christen auch die Aufgabe
zu erfullen, die sittlichen Werte zu



verbreiten und zur Erziehung des

okologischen Gewissens beizutragen.
20

Gerade wegen ihres globalen
Charakters ist die Okologie einer der
Bereiche, in denen der Dialog von
Christen mit Gldubigen anderer
Religionen fur die Bildung einer
Zusammenarbeit besonders wichtig
ist.”

Tomas Trigo
Grundlegende Bibliografie

II. Vatikanisches Konzil, Lumen
Gentium, 36, 41, 48; Gaudium et spes,
34, 36, 37,57, 69.

Katechismus der Katholischen Kirche,
279-314; 337-349; 2415-2418.

Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 451-487.

Empfohlene Lektiire



Franziskus, Laudato st’.
Benedikt XVI., Caritas in veritate.

Hl. Johannes Paul II., Centesimus
annus, 37, 38, 40, 52; Sollicitudo rei
socialis, 26, 29, 30, 34 48; Redemptor
hominis, 8, 15, 16.

Hl. Josefmaria Escriva, Arbeit Gottes,
in Freunde Gottes, 55-72.

1 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz 17.1.2001, 1

2 Vgl. Gaudium et spes, 34. ,,Die
Schopfung ... ist dazu berufen, sich
mit dem Menschen zu vereinen, um
Gott zu verherrlichen (vgl. Ps 148
und 96)“ (HI. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 16). Die Ehre, die
die Natur dem Schopfer erweist,
kommt im Lobgesang der drei



Junglinge (Dan 3,52-90) auf
grofsartige Weise zum Ausdruck.

3 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Evangelium vitae, 42.

4 Vgl. Jos 22,19; Hos 9,3; Ps 85,2; Jer
16,18; Ez 36,5.

5 Vgl. hl. Paul VI, Botschaft, 1.6.1972.

6 Vgl. Katechismus, 2402-2404. ,Die
Umwelt ist ein kollektives Gut, ein
Erbe der gesamten Menschheit und
eine Verantwortung fur alle. Wenn
sich jemand etwas aneignet, dann
nur, um es zum Wohl aller zu
verwalten. Wenn wir das nicht tun,
belasten wir unser Gewissen damit,
die Existenz der anderen zu
leugnen® (Franziskus, Laudato st,
24.5.2015, 95).

7 Vgl. hl. Johannes Paul II., Sollicitudo
rei socialis, 29.

8 Vgl. Evangelium vitae, 42.



9 Vgl. hl. Johannes Paul II., Botschaft
8.12.1989, 3.

10 Vgl. ders., Generalaudienz,
17.1.2001, 1-2.

11 Vgl. Sollicitudo rei socialis, 30.
12 Vgl. Gaudium et spes, 34 und 57.

13 In Kontinuitdt mit den Lehren von
Paul VI., Johannes Paul II. und
Benedikt XVI. sticht die bereits
erwahnte Enzyklika Laudato si‘ von
Papst Franziskus wegen des grofden
Anklangs hervor, den sie nicht nur
unter Katholiken gefunden hat. Sie
hat auf der ganzen Welt interessante
Initiativen zugunsten des Menschen
und der Umwelt hervorgerufen.

14 ,Die gegenseitige Abhdngigkeit
der Geschopfe ist gottgewollt. Die
Sonne und der Mond, die Zeder und
die Feldblume, der Adler und der
Sperling - all die unzdhligen
Verschiedenheiten und



Ungleichheiten besagen, dass kein
Geschopf sich selbst gentigt, dass die
Geschopfe nur in Abhédngigkeit
voneinander existieren, um sich im
Dienst aneinander gegenseitig zu
erganzen“ (Katechismus, 340).

15 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Erklarung von Venedig, 10.6.2002, in
der er feststellt: ,Die Achtung vor der
Schopfung grindet auf der Achtung
vor dem Leben und der Wiirde des
Menschen.“

16 Vgl. Sollicitudo rei socialis, 34; hl.
Johannes Paul II., Botschaft
8.12.1989; ders., Centesimus annus,
37.

17 Die Wurzel der moralischen
Reaktion angesichts der
Auswirkungen unseres Verhaltens
auf die anderen und die Umwelt ist —
so Papst Franziskus — ,,die
Grundhaltung des Sich-selbst-
Uberschreitens, indem man das
abgeschottete Bewusstsein und die



Selbstbezogenheit
durchbricht“ (Laudato st’, 208).

18 Vgl. hl. Johannes Paul II., Ecclesia
in America, 22.1.1999, 25.

19 Vgl. ders., Ansprache 18.5.1990,
Nr. 4. Es gibt viele Aufrufe des
Lehramts zur sittlichen
Verantwortung des Menschen im
Bereich der Okologie: vgl. u.a.
Centesimus annus, 40; Evangelium
vitae, 42; Ecclesia in America, 25;
Ansprache 18.8.1985, 2; Botschaft
8.12.1989, 15.

20 Erklarung von Venedig.

21 Vgl. hl. Johannes Paul II., Fides et
ratio, 104; ders., Botschaft, 8.12.1989,
15; Papst Franziskus, Laudato s, 7.

Tomas Trigo




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-
die-schopfung-arbeit-okologie/
(18.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/

	Thema 8. Die Herrschaft über die Schöpfung. Arbeit. Ökologie.

