
opusdei.org

Thema 8. Die
Herrschaft über die
Schöpfung. Arbeit.
Ökologie.

Gott überträgt dem Menschen
die Herrschaft über die Welt
und gebietet ihm, sie
auszuüben. Der Schutz der
Umwelt ist eine moralische
Verpflichtung, die jeden
Menschen und die ganze
Menschheit betrifft. Die
Ökologie ist einer der Bereiche,
in denen der Dialog der
Christen mit den Gläubigen
anderer Religionen zur
Aufnahme einer



Zusammenarbeit besonders
wichtig ist.

22.07.2023

1. Gott verleiht dem Menschen die
Fähigkeit, über die materielle
Schöpfung zu herrschen

Nach dem Bericht der Genesis schafft
Gott Mann und Frau und beruft sie,
an der Ausführung seines Planes für
die Schöpfung mitzuwirken. Dieser
Ruf zeigt sich in der Tatsache, dass
Gott dem Menschen die Herrschaft
über die Welt überträgt und ihm
gebietet, sie auszuüben.

Die Übertragung dieser Sendung
kommt besonders an drei Stellen der
Genesis zum Ausdruck:

Dann sprach Gott: Lasst uns den
Menschen machen als unser
Abbild, uns ähnlich. Sie sollen

• 



herrschen über die Fische des
Meeres, über die Vögel des
Himmels, über das Vieh, über die
ganze Erde und über alle
Kriechtiere auf dem Land (Gen
1,26).
Gott segnete sie, und Gott sprach
zu ihnen: Seid fruchtbar und
vermehrt euch, bevölkert die
Erde, unterwerft sie euch, und
herrscht über die Fische des
Meeres, über die Vögel des
Himmels und über alle Tiere, die
sich auf dem Land regen (Gen
1,28)
Gott, der Herr, nahm also den
Menschen und setzte ihn in den
Garten von Eden, damit er ihn
bebaue und hüte (Gen 2,15).

Gott gewährt den Menschen die
Macht, vernünftig und frei an der
Vervollkommnung der Harmonie der
Schöpfung zum eigenen Wohl und
zum Wohl seiner Nächsten
teilzunehmen (Vgl. Katechismus der

• 

• 



Katholischen Kirche, 307): Er macht
sie zu seinen Mitarbeitern.

Der ursprüngliche Plan Gottes
bestand darin, dass der Mensch – in
Harmonie mit Gott, mit
seinesgleichen und mit der Welt
lebend –1 nicht nur seine Person,
sondern das ganze Universum auf
den Schöpfer ausrichten sollte, so
dass die Schöpfung durch den
Menschen Gott Ehre erweist.2

„Die Schöpfung geschah im Hinblick
auf den Sabbat und somit auf die
Verehrung und Anbetung Gottes. Der
Gottesdienst ist in die
Schöpfungsordnung eingeschrieben
(vgl. Gen 1,14)“ (Katechismus, 347).

Die Herrschaft über die ganze
sichtbare Welt mit allen Ressourcen
der Erde, die der Mensch durch seine
Tätigkeit entdecken kann3, ist allen
Menschen und Völkern übertragen.
Daraus können folgende
Konsequenzen gezogen werden:



a) Das absolute Eigentum der Erde
kommt Gott zu: Dem Herrn gehört die
Erde und was sie erfüllt, der Erdkreis
und seine Bewohner (Ps 24,1)4. Der
Mensch soll sich selbst nur als
Verwalter eines Gutes betrachten.

b) Die Natur ist nicht herrenlos,
sondern sie gehört der Menschheit.
Deshalb muss ihre Nutzung zum
Wohl aller gereichen.5

c) Der Mensch soll „die äußeren
Dinge, die er rechtmäßig besitzt,
nicht nur als ihm persönlich zu
eigen, sondern muss sie zugleich
auch als Gemeingut ansehen in dem
Sinn, dass sie nicht ihm allein,
sondern auch anderen von Nutzen
sein können“ (Gaudium et spes, 69.).6

2. Das Abbild Gottes im Menschen,
Fundament der Herrschaft

Der Mensch hat aufgrund seiner
Körperlichkeit eine gewisse Affinität
zu den anderen Geschöpfen. Wegen



seiner Geistigkeit jedoch hat er eine
wahre Affinität zu Gott, denn er ist
nach seinem Abbild und ihm ähnlich
geschaffen und ihm ist die
Unsterblichkeit verheißen.

Das Abbild Gottes im Menschen ist
das Fundament seiner Macht über die
Schöpfung.

„Der Mensch ist unter anderem
deshalb Abbild Gottes, weil er von
seinem Schöpfer den Auftrag
empfangen hat, sich die Erde zu
unterwerfen und sie zu beherrschen.
Indem er diesen Auftrag erfüllt,
spiegelt der Mensch, und jeder
Mensch, das Wirken des
Weltenschöpfers selber wider“ (Hl.
Johannes Paul II., Laborem exercens,
4).

Die Tatsache, dass der Mensch Bild
Gottes ist, zeigt auch, wie er diesen
Auftrag auszuüben hat: Er soll den
Besitz, die Herrschaft und den
Gebrauch der Dinge nach dem



göttlichen Vorbild und seiner
Berufung zur Unsterblichkeit
ordnen.7

„Die Aufgabe besteht darin, ,über die
anderen Geschöpfe zu
herrschen‘, ,den Garten zu bestellen‘;
eine Aufgabe, die im Rahmen des
Gehorsams gegenüber dem
göttlichen Gesetz und somit in der
Achtung vor dem empfangenen
Abbild zu verwirklichen ist, dem
offensichtlichen Fundament jener
Herrschermacht, die ihm für seine
Vervollkommnung zuerkannt
ist“ (Johannes Paul II., Sollicitudo bei
socialis, 30).

Als Abbild Gottes hat der Mensch an
Gottes Weisheit und Souveränität
über die Welt Anteil.8 Eben deshalb
soll er sich der Erde in der Haltung
des Schöpfers nähern, die nicht nur
Allmacht, sondern auch liebevolle
Vorsehung ist. Folglich soll der
Mensch auf Erden in Heiligkeit und



Gerechtigkeit (…), in rechter
Gesinnung (Weish 9,3) handeln, mit
Weisheit und Liebe,9 „als ,Herr‘ und
besonnener und weiser ,Hüter‘ und
nicht als ,Ausbeuter‘ und
skrupelloser ,Zerstörer‘“ (Johannes
Paul II., Redemptor hominis, 15). Auf
diese Weise wird die Vorsehung
Gottes für die Welt durch den
Menschen sichtbar und wirksam.

Der Mensch empfängt die Sendung
für die Welt, um sie zu
vervollkommnen, nicht um sie zu
zerstören; nicht um sie in ein Chaos
zu verwandeln, „sondern in eine
schöne Wohnstätte, in der alles
geachtet wird“ (Hl. Paul VI.,
Botschaft, 1.6.1972.). Diese Fähigkeit
des Menschen ist keine absolute
Macht, die nur Gott zukommt, noch
viel weniger eine despotische Macht,
„zu gebrauchen und zu
missbrauchen“ oder willkürlich über
die Dinge zu verfügen (Vgl. Johannes



Paul II., Sollicitudo rei socialis, 34; 
Katechismus, 2415).

„Der Mensch hat von Gott selbst den
Auftrag erhalten, über die Dinge
zu ,herrschen‘ und den ,Garten der
Welt zu bestellen‘; diese Aufgabe
muss er in Ehrfurcht vor der
göttlichen Ebenbildlichkeit, die er
empfangen hat, das heißt mit
Vernunft und Liebe erfüllen. Er muss
sich verantwortlich halten für die
Gaben, die Gott ihm geschenkt hat
und dauernd schenkt“ (Hl. Johannes
Paul II., Christifideles laici, 43).

Die Aufgabe des Menschen der Welt
gegenüber wird mit dem Begriff des
„Verwaltens“ adäquat ausgedrückt.10

Der Mensch empfängt die Gabe der
sichtbaren Natur, um sie in Hinblick
auf seine eigene Vollkommenheit
und die der anderen zu verwalten.11

3. Die Arbeit im Plan Gottes



Das Gebot, die Erde zu bearbeiten
und zu pflegen, wird durch die
Arbeit verwirklicht. Sie wird dem
Menschen daher nicht als Folge der
Erbsünde auferlegt, sondern gehört
von Anfang an zum Plan Gottes.

„Vom Augenblick seiner Erschaffung
an hat der Mensch arbeiten sollen.
Das habe ich mir nicht ausgedacht.
Man braucht bloß die ersten Seiten
der Heiligen Schrift aufzuschlagen.
Dort lesen wir, dass – bevor die
Sünde in die Welt eindrang und
bevor Tod, Leid und Elend als Folgen
der Sünde über die Menschheit
kamen (vgl. Röm 5,12) – Gott Adam
aus dem Lehm der Erde gebildet und
für ihn und seine Nachkommen eine
herrliche Welt erschaffen hatte: ut
operaretur et custodiret illum Gen
2,15), damit er sie bearbeite und
behüte.

Es muss uns deshalb klar sein, dass
die Arbeit eine großartige



Wirklichkeit und zugleich ein
unausweichliches Gesetz ist, dem alle
Menschen, mögen sich auch manche
für nicht betroffen halten, auf die
eine oder andere Weise unterworfen
sind. Prägt es euch gut ein: Die
Pflicht zu arbeiten ist weder eine
Folge der Erbsünde noch eine
Erfindung der Neuzeit. Die Arbeit ist
vielmehr das notwendige Existenz-
Mittel, das Gott uns auf Erden
anvertraut; Er gibt uns die Tage und
lässt uns an seiner Schöpfermacht
teilhaben, damit wir uns unseren
Lebensunterhalt verdienen und
gleichzeitig Frucht für das ewige
Leben sammeln (Joh 4,36): Der 
Mensch wird geboren zur Arbeit, die
Vögel zum Fluge (Ijob 5,7)“ (Hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, 57; vgl. 
Gaudium et spes, 34).

Wenn der Mensch „mit seiner
Handarbeit oder mit Hilfe der
Technik die Erde bebaut, damit sie
Frucht bringe und eine würdige



Wohnstätte für die gesamte
menschliche Familie
werde“ (Gaudium et spes, 57), sich
zugleich um den eigenen Unterhalt
und den seiner Familie bemüht, so
leistet er der Gesellschaft einen
Dienst; er wirkt persönlich mit Gott
mit, damit sein Werk entfaltet und
ergänzt wird und sich seine Pläne in
der Geschichte erfüllen. So
vervollkommnet der Mensch auch
sich selbst.12

Die soziale Dimension der Person
führt dazu, dass wir notwendig mit
anderen verbunden sind und daher
einander benötigen. In gewissem
Sinn ist diese Realität Ausdruck
dafür, dass wir Abbild Gottes sind,
Gemeinschaft von Personen, die das
höchste Gut austauschen. Auf
analoge Weise vergegenwärtigt der
Mensch durch seine Arbeit und
seinen Dienst die Fürsorge Gottes für
jeden einzelnen und erfährt zugleich



durch die Arbeit und den Dienst der
anderen Gottes sorgende Nähe.

4. Ökologie. Die Herrschaft des
Menschen und der Wert der Natur

Der Begriff „Ökologie“ (vom
Griechischen oikía - Haus) wird vor
allem auf die Beziehungen des
Menschen zur Natur angewendet.

In den letzten Jahrzehnten sind
zahlreiche Lehrschreiben der Kirche
zur ökologischen Frage ergangen.13

Ohne auf konkrete Lösungen
einzugehen, für die die Kirche nicht
zuständig ist, bieten sie wichtige
Richtlinien, die für die Beziehungen
der Person zur Welt unerlässlich
sind.

Die Natur im Dienst der menschlichen
Person

Die Natur hat einen objektiven, aber
keinen absoluten Wert. Die Gabe der
Erde wurde dem Menschen gewährt,



damit sie ihm dient und mit ihm
zusammen Gott verherrlicht.

Auf diese Weise nimmt die Natur an
der Berufung zum Dienst teil, die
auch der Mensch besitzt.14

„Jede Form des Lebens soll wirklich
als Schöpfung Gottes, des Herrn, der
alles ,Gute‘ schuf, geachtet, gepflegt
und geliebt werden. Aber es ist eben
der besondere Wert des Lebens des
Menschen, der uns rät und in der Tat
verpflichtet, die Weise, wie wir die
anderen geschaffenen Arten
gebrauchen, sorgfältig zu
prüfen“ (Hl. Johannes Paul II.,
Ansprache 18.5.1990, 3).15

Deshalb ist für die Bewahrung der
Natur, so betont Benedikt XVI., „das
entscheidende Problem das
moralische Verhalten der
Gesellschaft. Wenn das Recht auf
Leben und auf einen natürlichen Tod
nicht respektiert wird, wenn
Empfängnis, Schwangerschaft und



Geburt des Menschen auf
künstlichem Weg erfolgen, wenn
Embryonen für die Forschung
geopfert werden, verschwindet
schließlich der Begriff
Humanökologie und mit ihm der
Begriff der Umweltökologie aus dem
allgemeinen Bewusstsein. Es ist ein
Widerspruch, von den neuen
Generationen die Achtung der
natürlichen Umwelt zu verlangen,
wenn Erziehung und Gesetze ihnen
nicht helfen, sich selbst zu
achten“ (Caritas in veritate, 51.).

Das Leben der anderen Wesen hat
auch einen großen Wert, aber es
handelt sich nicht um einen Wert,
der zum Wert der Person in
Konkurrenz tritt. Im Gegenteil, der
Wert des tierischen und pflanzlichen
Lebens erlangt seinen vollen Sinn
erst, wenn es zum Leben der
menschlichen Person in Beziehung
gesetzt wird. Papst Franziskus macht
auf die evidente Inkohärenz



aufmerksam, beide Werte einander
entgegenzusetzen:

„Manchmal bemerkt man eine
Versessenheit, dem Menschen jeden
Vorrang abzusprechen, und es wird
für andere Arten ein Kampf entfacht,
wie wir ihn nicht entwickeln, um die
gleiche Würde unter den Menschen
zu verteidigen“ (Laudato sí’, 90). „Ein
Empfinden inniger Verbundenheit
mit den anderen Wesen in der Natur
kann nicht echt sein, wenn nicht
zugleich im Herzen eine Zärtlichkeit,
ein Mitleid und eine Sorge um die
Menschen vorhanden ist“ (Laudato
sí’, 91).

Die Achtung der Natur

„Das menschliche Handeln ist nicht
schöpferisch; es findet eine
materielle Natur vor, die wie dieses
selbst in Gott, dem Schöpfer, ihren
Ursprung hat und über die der
Mensch zum besonnenen und weisen
Hüter bestimmt



wurde“ (Kongregation für die
Glaubenslehre, Instruktion Libertatis
conscientia, 22.3.1986, 34).

Die Natur ist nicht Werk des
Menschen, sondern Werk Gottes; ihr
Wert wird ihr nicht vom Menschen
zugesprochen, so dass er zu ihrem
Maßstab wird; es steht in seinen
Diensten, aber nicht im Dienst seiner
Launen, sondern seiner
Vollkommenheit als Person; sie hat
eine eigene Gestalt und eine
Bestimmung, die ihr im Voraus von
Gott gegeben wurde.16

Das impliziert, dass der Mensch bei
seinem Handeln in der Welt „die
Natur nicht gegen sein eigenes Wohl,
das der Nächsten und das der
künftigen Generationen gebrauchen
darf. Deshalb haben Begriff und
Praxis der Entwicklung eine sittliche
Dimension, die auf jeden Fall
geachtet werden muss“ (Hl. Johannes
Paul II., Ansprache 18.5.1990, 4.).17



Das Gesetz, das die Beziehung des
Menschen zur Welt leiten soll, ist
daher nicht das Gesetz der
Nützlichkeit, das die Vernunft
ausschließlich aufgrund
wirtschaftlicher Ziele festsetzt,
indem es die Natur allein als
verfügbares Material betrachtet.

Die Notwendigkeit der Bekehrung und
die Pflege der Natur

Die Erziehung zur ökologischen
Verantwortung, das heißt zur
Verantwortung für sich selbst, die
anderen und die Umwelt, muss
daher als erstes Ziel die Bekehrung
haben, die innere Veränderung der
Person (Hl. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 13).

Papst Franziskus beklagt, dass
„einige engagierte und betende
Christen unter dem Vorwand von
Realismus und Pragmatismus
gewöhnlich die Umweltsorgen
bespötteln. Andere sind passiv,



entschließen sich nicht dazu, ihre
Gewohnheiten zu ändern, und
werden inkohärent. Es fehlt ihnen
also eine ökologische Umkehr, die
beinhaltet, alles, was ihnen aus ihrer
Begegnung mit Jesus Christus
erwachsen ist, in ihren Beziehungen
zu der Welt, die sie umgibt, zur Blüte
zu bringen. Die Berufung, Beschützer
des Werkes Gottes zu sein, praktisch
umzusetzen gehört wesentlich zu
einem tugendhaften Leben; sie ist
nicht etwas Fakultatives, noch ein
sekundärer Aspekt der christlichen
Erfahrung“ (Laudato sí’, 217).

Daraus ergibt sich eine neue
Einstellung im Hinblick auf die
anderen und die Natur, die
Überwindung einer vom Egoismus
geleiteten Haltung und eines
Lebensstils, der die Ursache der
Ausbeutung der natürlichen
Ressourcen ist.18 Der Schutz der
Umwelt erweist sich als eine
moralische Verpflichtung, die jedem



Menschen und der Menschheit als
ganzer zukommt. Er kommt nicht
nur vom Interesse für die Natur,
sondern aus der Verantwortung
jedes Menschen für das Gemeinwohl
und die Pläne Gottes.19

Die Verpflichtung, zur Verbesserung
der Umwelt beizutragen, betrifft alle
Menschen. „Wenn die bloße
Tatsache, Mensch zu sein, die
Menschen bewegt, die Natur zu
pflegen, ein Teil derer sie ja selber
sind, stellen die Christen
insbesondere (…) fest, dass ihre
Aufgaben im Bereich der Schöpfung,
ihre Pflichten gegenüber der Natur
und dem Schöpfer Bestandteil ihres
Glaubens sind“ (Hl. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 15); zitiert in 
Laudato sí’, 64.).

Auf dem konkreten Feld der
Beziehungen des Menschen zur Welt
haben die Christen auch die Aufgabe
zu erfüllen, die sittlichen Werte zu



verbreiten und zur Erziehung des
ökologischen Gewissens beizutragen.
20

Gerade wegen ihres globalen
Charakters ist die Ökologie einer der
Bereiche, in denen der Dialog von
Christen mit Gläubigen anderer
Religionen für die Bildung einer
Zusammenarbeit besonders wichtig
ist.21

Tomás Trigo

Grundlegende Bibliografie

II. Vatikanisches Konzil, Lumen
Gentium, 36, 41, 48; Gaudium et spes,
34, 36, 37, 57, 69.

Katechismus der Katholischen Kirche,
279-314; 337-349; 2415-2418.

Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 451-487.

Empfohlene Lektüre



Franziskus, Laudato sí’.

Benedikt XVI., Caritas in veritate.

Hl. Johannes Paul II., Centesimus
annus, 37, 38, 40, 52; Sollicitudo rei
socialis, 26, 29, 30, 34 48; Redemptor
hominis, 8, 15, 16.

Hl. Josefmaria Escrivá, Arbeit Gottes,
in Freunde Gottes, 55-72.

1 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz 17.1.2001, 1

2 Vgl. Gaudium et spes, 34. „Die
Schöpfung … ist dazu berufen, sich
mit dem Menschen zu vereinen, um
Gott zu verherrlichen (vgl. Ps 148
und 96)“ (Hl. Johannes Paul II.,
Botschaft 8.12.1989, 16). Die Ehre, die
die Natur dem Schöpfer erweist,
kommt im Lobgesang der drei



Jünglinge (Dan 3,52-90) auf
großartige Weise zum Ausdruck.

3 Vgl. hl. Johannes Paul II., 
Evangelium vitae, 42.

4 Vgl. Jos 22,19; Hos 9,3; Ps 85,2; Jer
16,18; Ez 36,5.

5 Vgl. hl. Paul VI., Botschaft, 1.6.1972.

6 Vgl. Katechismus, 2402-2404. „Die
Umwelt ist ein kollektives Gut, ein
Erbe der gesamten Menschheit und
eine Verantwortung für alle. Wenn
sich jemand etwas aneignet, dann
nur, um es zum Wohl aller zu
verwalten. Wenn wir das nicht tun,
belasten wir unser Gewissen damit,
die Existenz der anderen zu
leugnen“ (Franziskus, Laudato sí’,
24.5.2015, 95).

7 Vgl. hl. Johannes Paul II., Sollicitudo
rei socialis, 29.

8 Vgl. Evangelium vitae, 42.



9 Vgl. hl. Johannes Paul II., Botschaft
8.12.1989, 3.

10 Vgl. ders., Generalaudienz,
17.1.2001, 1-2.

11 Vgl. Sollicitudo rei socialis, 30.

12 Vgl. Gaudium et spes, 34 und 57.

13 In Kontinuität mit den Lehren von
Paul VI., Johannes Paul II. und
Benedikt XVI. sticht die bereits
erwähnte Enzyklika Laudato sí‘ von
Papst Franziskus wegen des großen
Anklangs hervor, den sie nicht nur
unter Katholiken gefunden hat. Sie
hat auf der ganzen Welt interessante
Initiativen zugunsten des Menschen
und der Umwelt hervorgerufen.

14 „Die gegenseitige Abhängigkeit
der Geschöpfe ist gottgewollt. Die
Sonne und der Mond, die Zeder und
die Feldblume, der Adler und der
Sperling - all die unzähligen
Verschiedenheiten und



Ungleichheiten besagen, dass kein
Geschöpf sich selbst genügt, dass die
Geschöpfe nur in Abhängigkeit
voneinander existieren, um sich im
Dienst aneinander gegenseitig zu
ergänzen“ (Katechismus, 340).

15 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Erklärung von Venedig, 10.6.2002, in
der er feststellt: „Die Achtung vor der
Schöpfung gründet auf der Achtung
vor dem Leben und der Würde des
Menschen.“

16 Vgl. Sollicitudo rei socialis, 34; hl.
Johannes Paul II., Botschaft
8.12.1989; ders., Centesimus annus,
37.

17 Die Wurzel der moralischen
Reaktion angesichts der
Auswirkungen unseres Verhaltens
auf die anderen und die Umwelt ist –
so Papst Franziskus – „die
Grundhaltung des Sich-selbst-
Überschreitens, indem man das
abgeschottete Bewusstsein und die



Selbstbezogenheit
durchbricht“ (Laudato sí’, 208).

18 Vgl. hl. Johannes Paul II., Ecclesia
in America, 22.1.1999, 25.

19 Vgl. ders., Ansprache 18.5.1990,
Nr. 4. Es gibt viele Aufrufe des
Lehramts zur sittlichen
Verantwortung des Menschen im
Bereich der Ökologie: vgl. u.a. 
Centesimus annus, 40; Evangelium
vitae, 42; Ecclesia in America, 25;
Ansprache 18.8.1985, 2; Botschaft
8.12.1989, 15.

20 Erklärung von Venedig.

21 Vgl. hl. Johannes Paul II., Fides et
ratio, 104; ders., Botschaft, 8.12.1989,
15; Papst Franziskus, Laudato sí’, 7.

Tomás Trigo



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-
die-schopfung-arbeit-okologie/

(18.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-8-die-herrschaft-uber-die-schopfung-arbeit-okologie/

	Thema 8. Die Herrschaft über die Schöpfung. Arbeit. Ökologie.

