opusdei.org

Thema 5. Die
gottliche Vorsehung

Es gibt die berechtigte Frage, ob
Gott in unsere Welt eingreifen
kann und ob er tatsachlich
eingreift. Die Annahme einer
gottlichen Vorsehung ist ein Akt
der theologischen Hoffnung,
der einen verantwortlichen
Gebrauch der Freiheit, der zu
Gottes Planen gehort, nicht
ausschlieft. Die Vorsehung
fihrt den Christen jederzeit zu
einer Haltung kindlichen
Gottvertrauens.



25.07.2023

1. Einfithrung: Kann Gott in den
Lauf der Geschichte eingreifen?

Manche Formen von Religiositat
konnen auf einer drastischen
Verzerrung des biblischen
Gottesbildes beruhen. Solange alles
gut lauft, erinnert man sich kaum
daran, dass es Gott gibt. Sobald einer
aber im Leben mit Schwierigkeiten
konfrontiert ist, wendet er sich an
Gott, als ob dieser ihn vergessen
hatte, schiebt ihm die Schuld an allen
auftretenden Problemen zu und
fordert von ihm dringend Abhilfe,
um die unangenehme Situation zu
beenden. Diese Vorstellung von
einem Liickenbufder-Gott ist eine
Karikatur des in der Schrift
geoffenbarten Gottes.



Angesichts dieser volkstimlichen,
mehr oder weniger weit verbreiteten
Vorstellungen ist die Frage
berechtigt, ob es ein Eingreifen
Gottes in unsere Welt gibt und was es
gegebenenfalls bewirkt. Einige
meinen, dass Gott prinzipiell nicht
eingreifen kann, da er sich nach der
Erschaffung der Welt zurtickgezogen
hat und diese nun nach ihren
eigenen Gesetzen ablduft. Andere
denken, dass Gott zu gewissen Zeiten
eingreift, besonders wenn es gilt, den
Gang der Ereignisse zu korrigieren.
Schliefslich glauben andere, dass Gott
standig in einer gebrechlichen und
verdorbenen Schopfung wirkt. Falls
die erste oder zweite Meinung richtig
ware, wo bliebe dann die Allmacht
eines Schopfers, der unfahig ist, sein
Werk zu regieren? Und wo bliebe im
Fall der Richtigkeit der dritten
Auffassung die Autonomie und
Freiheit der Geschopfe fur ihr
Handeln?



2. Vorsehung und Erhaltung

Die Schopfung ist nicht von Anfang
an vollstandig, sondern Gott schuf sie
in statu viae, das heifst, auf ein
letztes, noch zu erreichendes Ziel
hin. Die Schopfung beschréankt sich
also nicht auf den Anfang. Nach
Hervorbringung ,,der Schopfung
uberlésst Gott sein Geschopf nicht
einfach sich selbst. Er gibt ihm nicht
nur das Sein und das Dasein,
sondern er erhdlt es auch in jedem
Augenblick im Sein, gibt ihm die
Moglichkeit zu wirken und bringt es
an sein Ziel“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 301). Die Heilige
Schrift vergleicht dieses Handeln
Gottes in der Geschichte mit der
Schopfungstat (vgl. Jes 44,24; 45,8;
51,13). Die Weisheitsliteratur
bezeichnet das Handeln Gottes als
ein seine Geschopfe in ihrer Existenz
bewahrendes Tun. Wie konnte etwas
ohne deinen Willen Bestand haben
oder wie konnte etwas erhalten



bleiben, das nicht von dir ins Dasein
gerufen wire? (Weish 11,25). Der
heilige Paulus geht noch weiter und
schreibt diese Erhaltung Christus zu:
Er ist vor aller Schopfung und in ihm
hat alles Bestand (Kol 1,17).

Der Gott der Christen ist kein
Uhrmacher oder Architekt, der nach
Herstellung seines Werkes sich nicht
mehr darum kiimmert. Solche
Vorstellungen kommen aus einer
deistischen Auffassung, nach der
Gott sich nicht in die
Angelegenheiten dieser Welt
einmischt. Das aber wére eine
Verzeichnung des authentischen
Schopfergottes, bei dem es keine
drastische Trennung der Schopfung
von der Erhaltung und Regierung der
Welt geben kann. Der Deismus
verkennt die metaphysische
Schopfungswahrheit, die besagt, dass
Gott das Sein spendet, woraus sich
eine ontologische Abhangigkeit der
Geschopfe ergibt, die auch ihren



Fortbestand in der Zeit betrifft.
Schopfung und Erhaltung sind ein
und derselbe Akt, auch wenn man sie
begrifflich unterscheiden kann: , Die
Erhaltung der Dinge im Sein durch
Gott geschieht nicht durch
irgendeine neue Tatigkeit, sondern
durch die Fortsetzung der Tatigkeit,
durch die er das Sein verleiht, und
diese Tatigkeit ist ohne Bewegung
und Zeit“ (Thomas von Aquin).' Der
Begriff der Erhaltung ist also die
,Briucke“ zwischen dem
Schopfungsakt und der gottlichen
Leitung der Welt (Vorsehung). Gott
schafft nicht nur die Welt und erhalt
sie in ihrem Bestand, sondern er
bewirkt daruber hinaus ,Fugungen,
durch die Gott seine Geschopfe zu
der letzten Vollkommenheit fiihrt, zu
der er sie berufen hat“ (Kompendium,
55).

3. Die Vorsehung in der Bibel



Die Heilige Schrift stellt die
Souveranitat Gottes als etwas
Absolutes dar und bezeugt immer
wieder seine vaterliche Fursorge,
sowohl im Kleinsten als auch in den
grofsen historischen Ereignissen (vgl.
Katechismus, 303). Die Autoritit des
Schopfers (,sie leitet“) kommt in der
vaterlichen Fursorge zum Ausdruck
(,,sie behiitet“)%. Die alten
Glaubensbekenntnisse verweisen auf
den Aspekt des Leitens mit dem
griechischen Wort Pantokrator, der
in Zusammenhang mit dem Bild des
Hirten zu verstehen ist: Der Herr ist
mein Hirt, nichts wird mir fehlen (Ps
23 [22],1). Die gottliche Sorge und
Autoritat werden von seiner
Weisheit bestimmt: Sie entfaltet ihre
Kraft (fortiter) von einem Ende zum
andern und durchwaltet voll Giite
(suaviter) das All (Weish 8,1). Im
Neuen Testament bestatigt Jesus
diese Sicht durch sein Handeln und
seine Lehre. Er offenbart sich
tatsachlich als ,Fleisch gewordene“



Vorsehung Gottes, der als der Gute
Hirt auf die materiellen und
geistigen Note der Menschen eingeht
(Joh 10,11.14-15; Mt 14,13-14) und
uns lehrt, auf seine Fiuirsorge zu
vertrauen (Mt 6,31-33; Mt 10,29-31;
Lk 12,24-31; Lk 21,18). Das Wort, das
geschaffen hat, tragt und leitet auf
diese Weise alles und zeigt, einmal
Mensch geworden, in sichtbarer
Form seine fuirsorgliche Vorsehung.

Damit sind wir aber noch nicht zur
letzten Tiefe dieser Lehre
vorgedrungen, zu der wir gelangen,
wenn wir betrachten, dass das Ziel,
zu dem wir berufen sind, das Reich
Gottes ist. Es ist ein Ratschluss Gottes,
der der Schopfung vorausgeht, denn
in Christus hat er uns erwdhlt vor der
Grundlegung der Welt, damit wir
heilig und untadelig leben vor ihm. Er
hat uns aus Liebe im Voraus dazu
bestimmt, seine Sohne zu werden
durch Jesus Christus und zu ihm zu
gelangen nach seinem gnddigen



Willen, zum Lob seiner herrlichen
Gnade (Eph 1,4-6). ,.Die
Vorherbestimmung des Menschen
und der Welt in Christus, dem
ewigen Sohn des Vaters, verleiht der
ganzen Lehre uiber die gottliche
Vorsehung eine entscheidende
soteriologische und eschatologische
Kennzeichnung“ (Johannes Paul I1.)%,
die sich vom Schicksalsbegriff der
Alten geldst und abgehoben hat. Wir
gehen nicht einem unausweichlichen
Geschick entgegen, sondern sind
unterwegs zur Begegnung mit
unserem Schopfer und Vater.

4. Vorsehung und Freiheit

Nachdem klar geworden ist, dass
Gott sehr wohl in der Welt handeln
kann, erheben sich weitere Fragen:
Bedeutet das, dass die Geschopfe —
insbesondere die freien — nicht
wirklich Ursachen sind? Wenn alles
Geschehen von einem liebenden Gott
gelenkt wird, warum gibt es dann



das Bose? Wirkt Gott immer oder nur
gelegentlich, oder mussen wir uns
vielleicht damit abfinden, dass er
niemals handelt?

Gott erhalt seine Geschopfe in ihrem
Sein und in ihrem Wirken. Die Dinge
bestehen nicht nur, sondern sind in
der Zeit tatig und bringen
Wirkungen hervor. Die
vernunftbegabten Geschopfe
handeln in Freiheit. Was sie tun, ist
thr Werk und nicht das Werk Gottes,
der sie allerdings als Garant ihrer
Freiheit stiitzt. Somit ist es
angebracht, mit dem heiligen
Thomas die schopferische Kausalitat
Gott von der Kausalitat der
Geschopfe zu unterscheiden, d. h. die
Erstursache von den Zweitursachen.*
Jede Ursache ist in ihrem Bereich
ganz Ursache, weshalb es keinen
Widerspruch gibt, wenn wir
anerkennen, dass wir ohne Gott
nichts vermogen (vgl. Joh 15,5) und



dass unser Tun unser eigenes Tun ist
und nicht das Tun Gottes.

Dass Gott alles lenkt, bedeutet nicht,
dass er die Autonomie des
Geschaffenen nicht achtet. Das Bild
von einem Gott, der zu viel
Leingreift®, ist typisch fir die
Vermischung von Schopfung und
Vorsehung. Wenn letztere
iyaktualistisch“ verstanden wird,
muss Gott den Lauf der Welt standig
korrigieren. Dieser Vorstellung steht
das deistische Konzept entgegen,
nach dem Gott in die Geschichte
uberhaupt nicht eingreift (oder
hochstens in kritischen Momenten).
Wie der Aktualismus die standige
Intervention Gottes in der Schopfung
betont, Gibertreibt der Deismus die
gottliche Transzendenz und die
damit gegebene Autonomie des
Geschaffenen. Die erstgenannte
Auffassung verknupft Schopfung und
Vorsehung zu eng, die zweite
hingegen trennt sie tbermaéisig.



Nach Thomas von Aquin bedient sich
Gott, um die Welt zu lenken, des
Wirkens der Zweitursachen, deren
eigenen Bereich er respektiert. Das
zeigt seine Glte, denn er will mit den
Geschopfen rechnen, um die
Schopfung ihrem Ziel zuzufithren.’
Nachdem Gott alles lenkt, dienen die
Zweitursachen in gewisser Weise den
Absichten der Vorsehung. Die
Geschopfe, besonders die freien, sind
zur Mitarbeit mit Gott bei der
Vollendung seiner Pline aufgerufen.®
Diese Feststellung gilt vor allem fir
die Engel, welche von der Schrift in
besonderer Weise als Mitwirkende
an der Vorsehung dargestellt
werden. Preist den Herrn, ihr seine
Egel, ihr starken Helden, die sein Wort
vollstrecken (Ps 103 [102], 20).” Sie
gilt aber auch fiir den Menschen,
dem Gott die Herrschaft tiber die
materielle Welt anvertraut hat (vgl.
Gen 1,28). Engel und Menschen
konnen sich in ihrer Freiheit auch
gegen Gottes Willen stellen oder sich



im Widerspruch zu ihm verhalten.
Bedeutet das, dass sich die
Vorsehung nicht erfullt? Wie erklart
man dann die Gegenwart des Ubels
in der Welt?

5. Das Ubel

Wenn Gott in seiner Glite alles
erschafft, erhalt und leitet, woher
kommt dann das Ubel? ,Jede
vorschnelle Antwort auf diese
ebenso bedriangende wie
unvermeidliche, ebenso
schmerzliche wie geheimnisvolle
Frage wird unbefriedigt lassen. Der
christliche Glaube als ganzer ist die
Antwort auf diese Frage [...]. Es gibt
kein Element der christlichen
Botschaft, das nicht auch Antwort auf
das Problem des Bosen

wdare“ (Katechismus, 309).

Man muss sich also der Frage nach
dem Ubel in einer von einem guten
Gott gut erschaffenen Welt stellen.

Thomas von Aquin argumentiert,



dass die gottliche Vorsehung das Ubel
in den Dingen nicht ausschliefst. Gott
verursacht es nicht, aber er
unterdruckt nicht das Wirken der
Zweitursachen, und diese konnen
versagen. Das Versagen der
Zweitursache liegt an dieser und
kann nicht der Erstursache
zugerechnet werden.®

Man spricht gewohnlich von
gottlicher ,,Zulassung” des Bosen,
was bedeutet, dass das Bose der
Vorsehung unterworfen ist. ,Der
allméachtige Gott [...], der unendlich
gut ist, wirde unmaglich etwas Boses
an seinen Geschopfen zulassen,
wenn er nicht so gut und méachtig
ware, selbst aus dem Bosen Gutes
hervorgehen zu lassen.*” Thomas
von Aquin betont, dass Gott es
vorzieht, Gutes aus Bosem zu
bewirken, als die Existenz jedes
Ubels absolut auszuschlielen. Die
Zulassung des Bosen, um daraus
grofdere Guter zu gewinnen, gehort



zur Giute Gottes. Gott ist ,der
universale Lenker alles Seienden
(universalis provisor totius entis)“*.

Gott gewahrt den Menschen die
Moglichkeit, an seiner Vorsehung
teilzuhaben, wobeli er ihre Freiheit
sogar dann respektiert, wenn sie
schlecht handeln (vgl. Katechismus,
302, 307, 311). Es uiberrascht, ,,dass
Gott in seiner allméchtigen
Vorsehung sogar aus den Folgen
eines [...] Ubels etwas Gutes zu
ziehen vermag“ (Katechismus, 312).
Die ganze Geschichte kann aus dieser
Sicht verstanden und interpretiert
werden, in Verbindung mit den
Worten des heiligen Paulus: Lass dich
nicht vom Bosen besiegen, sondern
besiege das Bose durch das Gute (ROm
12,21)."

Oft scheint das BOse stiarker zu sein
als das Gute; und doch ist es
schwierig, die nattrliche
menschliche Tendenz auszuloschen,



darauf zu vertrauen, dass letztlich
das Gute triumphieren muss; und es
triumphiert tatsdchlich, denn die
Liebe ist machtiger. Die Erfahrung
des Bdsen verweist auf die Spannung
zwischen gottlicher Allmacht und
Glte bei seinem Wirken in der
Geschichte, die ihre geheimnisvolle
Erklarung im Kreuzesgeschehen
Christi findet,'* das uns offenbart,
,2wie Gott ist“.

Die Definition des Ubels als eines
Mangels - es ist also fiir das
Universum nicht konstitutiv — ist
christlich. Diese Behauptung, dass
das Ubel existiert, aber keine
Substanz hat, bringt die
I"Jberwindung des Dilemmas, in das
derjenige gerdt, der die Realitdt des
Bosen im Namen der Gute und
Allmacht Gottes negiert; und das
auch dem nicht erspart bleibt, der
angesichts der Realitdt des Bosen die
Gute und Allmacht Gottes leugnet.
Die Wahrheit der Schopfung


https://opusdei.org/es-es/article/tema-5-la-providencia-de-dios/#_ftn12

impliziert in letzter Konsequenz,
dass es keinen Mangel geben kann,
wenn es nicht ein Seiendes gibt, an
dem er auftritt, dass also kein Ubel
denkbar ist ohne ein Gut, das es
tragt. Das absolut Bose ist unmaoglich.
Das Gute ist grundlegender und
méchtiger als das Bose."

Auf die Frage: Wenn es Gott gibt,
woher kommen dann die Ubel?,
antwortet Thomas von Aquin: ,Wenn
das Ubel existiert, dann existiert
Gott. Denn es gibe kein Ubel, wenn
es nicht die Hinordnung auf das Gute
gibe, dessen Beraubung das Ubel ist;
und diese Hinordnung gabe es nicht,
wenn Gott nicht wire.“* Auch wenn
die Welt wegen des Ubels, das es in
ihr gibt, unvollkommen ist, besteht
sie; also existiert Gott. Das Ubel
benotigt ein Subjekt, an dem es
haftet (es gabe keine Blindheit, wenn
es nicht jemandem gdabe, dem das
Sehvermogen mangelt). Es ist in
keineswegs paradox, dass das Ubel



die Existenz Gottes beweist, denn es
fihrt zur Einsicht, dass die Existenz
von etwas Nicht-Notwendigem die
Existenz des Absolut-Notwendigen
fordert.

6. Vorsehung und christliches
Leben

Beim Lesen der Schrift fallt auf, dass
es Texte gibt, welche die Vorsehung
ausdrucklich erwidhnen, vor allem in
der Weisheitsliteratur, dass sie aber
auch in den heilsgeschichtlichen
Texten implizit da ist. Man kann
dann den Eindruck gewinnen, dass
Gott manchmal eingreift, andere
Male aber nicht, so dass er sich zu
verbergen scheint. Was ist dazu zu
sagen? Gibt es hier einen
Widerspruch in der Bibel? Nein. Die
Vorsehung ist konstant und real. Sie
kennt keine Unterbrechung. Nur die
Menschen sind es, die die Vorsehung
nicht immer zu deuten wissen. Gott
zeigt sich sowohl in dem, was gut



scheint, als auch dann, wenn er das
Ubel und das Leid zuldsst. Das Alte
Testament lehrt, die Spur Gottes in
allem zu suchen und zu finden, wie
die Antwort [jobs an seine Frau nach
dem Verlust der Kinder, des
Vermoégens und der Gesundheit zeigt:
Nehmen wir das Gute an von Gott,
sollen wir dann nicht auch das Bose
annehmen? (Ijob 2,10)".

Die scheinbare Ambivalenz der
Vorsehung findet im Kreuzestod
Christi die endgultige Antwort:
Gottes Kraft und Gottes Weisheit (1
Kor 1,24). ,Wenn wir durch den
Glauben diese Macht und diese
Weisheit entdecken, befinden wir
uns auf den Heilswegen der
gottlichen Vorsehung (...). So
offenbart sich die gottliche
Vorsehung als das Wandeln Gottes an
der Seite des Menschen“ (Johannes
Paul I1.)."* Aus dem Geheimnis von
Passion und Tod Jesu, der grofditen
Ungerechtigkeit der Geschichte, hat



Gott das grofite Gut erstehen lassen:
die Erlosung der Menschen.

Diese Erwdgung hat Auswirkungen
auf die christliche Spiritualitat. Es ist
fir den Menschen eine Befreiung,
sich von einem weisen viaterlichen
Gott geleitet zu wissen — und nicht
von blindem Schicksal. Das Zeugnis
der Heiligen (vgl. Katechismus, 313)
ist Ansporn, um begreifen zu lernen,
dass denen, die Gott lieben, alles zum
Guten gereicht (R6m 8,28)". Das
tagliche Ja zur Vorsehung ist ein Akt
der theologischen Hoffnung, der den
verantwortlichen Gebrauch der
Freiheit, der zum Plan Gottes gehort,
nicht ausschlief$t. So fiihrt der
Glaube an die Vorsehung beim
Christen in allen Umstdnden zu
einem kindlichen Vertrauen auf Gott:
in Dankbarkeit fiir die erhaltenen
Giiter und im Sich-Gott-Uberlassen,
wenn etwas scheinbar schlecht lauft,
weil Gott aus dem Ubel groRere
Guter hervorzubringen vermag.



Grundlegende Bibliografie

—Katechismus der Katholischen
Kirche, 302-324; Kompendium, 55-58.

—Johannes Paul II., Katechese tiber
die Vorsehung, 30.4. - 25.6. 1986.

—Johannes Paul II., Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, S. 219-253.

1 Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 1, q. 104, a. 1, ad 4.

2 Vgl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 14.5.1986, Nr. 1.

3 Johannes Paul II., Generalaudienz,
28.5.1986.

4 Vgl. Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 95; ebd., Kap.
148.



5 ,,Gottes Tun schliefst das Tun der
Zweitursachen nicht aus [...].
Auflerdem unterliegen die
Wirkungen der Tatigkeiten der
Zweitursachen der gottlichen
Vorsehung, da Gott alle Einzeldinge
durch sich selbst ordnet, wie (...)
aufgezeigt wurde. Also fihren die
Zweitursachen die gottliche
Vorsehung aus® (Thomas von Aquin,
Contra Gentiles, Buch 3, Kap. 77).

6 Vgl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 30.4.1986.

7,,.Dieser letzte Vers des Psalms 102
zeigt, dass die Engel auf ihre Weise
nach dem von der gottlichen
Vorsehung aufgestellten Plan als
starke Helden ... seine Befehle
vollstrecken“ (Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 30.7.1986).

8 Vgl. Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 71. Thomas
setzt die Unterscheidung des
Augustinus zwischen dem Ubel der



Schuld und dem Ubel der Strafe
voraus. Hier spricht er von der
Schuld, denn er interpretiert Jes
45,6-7 (Ich bin der Herr und sonst
niemand. Der das Licht formt und das
Dunkel erschafft, der das Heil macht
und das Unbheil erschafft, ich bin der
Herr, der all dies macht). Mit Bezug
auf die Strafe, vgl. ders., Summa
Theologiae, 1, q. 49, a. 2.

9 Augustinus, Enchiridion, Kap. 3, Nr.
11.

10 Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 1, q. 22, a. 2, ad 2.

11 Vgl. Johannes Paul II, Erinnerung
und Identitat.

12 Man kann also ohne Bezugnahme
auf Christus die Frage, wie sich das
Ubel und das Leiden in der Welt mit
der Wahrheit von der gottlichen
Vorsehung vereinbaren lasst, nicht
endgultig beantworten. ,Denn
einerseits bestatigt Christus — das



menschgewordene Wort - [...], dass
Gott bei jedem Menschen in seinem
Leiden gegenwartig ist, ja, dass er
selber das mannigfache Leiden des
irdischen Daseins des Menschen auf
sich nimmt. Zugleich offenbart Jesus
Christus, dass dieses Leiden einen
Wert, eine Erlosung und Heil
wirkende Kraft besitzt; dass sich in
ihm jenes ,unzerstorbare Erbe°
vorbereitet [...]. Auf diese Weise
gewinnt die Wahrheit von der
Vorsehung durch die ,Kraft und
Weisheit‘ des Kreuzes Christi ihren
endgultigen eschatologischen Sinn.
Die endgultige Antwort auf die Frage
nach der Prasenz des Ubels und des
Leidens im Erdendasein des
Menschen wird von der gottlichen
Vorsehung im Hinblick auf

die ,Vorherbestimmung in Christus‘
des Menschen zum ewigen Leben [...]
angeboten“ (Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 11.6.1986).



13 Eine ausfiihrliche Studie tiber
diese Frage findet sich bei Ch.
Journet, El mal: estudio teologico,
Rialp, Madrid 1965.

14 Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 71.

15 Der hl. Gregor der Grofse
kommentiert: ,,Die Guter sind Gaben
Gottes — die zeitlichen wie die
ewigen. Die Ubel hingegen sind
vorhandenes Ungliick, von dem der
Herr spricht, wenn er durch den
Propheten sagt: Ich bin der Herr und
sonst niemand; der das Licht formt
und die Finsternis erschafft, der den
Frieden macht und das Unheil
erschafft (Jes 45,5.6.7) [...]. Ich forme
das Licht und schaffe die Finsternis,
denn durch die GeifSelschlage des
Schmerzes, die aufien die Finsternis
schaffen, wird das Licht der Lehre im
Inneren entziindet. Ich mache den
Frieden und schaffe Ubel, denn mit
Gott wird uns der Friede



zuruckgegeben. Wenn wir aber das,
was gut geschaffen wurde, in
verkehrter Weise verwenden,
verwandelt sich das, was gut war, fur
uns in Unglick. Durch die Stiinde
stellen wir uns gegen Gott; es ist also
gerecht, dass wir durch das Ungliick
seinen Frieden wiederfinden. Wenn
daher ein gut geschaffenes Ding sich
fir uns in eine Ursache des
Schmerzes verwandelt, werden wir
zurechtgewiesen, und unser Geist
kehrt in Demut zum Schopfer
zuruck® (Gregor der Gr., Moralia,
3,9,15).

16 Johannes Paul II., Generalaudienz,
11.6.1986.

17 Auf die Erfahrung vieler Heiliger
im Lauf der Kirchengeschichte
gestuitzt, findet sich diese Aussage
des heiligen Paulus oft beim heiligen
Josefmaria, der eine freudige
Annahme des gottlichen Willens
gelebt und dazu aufgerufen hat (vgl.



Josefmaria Escriva, Die Spur des
Samanns, 127; Kreuzweg, 1X, 4;
Freunde Gottes, 119).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-5-die-gottliche-
vorsehung/ (11.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/

	Thema 5. Die göttliche Vorsehung

