
opusdei.org

Thema 5. Die
göttliche Vorsehung

Es gibt die berechtigte Frage, ob
Gott in unsere Welt eingreifen
kann und ob er tatsächlich
eingreift. Die Annahme einer
göttlichen Vorsehung ist ein Akt
der theologischen Hoffnung,
der einen verantwortlichen
Gebrauch der Freiheit, der zu
Gottes Plänen gehört, nicht
ausschließt. Die Vorsehung
führt den Christen jederzeit zu
einer Haltung kindlichen
Gottvertrauens.



25.07.2023

1. Einführung: Kann Gott in den
Lauf der Geschichte eingreifen?

Manche Formen von Religiosität
können auf einer drastischen
Verzerrung des biblischen
Gottesbildes beruhen. Solange alles
gut läuft, erinnert man sich kaum
daran, dass es Gott gibt. Sobald einer
aber im Leben mit Schwierigkeiten
konfrontiert ist, wendet er sich an
Gott, als ob dieser ihn vergessen
hätte, schiebt ihm die Schuld an allen
auftretenden Problemen zu und
fordert von ihm dringend Abhilfe,
um die unangenehme Situation zu
beenden. Diese Vorstellung von
einem Lückenbüßer-Gott ist eine
Karikatur des in der Schrift
geoffenbarten Gottes.



Angesichts dieser volkstümlichen,
mehr oder weniger weit verbreiteten
Vorstellungen ist die Frage
berechtigt, ob es ein Eingreifen
Gottes in unsere Welt gibt und was es
gegebenenfalls bewirkt. Einige
meinen, dass Gott prinzipiell nicht
eingreifen kann, da er sich nach der
Erschaffung der Welt zurückgezogen
hat und diese nun nach ihren
eigenen Gesetzen abläuft. Andere
denken, dass Gott zu gewissen Zeiten
eingreift, besonders wenn es gilt, den
Gang der Ereignisse zu korrigieren.
Schließlich glauben andere, dass Gott
ständig in einer gebrechlichen und
verdorbenen Schöpfung wirkt. Falls
die erste oder zweite Meinung richtig
wäre, wo bliebe dann die Allmacht
eines Schöpfers, der unfähig ist, sein
Werk zu regieren? Und wo bliebe im
Fall der Richtigkeit der dritten
Auffassung die Autonomie und
Freiheit der Geschöpfe für ihr
Handeln?



2. Vorsehung und Erhaltung

Die Schöpfung ist nicht von Anfang
an vollständig, sondern Gott schuf sie
in statu viae, das heißt, auf ein
letztes, noch zu erreichendes Ziel
hin. Die Schöpfung beschränkt sich
also nicht auf den Anfang. Nach
Hervorbringung „der Schöpfung
überlässt Gott sein Geschöpf nicht
einfach sich selbst. Er gibt ihm nicht
nur das Sein und das Dasein,
sondern er erhält es auch in jedem
Augenblick im Sein, gibt ihm die
Möglichkeit zu wirken und bringt es
an sein Ziel“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 301). Die Heilige
Schrift vergleicht dieses Handeln
Gottes in der Geschichte mit der
Schöpfungstat (vgl. Jes 44,24; 45,8;
51,13). Die Weisheitsliteratur
bezeichnet das Handeln Gottes als
ein seine Geschöpfe in ihrer Existenz
bewahrendes Tun. Wie könnte etwas
ohne deinen Willen Bestand haben
oder wie könnte etwas erhalten



bleiben, das nicht von dir ins Dasein
gerufen wäre? (Weish 11,25). Der
heilige Paulus geht noch weiter und
schreibt diese Erhaltung Christus zu: 
Er ist vor aller Schöpfung und in ihm
hat alles Bestand (Kol 1,17).

Der Gott der Christen ist kein
Uhrmacher oder Architekt, der nach
Herstellung seines Werkes sich nicht
mehr darum kümmert. Solche
Vorstellungen kommen aus einer
deistischen Auffassung, nach der
Gott sich nicht in die
Angelegenheiten dieser Welt
einmischt. Das aber wäre eine
Verzeichnung des authentischen
Schöpfergottes, bei dem es keine
drastische Trennung der Schöpfung
von der Erhaltung und Regierung der
Welt geben kann. Der Deismus
verkennt die metaphysische
Schöpfungswahrheit, die besagt, dass
Gott das Sein spendet, woraus sich
eine ontologische Abhängigkeit der
Geschöpfe ergibt, die auch ihren



Fortbestand in der Zeit betrifft.
Schöpfung und Erhaltung sind ein
und derselbe Akt, auch wenn man sie
begrifflich unterscheiden kann: „Die
Erhaltung der Dinge im Sein durch
Gott geschieht nicht durch
irgendeine neue Tätigkeit, sondern
durch die Fortsetzung der Tätigkeit,
durch die er das Sein verleiht, und
diese Tätigkeit ist ohne Bewegung
und Zeit“ (Thomas von Aquin).1 Der
Begriff der Erhaltung ist also die
„Brücke“ zwischen dem
Schöpfungsakt und der göttlichen
Leitung der Welt (Vorsehung). Gott
schafft nicht nur die Welt und erhält
sie in ihrem Bestand, sondern er
bewirkt darüber hinaus „Fügungen,
durch die Gott seine Geschöpfe zu
der letzten Vollkommenheit führt, zu
der er sie berufen hat“ (Kompendium,
55).

3. Die Vorsehung in der Bibel



Die Heilige Schrift stellt die
Souveränität Gottes als etwas
Absolutes dar und bezeugt immer
wieder seine väterliche Fürsorge,
sowohl im Kleinsten als auch in den
großen historischen Ereignissen (vgl.
Katechismus, 303). Die Autorität des
Schöpfers („sie leitet“) kommt in der
väterlichen Fürsorge zum Ausdruck
(„sie behütet“)2. Die alten
Glaubensbekenntnisse verweisen auf
den Aspekt des Leitens mit dem
griechischen Wort Pantokrator, der
in Zusammenhang mit dem Bild des
Hirten zu verstehen ist: Der Herr ist
mein Hirt, nichts wird mir fehlen (Ps
23 [22],1). Die göttliche Sorge und
Autorität werden von seiner
Weisheit bestimmt: Sie entfaltet ihre
Kraft (fortiter) von einem Ende zum
andern und durchwaltet voll Güte
(suaviter) das All (Weish 8,1). Im
Neuen Testament bestätigt Jesus
diese Sicht durch sein Handeln und
seine Lehre. Er offenbart sich
tatsächlich als „Fleisch gewordene“



Vorsehung Gottes, der als der Gute
Hirt auf die materiellen und
geistigen Nöte der Menschen eingeht
(Joh 10,11.14-15; Mt 14,13-14) und
uns lehrt, auf seine Fürsorge zu
vertrauen (Mt 6,31-33; Mt 10,29-31;
Lk 12,24-31; Lk 21,18). Das Wort, das
geschaffen hat, trägt und leitet auf
diese Weise alles und zeigt, einmal
Mensch geworden, in sichtbarer
Form seine fürsorgliche Vorsehung.

Damit sind wir aber noch nicht zur
letzten Tiefe dieser Lehre
vorgedrungen, zu der wir gelangen,
wenn wir betrachten, dass das Ziel,
zu dem wir berufen sind, das Reich
Gottes ist. Es ist ein Ratschluss Gottes,
der der Schöpfung vorausgeht, denn 
in Christus hat er uns erwählt vor der
Grundlegung der Welt, damit wir
heilig und untadelig leben vor ihm. Er
hat uns aus Liebe im Voraus dazu
bestimmt, seine Söhne zu werden
durch Jesus Christus und zu ihm zu
gelangen nach seinem gnädigen



Willen, zum Lob seiner herrlichen
Gnade (Eph 1,4-6). „Die
Vorherbestimmung des Menschen
und der Welt in Christus, dem
ewigen Sohn des Vaters, verleiht der
ganzen Lehre über die göttliche
Vorsehung eine entscheidende
soteriologische und eschatologische
Kennzeichnung“ (Johannes Paul II.)3,
die sich vom Schicksalsbegriff der
Alten gelöst und abgehoben hat. Wir
gehen nicht einem unausweichlichen
Geschick entgegen, sondern sind
unterwegs zur Begegnung mit
unserem Schöpfer und Vater.

4. Vorsehung und Freiheit

Nachdem klar geworden ist, dass
Gott sehr wohl in der Welt handeln
kann, erheben sich weitere Fragen:
Bedeutet das, dass die Geschöpfe –
insbesondere die freien – nicht
wirklich Ursachen sind? Wenn alles
Geschehen von einem liebenden Gott
gelenkt wird, warum gibt es dann



das Böse? Wirkt Gott immer oder nur
gelegentlich, oder müssen wir uns
vielleicht damit abfinden, dass er
niemals handelt?

Gott erhält seine Geschöpfe in ihrem
Sein und in ihrem Wirken. Die Dinge
bestehen nicht nur, sondern sind in
der Zeit tätig und bringen
Wirkungen hervor. Die
vernunftbegabten Geschöpfe
handeln in Freiheit. Was sie tun, ist 
ihr Werk und nicht das Werk Gottes,
der sie allerdings als Garant ihrer
Freiheit stützt. Somit ist es
angebracht, mit dem heiligen
Thomas die schöpferische Kausalität
Gott von der Kausalität der
Geschöpfe zu unterscheiden, d. h. die
Erstursache von den Zweitursachen.4

Jede Ursache ist in ihrem Bereich
ganz Ursache, weshalb es keinen
Widerspruch gibt, wenn wir
anerkennen, dass wir ohne Gott
nichts vermögen (vgl. Joh 15,5) und



dass unser Tun unser eigenes Tun ist
und nicht das Tun Gottes.

Dass Gott alles lenkt, bedeutet nicht,
dass er die Autonomie des
Geschaffenen nicht achtet. Das Bild
von einem Gott, der zu viel
„eingreift“, ist typisch für die
Vermischung von Schöpfung und
Vorsehung. Wenn letztere
„aktualistisch“ verstanden wird,
muss Gott den Lauf der Welt ständig
korrigieren. Dieser Vorstellung steht
das deistische Konzept entgegen,
nach dem Gott in die Geschichte
überhaupt nicht eingreift (oder
höchstens in kritischen Momenten).
Wie der Aktualismus die ständige
Intervention Gottes in der Schöpfung
betont, übertreibt der Deismus die
göttliche Transzendenz und die
damit gegebene Autonomie des
Geschaffenen. Die erstgenannte
Auffassung verknüpft Schöpfung und
Vorsehung zu eng, die zweite
hingegen trennt sie übermäßig.



Nach Thomas von Aquin bedient sich
Gott, um die Welt zu lenken, des
Wirkens der Zweitursachen, deren
eigenen Bereich er respektiert. Das
zeigt seine Güte, denn er will mit den
Geschöpfen rechnen, um die
Schöpfung ihrem Ziel zuzuführen.5

Nachdem Gott alles lenkt, dienen die
Zweitursachen in gewisser Weise den
Absichten der Vorsehung. Die
Geschöpfe, besonders die freien, sind
zur Mitarbeit mit Gott bei der
Vollendung seiner Pläne aufgerufen.6

Diese Feststellung gilt vor allem für
die Engel, welche von der Schrift in
besonderer Weise als Mitwirkende
an der Vorsehung dargestellt
werden. Preist den Herrn, ihr seine
Egel, ihr starken Helden, die sein Wort
vollstrecken (Ps 103 [102], 20).7 Sie
gilt aber auch für den Menschen,
dem Gott die Herrschaft über die
materielle Welt anvertraut hat (vgl.
Gen 1,28). Engel und Menschen
können sich in ihrer Freiheit auch
gegen Gottes Willen stellen oder sich



im Widerspruch zu ihm verhalten.
Bedeutet das, dass sich die
Vorsehung nicht erfüllt? Wie erklärt
man dann die Gegenwart des Übels
in der Welt?

5. Das Übel

Wenn Gott in seiner Güte alles
erschafft, erhält und leitet, woher
kommt dann das Übel? „Jede
vorschnelle Antwort auf diese
ebenso bedrängende wie
unvermeidliche, ebenso
schmerzliche wie geheimnisvolle
Frage wird unbefriedigt lassen. Der
christliche Glaube als ganzer ist die
Antwort auf diese Frage [...]. Es gibt
kein Element der christlichen
Botschaft, das nicht auch Antwort auf
das Problem des Bösen
wäre“ (Katechismus, 309).

Man muss sich also der Frage nach
dem Übel in einer von einem guten
Gott gut erschaffenen Welt stellen.
Thomas von Aquin argumentiert,



dass die göttliche Vorsehung das Übel
in den Dingen nicht ausschließt. Gott
verursacht es nicht, aber er
unterdrückt nicht das Wirken der
Zweitursachen, und diese können
versagen. Das Versagen der
Zweitursache liegt an dieser und
kann nicht der Erstursache
zugerechnet werden.8

Man spricht gewöhnlich von
göttlicher „Zulassung“ des Bösen,
was bedeutet, dass das Böse der
Vorsehung unterworfen ist. „Der
allmächtige Gott [...], der unendlich
gut ist, würde unmöglich etwas Böses
an seinen Geschöpfen zulassen,
wenn er nicht so gut und mächtig
wäre, selbst aus dem Bösen Gutes
hervorgehen zu lassen.“9 Thomas
von Aquin betont, dass Gott es
vorzieht, Gutes aus Bösem zu
bewirken, als die Existenz jedes
Übels absolut auszuschließen. Die
Zulassung des Bösen, um daraus
größere Güter zu gewinnen, gehört



zur Güte Gottes. Gott ist „der
universale Lenker alles Seienden
(universalis provisor totius entis)“10.

Gott gewährt den Menschen die
Möglichkeit, an seiner Vorsehung
teilzuhaben, wobei er ihre Freiheit
sogar dann respektiert, wenn sie
schlecht handeln (vgl. Katechismus,
302, 307, 311). Es überrascht, „dass
Gott in seiner allmächtigen
Vorsehung sogar aus den Folgen
eines […] Übels etwas Gutes zu
ziehen vermag“ (Katechismus, 312).
Die ganze Geschichte kann aus dieser
Sicht verstanden und interpretiert
werden, in Verbindung mit den
Worten des heiligen Paulus: Lass dich
nicht vom Bösen besiegen, sondern
besiege das Böse durch das Gute (Röm
12,21).11

Oft scheint das Böse stärker zu sein
als das Gute; und doch ist es
schwierig, die natürliche
menschliche Tendenz auszulöschen,



darauf zu vertrauen, dass letztlich
das Gute triumphieren muss; und es
triumphiert tatsächlich, denn die
Liebe ist mächtiger. Die Erfahrung
des Bösen verweist auf die Spannung
zwischen göttlicher Allmacht und
Güte bei seinem Wirken in der
Geschichte, die ihre geheimnisvolle
Erklärung im Kreuzesgeschehen
Christi findet,12 das uns offenbart,
„wie Gott ist“.

Die Definition des Übels als eines
Mangels – es ist also für das
Universum nicht konstitutiv – ist
christlich. Diese Behauptung, dass
das Übel existiert, aber keine
Substanz hat, bringt die
Überwindung des Dilemmas, in das
derjenige gerät, der die Realität des
Bösen im Namen der Güte und
Allmacht Gottes negiert; und das
auch dem nicht erspart bleibt, der
angesichts der Realität des Bösen die
Güte und Allmacht Gottes leugnet.
Die Wahrheit der Schöpfung

https://opusdei.org/es-es/article/tema-5-la-providencia-de-dios/#_ftn12


impliziert in letzter Konsequenz,
dass es keinen Mangel geben kann,
wenn es nicht ein Seiendes gibt, an
dem er auftritt, dass also kein Übel
denkbar ist ohne ein Gut, das es
trägt. Das absolut Böse ist unmöglich.
Das Gute ist grundlegender und
mächtiger als das Böse.13

Auf die Frage: Wenn es Gott gibt,
woher kommen dann die Übel?,
antwortet Thomas von Aquin: „Wenn
das Übel existiert, dann existiert
Gott. Denn es gäbe kein Übel, wenn
es nicht die Hinordnung auf das Gute
gäbe, dessen Beraubung das Übel ist;
und diese Hinordnung gäbe es nicht,
wenn Gott nicht wäre.“14 Auch wenn
die Welt wegen des Übels, das es in
ihr gibt, unvollkommen ist, besteht
sie; also existiert Gott. Das Übel
benötigt ein Subjekt, an dem es
haftet (es gäbe keine Blindheit, wenn
es nicht jemandem gäbe, dem das
Sehvermögen mangelt). Es ist in
keineswegs paradox, dass das Übel



die Existenz Gottes beweist, denn es
führt zur Einsicht, dass die Existenz
von etwas Nicht-Notwendigem die
Existenz des Absolut-Notwendigen
fordert.

6. Vorsehung und christliches
Leben

Beim Lesen der Schrift fällt auf, dass
es Texte gibt, welche die Vorsehung
ausdrücklich erwähnen, vor allem in
der Weisheitsliteratur, dass sie aber
auch in den heilsgeschichtlichen
Texten implizit da ist. Man kann
dann den Eindruck gewinnen, dass
Gott manchmal eingreift, andere
Male aber nicht, so dass er sich zu
verbergen scheint. Was ist dazu zu
sagen? Gibt es hier einen
Widerspruch in der Bibel? Nein. Die
Vorsehung ist konstant und real. Sie
kennt keine Unterbrechung. Nur die
Menschen sind es, die die Vorsehung
nicht immer zu deuten wissen. Gott
zeigt sich sowohl in dem, was gut



scheint, als auch dann, wenn er das
Übel und das Leid zulässt. Das Alte
Testament lehrt, die Spur Gottes in
allem zu suchen und zu finden, wie
die Antwort Ijobs an seine Frau nach
dem Verlust der Kinder, des
Vermögens und der Gesundheit zeigt:
Nehmen wir das Gute an von Gott,
sollen wir dann nicht auch das Böse
annehmen? (Ijob 2,10)15.

Die scheinbare Ambivalenz der
Vorsehung findet im Kreuzestod
Christi die endgültige Antwort: 
Gottes Kraft und Gottes Weisheit (1
Kor 1,24). „Wenn wir durch den
Glauben diese Macht und diese
Weisheit entdecken, befinden wir
uns auf den Heilswegen der
göttlichen Vorsehung (...). So
offenbart sich die göttliche
Vorsehung als das Wandeln Gottes an
der Seite des Menschen“ (Johannes
Paul II.).16 Aus dem Geheimnis von
Passion und Tod Jesu, der größten
Ungerechtigkeit der Geschichte, hat



Gott das größte Gut erstehen lassen:
die Erlösung der Menschen.

Diese Erwägung hat Auswirkungen
auf die christliche Spiritualität. Es ist
für den Menschen eine Befreiung,
sich von einem weisen väterlichen
Gott geleitet zu wissen – und nicht
von blindem Schicksal. Das Zeugnis
der Heiligen (vgl. Katechismus, 313)
ist Ansporn, um begreifen zu lernen, 
dass denen, die Gott lieben, alles zum
Guten gereicht (Röm 8,28)17. Das
tägliche Ja zur Vorsehung ist ein Akt
der theologischen Hoffnung, der den
verantwortlichen Gebrauch der
Freiheit, der zum Plan Gottes gehört,
nicht ausschließt. So führt der
Glaube an die Vorsehung beim
Christen in allen Umständen zu
einem kindlichen Vertrauen auf Gott:
in Dankbarkeit für die erhaltenen
Güter und im Sich-Gott-Überlassen,
wenn etwas scheinbar schlecht läuft,
weil Gott aus dem Übel größere
Güter hervorzubringen vermag.



Grundlegende Bibliografie

—Katechismus der Katholischen
Kirche, 302-324; Kompendium, 55-58.

—Johannes Paul II., Katechese über
die Vorsehung, 30.4. - 25.6. 1986.

—Johannes Paul II., Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, S. 219-253.

1 Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.

2 Vgl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 14.5.1986, Nr. 1.

3 Johannes Paul II., Generalaudienz,
28.5.1986.

4 Vgl. Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 95; ebd., Kap.
148.



5 „Gottes Tun schließt das Tun der
Zweitursachen nicht aus […].
Außerdem unterliegen die
Wirkungen der Tätigkeiten der
Zweitursachen der göttlichen
Vorsehung, da Gott alle Einzeldinge
durch sich selbst ordnet, wie (…)
aufgezeigt wurde. Also führen die
Zweitursachen die göttliche
Vorsehung aus“ (Thomas von Aquin, 
Contra Gentiles, Buch 3, Kap. 77).

6 Vgl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 30.4.1986.

7„Dieser letzte Vers des Psalms 102
zeigt, dass die Engel auf ihre Weise
nach dem von der göttlichen
Vorsehung aufgestellten Plan als
starke Helden … seine Befehle
vollstrecken“ (Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 30.7.1986).

8 Vgl. Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 71. Thomas
setzt die Unterscheidung des
Augustinus zwischen dem Übel der



Schuld und dem Übel der Strafe
voraus. Hier spricht er von der
Schuld, denn er interpretiert Jes
45,6-7 (Ich bin der Herr und sonst
niemand. Der das Licht formt und das
Dunkel erschafft, der das Heil macht
und das Unheil erschafft, ich bin der
Herr, der all dies macht). Mit Bezug
auf die Strafe, vgl. ders., Summa
Theologiae, I, q. 49, a. 2.

9 Augustinus, Enchiridion, Kap. 3, Nr.
11.

10 Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

11 Vgl. Johannes Paul II, Erinnerung
und Identität.

12 Man kann also ohne Bezugnahme
auf Christus die Frage, wie sich das
Übel und das Leiden in der Welt mit
der Wahrheit von der göttlichen
Vorsehung vereinbaren lässt, nicht
endgültig beantworten. „Denn
einerseits bestätigt Christus – das



menschgewordene Wort – […], dass
Gott bei jedem Menschen in seinem
Leiden gegenwärtig ist, ja, dass er
selber das mannigfache Leiden des
irdischen Daseins des Menschen auf
sich nimmt. Zugleich offenbart Jesus
Christus, dass dieses Leiden einen
Wert, eine Erlösung und Heil
wirkende Kraft besitzt; dass sich in
ihm jenes ,unzerstörbare Erbe‘
vorbereitet […]. Auf diese Weise
gewinnt die Wahrheit von der
Vorsehung durch die ,Kraft und
Weisheit‘ des Kreuzes Christi ihren
endgültigen eschatologischen Sinn.
Die endgültige Antwort auf die Frage
nach der Präsenz des Übels und des
Leidens im Erdendasein des
Menschen wird von der göttlichen
Vorsehung im Hinblick auf
die ,Vorherbestimmung in Christus‘
des Menschen zum ewigen Leben […]
angeboten“ (Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 11.6.1986).



13 Eine ausführliche Studie über
diese Frage findet sich bei Ch.
Journet, El mal: estudio teológico,
Rialp, Madrid 1965.

14 Thomas von Aquin, Contra
Gentiles, Buch 3, Kap. 71.

15 Der hl. Gregor der Große
kommentiert: „Die Güter sind Gaben
Gottes – die zeitlichen wie die
ewigen. Die Übel hingegen sind
vorhandenes Unglück, von dem der
Herr spricht, wenn er durch den
Propheten sagt: Ich bin der Herr und
sonst niemand; der das Licht formt
und die Finsternis erschafft, der den
Frieden macht und das Unheil
erschafft (Jes 45,5.6.7) […]. Ich forme
das Licht und schaffe die Finsternis,
denn durch die Geißelschläge des
Schmerzes, die außen die Finsternis
schaffen, wird das Licht der Lehre im
Inneren entzündet. Ich mache den
Frieden und schaffe Übel, denn mit
Gott wird uns der Friede



zurückgegeben. Wenn wir aber das,
was gut geschaffen wurde, in
verkehrter Weise verwenden,
verwandelt sich das, was gut war, für
uns in Unglück. Durch die Sünde
stellen wir uns gegen Gott; es ist also
gerecht, dass wir durch das Unglück
seinen Frieden wiederfinden. Wenn
daher ein gut geschaffenes Ding sich
für uns in eine Ursache des
Schmerzes verwandelt, werden wir
zurechtgewiesen, und unser Geist
kehrt in Demut zum Schöpfer
zurück“ (Gregor der Gr., Moralia,
3,9,15).

16 Johannes Paul II., Generalaudienz,
11.6.1986.

17 Auf die Erfahrung vieler Heiliger
im Lauf der Kirchengeschichte
gestützt, findet sich diese Aussage
des heiligen Paulus oft beim heiligen
Josefmaria, der eine freudige
Annahme des göttlichen Willens
gelebt und dazu aufgerufen hat (vgl.



Josefmaria Escrivá, Die Spur des
Sämanns, 127; Kreuzweg, IX, 4; 
Freunde Gottes, 119).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/thema-5-die-gottliche-
vorsehung/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-5-die-gottliche-vorsehung/

	Thema 5. Die göttliche Vorsehung

