opusdei.org

Thema 17. Kirche
und Welt

Die Kirche ist zugleich
menschlich und gottlich. Sie
lebt und wirkt in der Welt, aber
ihr Ziel und ihre Kraft sind im
Himmel. Die Kirche sucht nur
das Heil der Menschheit,
kummert sich aber auch um die
zeitlichen Angelegenheiten.
Jeder Glaubige nimmt
entsprechend seiner Stellung,
Berufung und den
empfangenen Gaben an der
Sendung der Kirche teil. Die
Laien sind berufen, die Welt
von innen heraus zu heiligen.
Die Kirche kann und darf den
Staat nicht ersetzen, kann und



darf aber auch nicht abseits
stehen.

13.07.2023

Die Kirche erscheint vor der Welt als
die Gemeinschaft der Jinger Jesu.
Wir glauben, dass Christus der
Mensch gewordene Sohn Gottes ist,
das menschliche Antlitz Gottes. Er
wirkt dem gottlichen Heilsplan
gemadfs mit dem Heiligen Geist weiter
in der Kirche.

,Das Menschliche und das Gottliche
in der Kirche sind also untrennbar.
Die Kirche ist ihrem Ursprung nach
eine gottliche Gesellschaft; ihrem Ziel
und den dazu fiihrenden Mitteln nach
libernatiirlich; weil sie aber aus
Menschen besteht, ist sie auch eine
menschliche Gesellschaft, lehrt Leo
XIII. (Enz. Satis cognitum). Sie lebt
und wirkt in der Welt, aber ihr Ziel



und ihre Starke sind nicht in der
Erde, sondern im Himmel“ (hl.
Josefmaria Escriva, Liebe zur Kirche,
Nr. 6).

Alle geschaffenen Wesen tragen die
Spur Gottes, besonders der Mensch,
der nach seinem Bild und ihm
dhnlich geschaffen ist. AufSerdem
sieht man schon im Alten Testament,
dass Gott eine Ordnung von
Wirklichkeiten begriindet hat, die
wir ,,sakral“ nennen und die durch
gewisse Zeichen erkennbar wird. Das
konnen Personen sein (geweihte
Diener), aber auch Sachen (der
Tempel und die fiir den Gottesdienst
bestimmten und dem gewohnlichen
Gebrauch entzogenen Dinge). Neben
dieser ,,sakralen Welt“, deren Sinn
der Kult ist, gibt es die ,profane
Welt“, die wir auch ,sakular®
nennen: die gewohnlichen
Wirklichkeiten wie Arbeit, Familie,
Kultur, gesellschaftliche,
wirtschaftlichen, politischen



Beziehungen usw. Das bedeutet aber
nicht, dass nur das ,Sakrale“ Bezug
zu Gott hat und das ,,Profane“ nicht.

Aufgrund der Menschwerdung des
Sohnes Gottes konnen die profanen
Wirklichkeiten kraft des Wirkens des
Heiligen Geistes durch den Glauben
und die Sakramente in
Verbundenheit mit ihm gelebt
werden. So konnen alle diese Dinge,
ohne dass sie ihrem gewohnlichen
Gebrauch entzogen werden, Mittel
der Erlosung und Mittel der
Heiligung sein. Das nennen wir
,christliche Sdkularitat (von
saeculum = Zeit oder Welt). Wir
Christen lieben die Welt vor allem,
welil sie von Gott geschaffen worden
ist; und wir bemiuihen uns, sie zu Gott
zu flihren, wobei wir wissen, dass es
in der Welt auch die Stinde gibt; dass
die Gnade Gottes aber diese
Wirklichkeit heilt und erhebt.

Die Kirche in der Geschichte



Die Kirche als Gemeinschaft von
Menschen ist und lebt in der Welt.
Kirche und Welt stehen zueinander
in enger Beziehung, sind aber nicht
miteinander identisch. Die Welt ist
kein Gott ferner Raum; ihr Sinn
erschopft sich nicht im Irdischen,
welil sie in Christus zu einer neuen
Weise der Existenz berufen ist, die
Jesus das ,Reich Gottes“ nennt.
Dieses Reich ist keine politische,
sondern eine geistige Wirklichkeit.
Die Welt ist nicht von Gott
unabhéngig, wie der Laizismus
behauptet, der die Religion in die
Privatsphdre verweisen und der
Bedeutungslosigkeit anheimgeben
will.

Zugleich besitzt die Welt gegentiber
der Kirche als Institution Autonomie.
Jesus hat gesagt: Gebt dem Kaiser,
was dem Kaiser gehort (Mt 22,21). Es
gibt keine offizielle christliche
Losung fur alle Fragen der Welt,
sondern verschiedene konkrete



Losungen. Die Kirche identifiziert
sich auch nicht mit irgendeiner
konkreten historischen Ordnung:
einer Ideologie, einem politischen,
wirtschaftlichen oder sozialen
Regime usw. Das bedeutet nicht, wie
bereits gesagt, dass die irdischen
Werte von Gott unabhdngig sind. Aus
christlicher Sicht ist alles Gabe Gottes
und ist die Welt dazu berufen, ein
Weg der Erkenntnis und der Liebe zu
Gott zu sein; und folglich auch ein
Weg, um den Nachsten zu lieben und
der Einheit des Menschengeschlechts
zu dienen.

Die Sendung der Kirche ist kein
politisches Projekt. Sie strebt auch
nicht danach, die Welt zu
,sakralisieren®. Sie hat eine religitse
Sendung. Sie sucht nur das Heil der
Menschheit, wobei dieses Heil mehr
ist als Wohlstand oder irdische
Gerechtigkeit. Zugleich kiimmert sich
die Kirche doch auch um die
zeitlichen Angelegenheiten, denn der



Mensch ist kein Abstraktum, sondern
ist eingebettet in einen familidren
und sozialen, beruflichen und
wirtschaftlichen Kontext, und die
Botschaft des Evangeliums geht auf
die Erlosung der gesamten
Wirklichkeit und fordert daher
Gerechtigkeit und Frieden, damit
sich dass das Reich Gottes in der
Geschichte entfalten kann.

Die Kirche erinnert alle an die
Vorlaufigkeit aller zeitlichen
Errungenschaften. Was wir
Menschen tun, muss letztlich von
Gott verbessert, ergdnzt und
verwandelt zu werden. So kann es
einen Teil dieser neuen Welt bilden,
die dem Reich entspricht.

Aus diesen Grinden wendet die
Kirche auch als Institution ihr
Augenmerk auf soziale und zeitliche
Fragen: nicht weil ihr an den
technischen und kontingenten
Aspekten gelegen ist, sondern weil



diese Angelegenheiten die
Vereinigung mit Gott begunstigen
oder behindern und so das ewige
Leben gefadhrden konnen. Das
Haupthindernis ist dabei die Stinde.
Zwar ist jede Sunde eine personliche,
doch konnen die Folgen der Siinde
dazu fiithren, dass in der Gesellschaft
»,Strukturen der Siinde“ entstehen,
die den Menschen den Zugang zur
Wahrheit und zum allgemeinen
Wohl, zum Leben der Gnade und zur
Gottes- und Nachstenliebe
erschweren. Deshalb gibt die Kirche
ihre eigentliche Sendung nicht auf,
wenn sie ihre Soziallehre verkundet;
sie stellt sich vielmehr dieser
Sendung mitten in der Komplexitat
dieser Welt und versucht, im Dialog
zwischen den Kulturen und
Religionen zu vermitteln.

Die christliche Sakularitat und die
Sendung der Kirche



Die Weltsicht, die die Kirche
verkindet, nennen wir, wie gesagt,
christliche Sakularitat oder auch
,Sakulare Dimension“ des
Christlichen und der Kirche. Die
christliche Sakularitat hat ihre
Wurzel in der Tatsache, dass der
Sohn Gottes zu einer konkreten Zeit
und in einer konkreten Kultur
Mensch geworden ist, und sie
verwirklicht sich auf verschiedene
Weise in allen Christen. Das Lehramt
der Kirche erklart: ,,/Alle Glieder der
Kirche nehmen aufverschiedene
Weise an ihrer sakularen Dimension
teil“ (Christifideles laici, Nr. 15).

So kann man erkennen, dass es in
der Kirche eine Vielfalt von
personlichen Positionen gibt, die eine
je eigene Beziehung zur Welt haben.
Das II. Vatikanische Konzil bringt das
zum Ausdruck, wenn es erklart, dass
Hirten, Laien und Ordensleute an
der Sendung der Kirche teilnehmen,



aber aufje eigene Weise bzw. auf
spezifische Weise oder fiir ihren Teil.

Die Sendung der Kirche ist fur alle
Getauften dieselbe: die
Verherrlichung Gottes (Gott soll
erkannt, bejaht und geliebt werden)
und das Heil der Menschen durch die
personliche Begegnung mit Christus.
Diese Sendung wird auch
Evangelisierung genannt, weil es
darum geht, die Heilsbotschaft, die
Christus uns gebracht hat, zu
verkiinden. Evangelium bedeutet die
»gute Nachricht“ von diesem Heil.

Wie diese Evangelisierung erfolgt,
hangt von der Berufung und
Sendung des Einzelnen ab (vgl.
Katechismus der Katholischen Kirche,
901-913). Die Laien vollziehen das
dreifache Erloseramt Christi und die
Sendung der Kirche ,,gleichsam vom
Inneren der weltlichen Realitaten
aus“ (vgl. II. Vat. Konzil, Lumen
gentium, 31), das heifst im Rahmen



ihrer ,gewohnlichen“ Beziehung zur
Welt (die sie mit den Nichtchristen
teilen). Das Leben der Ordensleute
impliziert hingegen (mit dem
Gelobnis der evangelischen Rite) ein
besonderes, fiir Kirche und Welt
notwendiges Zeugnis von der
Transzendenz des Himmelreiches,
das wir suchen (zum geweihten
Leben, vgl. Katechismus, 914-933).
Und uber die geweihten Amtstrdger
sagt das II. Vatikanum: ,,Um Gottes
Volk zu weiden und immerfort zu
mehren, hat Christus der Herr in
seiner Kirche verschiedene
Dienstamter eingesetzt, die auf das
Wohl des ganzen Leibes ausgerichtet
sind“ (Lumen gentium, 18); ,aufgrund
ihrer besonderen Erwédhlung sind sie
vor allem und von Berufs wegen dem
heiligen Dienstamt

zugeordnet® (Lumen gentium, 31).
Das ist die ihnen eigene Weise der
Teilhabe an der Sendung der Kirche.



Jeder Christglaubige nimmt also an
der Sendung der Kirche
entsprechend seiner Stellung und
Berufung teil sowie nach Mafdgabe
der empfangenen Gaben, zu denen
die Sakramente und Charismen
zahlen. Davon hdngen auch die
Aufgaben ab, die dem Einzelnen
innerhalb der einzigen Sendung der
Kirche zukommen.

Alle Christgldubigen sind durch ihre
Taufe im Rahmen der
Evangelisierungssendung der Kirche
zum Vollzug verschiedener Aufgaben
befihigt.

Diese Aufgaben konnen drei
Bereichen zugeteilt werden (vgl. II.
Vat. Konzil, Ad gentes, 6):

A) dem inneren Bereich der Kirche
selbst (Apostolat der Christen und
gewoOhnliche ,Pastoral);

B) dem Wirken ,nach
aufden” (Mission, Beziehung zu



Anhdngen anderer Religionen und
Nicht-Glaubenden);

C) dem Okumenismus (Beziehungen
zu den nicht-katholischen Christen
zwecks Forderung der Einheit der
Christen).

Es ist wichtig hervorzuheben, dass
bei jeder Aufgabe, an der sich die
Glaubigen beteiligen, dies im
Einklang mit ihrer eigenen Berufung
und Sendung geschehen soll.

Es gibt kirchliche Aufgaben, die jeder
Getaufte wahrnehmen kann. Sie
konnen den Glauben betreffen
(Katechese oder schulischer
Religionsunterricht), den Kult
(Teilnahme an der Liturgie), die
Caritas (Betreuung von Bedrftigen)
oder das allgemeine Leben der
Kirche (Teilnahme an Gremien oder
Synoden, die pastoralen
Entscheidungen vorbereiten). Die
Glaubigen konnen auch mit den
Hirten der Kirche in



Angelegenheiten zusammenarbeiten,
fur die sie beruflich qualifiziert sind,
zum Beispiel in wirtschaftlichen oder
rechtlichen Fragen usw. und sogar in
bestimmten Leitungsaufgaben.

Einige dieser Aufgaben (fir die das
Sakrament der Weihe nicht
erforderlich ist) konnen offiziell von
der Kirche als ,institutionelle nicht
geweihte Dienste”“ eingerichtet und
uberwacht werden. Durch die
Ubernahme solcher Dienste sind die
Glaubigen weder mehr noch weniger
Laien als zuvor. Es ist dabei nur
darauf zu achten, dass sie diese
Dienste im Einklang mit ihrer
eigenen Berufung und Sendung
erfillen, so dass man sie nicht mit
den Hirten der Kirche verwechseln
kann.

Die Rolle der Laien: die Heiligung
der Welt von innen heraus

Die glaubigen Laien haben durch die
Gnade der Taufe und die vom



Heiligen Geist gewdhrten Charismen
von Gott die spezifische Berufung
und Sendung empfangen, ,in der
Verwaltung und gottgemaéfien
Regelung der zeitlichen Dinge das
Reich Gottes zu suchen® (Lumen
gentium, 31).

Abgesehen von den verschiedenen
Aufgaben, die die Laienglaubigen
ubernehmen konnen, besteht ihre
eigentliche Sendung daher darin, die
Welt ,gleichsam von innen

heraus® (Lumen gentium, 31) zu
heiligen. Dies nicht blof$ aus dem
Grund, dass sie den Grofsteil ihrer
Zeit mit weltlichen Beschaftigungen
verbringen und zeitliche Fragen
16sen, noch welil sie in die Kirche
Leintreten® miussten, um dann
wieder ,hinauszugehen“ und die
Welt zu heiligen; sondern weil die
Gnade, die ihr christliches Leben
dort, wo sie sind, eint und lenkt, es
mit ihrer Mitwirkung in das
Erlosungsgeschehen einbezieht. ,Sie



sind auch dazu berufen, tiberall, und
zwar inmitten der menschlichen
Schicksalsgemeinschaft, Christi
Zeugen zu sein“ (II. Vat. Konzil,
Gaudium et spes, 43).

Auf diese Weise ordnen die
glaubigen Laien, wenn sie ihre
beruflichen, familidren und
gesellschaftlichen Pflichten erfillen,
zugleich die zeitlichen
Wirklichkeiten nach dem Willen
Gottes. Das II. Vatikanische Konzil
besteht klar auf diesem Punkt: ,,Die
Wahrheit verfehlen die, die im
Bewusstsein, hier keine bleibende
Stétte zu haben, sondern die kuinftige
zu suchen, darum meinen, sie
konnten ihre irdischen Pflichten
vernachléassigen, und so verkennen,
dass sie, nach Mafdgabe der jedem
zuteil gewordenen Berufung, gerade
durch den Glauben selbst um so
mehr zu deren Erfillung verpflichtet
sind“ (II. Vat. Konzil, Gaudium et spes,
43).



Im Zusammenhang mit der
modernen Entwicklung der
Auffassung von der Rolle des Laien,
die zu den Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils iiber Berufung
und Sendung der glaubigen Laien
gefiihrt hat, hat der heilige
Josefmaria kurz nach dem Konzil
erklart: ,Diese Gedanken vermitteln
eine tiefere Einsicht in das Wesen
der Kirche, die sich darstellt als eine
durch alle Glaubigen gebildete
Gemeinschaft, so dass wir alle
Mittrager einer gemeinsamen
Aufgabe sind, ein jeder nach seinen
personlichen Bedingungen. Dank
dem Antrieb des Heiligen Geistes
werden sich die Laien immer mehr
dessen bewusst, dass sie Kirche sind,
dass sie eine spezifische, erhabene
und notwendige — da gottgewollte —
Aufgabe haben. Sie wissen auch, dass
diese Aufgabe von ihrem Christsein
selbst abhangt und nicht
notwendigerweise von einem
Auftrag der Hierarchie, auch wenn es



selbstverstandlich ist, dass die Laien
diese Aufgabe in Einheit mit der
kirchlichen Hierarchie und in
Ubereinstimmung mit dem Lehramt
erfillen mussen“ (hl. Josefmaria
Escriva, Gespridche, Nr. 59).

Die Berufung der Priester und der
Ordensleute entbindet diese nicht
von der Aufgabe, die Welt zu
heiligen; aber die Weise, in der sie
diese Heiligung bewirken, ist eine
andere. Die geweihten Amtstrager
verwirklichen sie durch die
Ausiibung ihres Dienstes, die
Ordensleute durch ihr spezifisches
eschatologisches Zeugnis.

Den Hirten kommt in erster Linie die
Verkiundigung der Soziallehre der
Kirche zu; in zweiter Linie die
Bildung der Glaubigen und ihres
Gewissens in diesem Bereich. Wenn
es notwendig ist, konnen sie auch ein
moralisches Urteil tiber
aufergewohnliche Situationen



sozialer oder politischer Art
abgeben. Die Hinweise der Hirten
bewegen sich auf der Ebene der
Empfehlungen an die Glaubigen,
nicht der Weisungen, auch wenn
solche unter aufergewohnlichen
Umstdnden moglich sind.

Die Hierarchie hat also, was die
Organisation der Gesellschaft
betrifft, keine direkte Funktion. Ihre
Aufgabe ist es, die ,moralischen und
geistlichen Hilfen“ zu gewahren und
uber die ,sittlichen Grundsatze“ zu
orientieren. Die Laien fiihren dann
ihre Aktivitaten durch ,in freier
Initiative, und ohne passiv
Anweisungen und Richtlinien zu
erwarten” (vgl. II. Vat. Konzil,
Apostolicam actuositatem, 7).

Die Kirche akzeptiert jedes
gesellschaftliche System, das die
menschliche Wirde achtet; und die
Glaubigen sollen das soziale Lehramt
der Kirche mit Zustimmung des



Verstandes, des Willens und der
Werke annehmen (vgl. Lk 10,16;
Katechismus, 2032 und 2037).

Das Zentrum der ganzen Sendung
der Kirche ist die Liebe zu Gott und
zum Nachsten, besonders zu den
Bedurftigsten. ,Ein Mensch oder eine
Gesellschaft, die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemuhen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem MafSe des
liebenden Herzens Christi“ (hl.
Josefmaria Escrivd, Christus
begegnen, Nr. 167).

Freiheit und Verantwortung der
Laien

Die Rede von Freiheit und
Verantwortung in den verschiedenen
sozialen, politischen und kulturellen
Aktivitaten im Rahmen der laikalen
christlichen Berufung fihrt zur
Unterscheidung zwischen Laizitét
und Laizismus. Unter Laizitdt



versteht man die Autonomie des
Staates gegeniuber den kirchlichen
Gesetzen; unter Laizismus dagegen
das Streben nach einer Autonomie
der Politik gegeniiber der sittliche
Ordnung und dem gottlichen Willen,
bei dem die Religion zur reinen
Privatsache wird. Der Laizismus
verletzt das Recht auf
Religionsfreiheit und schadigt die
soziale Ordnung (vgl. Kompendium
der Soziallehre der Kirche, 572).

Eine gesunde Laizitdt vermeidet zwei
Extreme: die staatliche
Vorschreibung einer Moral, die allein
uber Gut und Bose entscheidet (was
einer Pseudoreligion gleichkame);
und die staatliche A-priori-
Ablehnung aller sittlichen Werte, die
aus kulturellen oder religiosen
Bereichen kommen, die dem
Einzelnen tberlassen sind und nicht
durch die politische Macht bestimmt
werden durfen.



Es muss auch betont werden, dass es
illusorisch und ungerecht ist, von
den Glaubigen zu verlangen, dass sie
in der Politik so handeln, ,,als wirde
Gott nicht existieren®. Es ist
illusorisch, weil alle Menschen auf
der Grundlage ihrer kulturellen
Uberzeugungen handeln (religioser,
philosophischer, politischer Natur
usw.), ob sie nun aus einem
religiosen Glauben kommen oder
nicht, und diese Uberzeugungen fiir
das soziale Verhalten der Blrger
relevant sind. Und es ist ungerecht,
weil Glaubende wie Nichtglaubende
ihre je eigenen Auffassungen
unabhéngig davon vertreten, woher
sie kommen. Es muss nur
sichergestellt sein, dass ihre soziale
und politische Aktivitat die
menschliche Wiirde und das
Gemeinwohl achtet.

In der Politik im Einklang mit dem
eigenen Glauben zu handeln,
entspricht der Wiirde der Personen



und bedeutet nicht, dass die Politik
der Religion unterworfen ist; es
bedeutet nur, dass Politik im Dienst
des Menschen steht und daher die
sittlichen Forderungen anerkennen
und die Wiurde des Menschen in
seiner Ganzheit achten und fordern
muss. So gesehen entspricht ein
politischer Einsatz aus
transzendenten Motiven durchaus
der menschlichen Natur, stimuliert
diesen Einsatz und zeitigt bessere
Ergebnisse.

Die Religion kann und soll als
kritisches Korrektiv fir die sittlichen
Werte einer Gesellschaft dienen.
Umgekehrt kann und soll die Ethik in
der Lage sein, die Glaubigen jeder
Religion kritisch nach
Ubereinstimmung ihrer
Uberzeugungen (oder ihrer
religiosen Praxis bzw. ihres vom
religiosen Glauben inspiriertes
Verhalten als Burger) mit der
menschlichen Wiirde und dem



Gemeinwohl zu befragen. Religion
und Ethik sollen im sozialen und
burgerlichen Leben in Dialog treten.

Kirche und Staat

Im Lauf der Geschichte haben die
Christen ihre Sendung, die Welt zu
evangelisieren, auf verschiedene
Weise verstanden. Auch das
Verstdndnis der institutionellen
Beziehungen zwischen Kirche und
Staat hat Wandlungen erfahren.
Wahrend einiger Jahrhunderte war
das Modell in den christlichen
Landern der konfessionelle
katholische Staat, in dem die sakrale
Macht der Konige durch die
geistliche Autoritat der Kirche
verburgt wurde. Es handelte sich um
ein wechselseitiges
Zusammenwirken, das in vielen
Fallen der Kirche die Freiheit raubte,
so dass sie de facto der zeitlichen
Macht unterworfen wurde. Die
sozialen und politischen



Verdanderungen im Gefolge der
Aufkldrung fihrten zur Trennung
von Kirche und Staat, wobeli die
Kirche die Legitimitat der
demokratisch vom Volk gewdahlten
Regierungen anerkannte.

Das System der vollkommenen
Trennung ist jedoch nicht ideal. Die
institutionelle Beziehung zwischen
Kirche und Staat (die ihrem Wesen
und ihren Zielen nach verschieden
sind) verlangt vielmehr eine
Unterscheidung ohne Trennung ein
bzw. eine Verbindung ohne
Vermischung (vgl. Mt 22,15-21 und
par.). Diese Beziehung wird korrekt
und fruchtbar sein, wenn zwischen
den beiden Teilen ein
freundschaftliches und auf
Zusammenarbeit ausgerichtetes
Verhaltnis besteht, bei dem die Rolle
der Religion im personlichen und
sozialen Leben anerkannt und das
Recht auf Religionsfreiheit
respektiert wird.



Die Kirche hat von Christus den
Missionsauftrag erhalten: Geht zu
allen Volkern und macht alle
Menschen zu meinen Jiingern; tauft
sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes (Mt
28,19-20). Durch ihre Lehre und ihre
apostolische Tatigkeit auf universaler
Ebene und auf der konkreten Ebene
der Teilkirchen in West und Ost tragt
die Kirche zur rechten Ordnung der
zeitlichen Dinge bei, so dass diese
den Menschen helfen, ihr letztes Ziel
zu erreichen und nicht von ihm
abzuweichen.

Die Mittel, die die Kirche als
Institution bentitzt, um ihre Sendung
zu verwirklichen, sind vor allem
geistlicher Art: die Verkiindigung des
Evangeliums, die Spendung der
Sakramente, das Gebet. Sie muss
freilich auch entsprechend der Natur
ihrer Mitglieder, die Menschen sind,
materielle Mittel einsetzen (vgl. Apg
4,32-37; 1 Tim 5,18). Diese Mittel



miussen immer im Einklang mit dem
Evangelium stehen. Die Kirche
braucht dartiber hinaus fir ihre
Sendung in der Welt zwar
Unabhéngigkeit, nicht aber politische
oder wirtschaftliche Vorherrschaft
(vgl. Katechismus, 2246; Kompendium
der Soziallehre, 426).

Der Staat ist eine Einrichtung, die
sich aus dem natturlichen
gesellschaftlichen Wesen des
Menschen ableitet. Sein Ziel ist das
zeitliche Gemeinwohl der
biirgerlichen Gesellschaft. Dieses
Wohl ist nicht nur ein materielles,
sondern auch ein geistiges, denn die
Mitglieder der Gesellschaft sind
Personen mit Leib und Seele. Fur den
sozialen Fortschritt sind nicht nur
materielle Mittel, sondern viele Gliter
geistigen Charakters notig: Friede,
Ordnung, Gerechtigkeit, Freiheit,
Sicherheit usw. Diese Gliter konnen
nur durch die Ubung der sozialen
Tugenden, die der Staat fordern und



schiitzen soll (zum Beispiel die
offentliche Sittlichkeit), erreicht
werden.

Die Unterscheidung zwischen dem
religiosen und dem politischen
Bereich bedeutet, dass der Staat nicht
»Sakral“ ist und nicht die Gewissen
leiten darf, da die moralische
Grundlage der Politik aufderhalb
derselben liegt. Die Kirche wiederum
besitzt keine politische
Zwangsgewalt. Da die Zugehorigkeit
zu ihr in burgerlicher Hinsicht eine
freiwillige ist, hat ihre Vollmacht
geistlichen Charakter, und sie
schreibt keine konkreten politischen
Losungen vor. Wenn Staat und
Kirche die ihnen zustehenden
eigenen Funktionen wahrnehmen,
beglinstigt das die religiose und
gesellschaftliche Freiheit.

Daraus ergeben sich zwei wichtige
Rechte: das Recht auf
Religionsfreiheit, das Freiheit von



Zwang vonseiten des Staates in
Fragen der Religion bedeutet; und
das Recht auf freies, in zeitlichen
Dingen von der Hierarchie
unabhéngiges Handeln der
Katholiken. , Die Laien haben das
Recht, dass ihnen in den
Angelegenheiten des irdischen
Gemeinwesens jene Freiheit
zuerkannt wird, die allen Burgern
zukommt; beim Gebrauch dieser
Freiheit haben sie jedoch dafiir zu
sorgen, dass ihre Tatigkeiten vom
Geist des Evangeliums erfillt sind,
und sich nach der vom, Lehramt der
Kirche vorgelegten Lehre zu richten;
dabei haben sie sich jedoch davor zu
hiiten, in Fragen, die der freien
Meinungsbildung unterliegen, ihre
eigene Ansicht als Lehre der Kirche
auszugeben“ (Codex Iuris Canonici,
227; vgl. Gaudium et spes, 76.).

Religionsfreiheit



Die institutionelle Unterscheidung
von Kirche und Staat zieht — wie
erwahnt — nicht ganzliche Trennung
nach sich. Sie verlangt auch nicht,
dass die Kirche das eigene Wirken
auf den privaten und geistlichen
Bereich beschrankt. Gewiss , kann
und darf (sich die Kirche) nicht an
die Stelle des Staates setzen. Aber sie
kann und darf im Ringen um
Gerechtigkeit auch nicht abseits
bleiben® (Benedikt XVI., Enzyklika
Deus caritas est, 28). In diesem Sinn
hat sie das Recht und die Pflicht,
»ihre Soziallehre kundzumachen,
ihren Auftrag unter den Menschen
unbehindert zu erfiillen und auch
politische Angelegenheiten einer
sittlichen Beurteilung zu
unterstellen, wenn die Grundrechte
der menschlichen Person oder das
Heil der Seelen es

verlangen“ (Gaudium et spes, 76).

Ein wichtiger Aspekt der Beziehung
von Kirche und Staat ist das Recht auf



Religionsfreiheit. Uber dieses Recht
zu wachen bedeutet, iber die
gesamte soziale Ordnung zu wachen.
Das Recht auf gesellschaftliche und
burgerliche Freiheit der
Religionsausubung fir die Glaubigen
aller Religionen ist die Quelle und
Zusammenfassung aller
Menschenrechte.

In vielen Landern garantiert die
Verfassung als System der
Grundrechte, die die Regierung des
Staates regeln, diese Religionsfreiheit
weitgehend fiir alle Buirger und
religiosen Gruppen. Aufserdem
versucht die Kirche, wenn es moglich
ist, Vertrage mit den Staaten
abzuschliefSen (meist Konkordate
genannt), in denen Losungen fur
konkrete Fragen vereinbart werden —
wie die Freiheit der Kirche und ihrer
Einrichtungen fur die Durchfithrung
ihrer Sendung, Ubereinkiinfte
beziglich Erziehung oder



wirtschaftliche Angelegenheiten,
Feiertage usw.

Enrique Colom, Christian Mendoza,
Ramiro Pellitero

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

II. Vatikanisches Konzil, Konstitution
Gaudium et spes, 74-76; Erklarung
Dignitatis humanae, 1-7: 13-14.

Hl. Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Christifideles laicti,
30.12.88, 36-44.

Empfohlene Lektiiren

Kongregation fir die Glaubenslehre,
Lehrmdajsige Note zu einigen Fragen
tiber den Einsatz und das Verhalten
der Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

HI. Josefmaria Escriva, Homilie Die
Welt leidenschaftlich lieben, in
Gesprdche mit Msgr. Escriva de
Balaguer, 113-123.

Enrique Colom, Christian
Mendoza, Ramiro Pellitero

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-17-kirche-und-welt/
(12.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/thema-17-kirche-und-welt/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-17-kirche-und-welt/

	Thema 17. Kirche und Welt

