
opusdei.org

Thema 17. Kirche
und Welt

Die Kirche ist zugleich
menschlich und göttlich. Sie
lebt und wirkt in der Welt, aber
ihr Ziel und ihre Kraft sind im
Himmel. Die Kirche sucht nur
das Heil der Menschheit,
kümmert sich aber auch um die
zeitlichen Angelegenheiten.
Jeder Gläubige nimmt
entsprechend seiner Stellung,
Berufung und den
empfangenen Gaben an der
Sendung der Kirche teil. Die
Laien sind berufen, die Welt
von innen heraus zu heiligen.
Die Kirche kann und darf den
Staat nicht ersetzen, kann und



darf aber auch nicht abseits
stehen.

13.07.2023

Die Kirche erscheint vor der Welt als
die Gemeinschaft der Jünger Jesu.
Wir glauben, dass Christus der
Mensch gewordene Sohn Gottes ist,
das menschliche Antlitz Gottes. Er
wirkt dem göttlichen Heilsplan
gemäß mit dem Heiligen Geist weiter
in der Kirche.

„Das Menschliche und das Göttliche
in der Kirche sind also untrennbar. 
Die Kirche ist ihrem Ursprung nach
eine göttliche Gesellschaft; ihrem Ziel
und den dazu führenden Mitteln nach
übernatürlich; weil sie aber aus
Menschen besteht, ist sie auch eine
menschliche Gesellschaft, lehrt Leo
XIII. (Enz. Satis cognitum). Sie lebt
und wirkt in der Welt, aber ihr Ziel



und ihre Stärke sind nicht in der
Erde, sondern im Himmel“ (hl.
Josefmaria Escrivá, Liebe zur Kirche,
Nr. 6).

Alle geschaffenen Wesen tragen die
Spur Gottes, besonders der Mensch,
der nach seinem Bild und ihm
ähnlich geschaffen ist. Außerdem
sieht man schon im Alten Testament,
dass Gott eine Ordnung von
Wirklichkeiten begründet hat, die
wir „sakral“ nennen und die durch
gewisse Zeichen erkennbar wird. Das
können Personen sein (geweihte
Diener), aber auch Sachen (der
Tempel und die für den Gottesdienst
bestimmten und dem gewöhnlichen
Gebrauch entzogenen Dinge). Neben
dieser „sakralen Welt“, deren Sinn
der Kult ist, gibt es die „profane
Welt“, die wir auch „säkular“
nennen: die gewöhnlichen
Wirklichkeiten wie Arbeit, Familie,
Kultur, gesellschaftliche,
wirtschaftlichen, politischen



Beziehungen usw. Das bedeutet aber
nicht, dass nur das „Sakrale“ Bezug
zu Gott hat und das „Profane“ nicht.

Aufgrund der Menschwerdung des
Sohnes Gottes können die profanen
Wirklichkeiten kraft des Wirkens des
Heiligen Geistes durch den Glauben
und die Sakramente in
Verbundenheit mit ihm gelebt
werden. So können alle diese Dinge,
ohne dass sie ihrem gewöhnlichen
Gebrauch entzogen werden, Mittel
der Erlösung und Mittel der 
Heiligung sein. Das nennen wir
„christliche Säkularität“ (von 
saeculum = Zeit oder Welt). Wir
Christen lieben die Welt vor allem,
weil sie von Gott geschaffen worden
ist; und wir bemühen uns, sie zu Gott
zu führen, wobei wir wissen, dass es
in der Welt auch die Sünde gibt; dass
die Gnade Gottes aber diese
Wirklichkeit heilt und erhebt.

Die Kirche in der Geschichte



Die Kirche als Gemeinschaft von
Menschen ist und lebt in der Welt.
Kirche und Welt stehen zueinander
in enger Beziehung, sind aber nicht
miteinander identisch. Die Welt ist
kein Gott ferner Raum; ihr Sinn
erschöpft sich nicht im Irdischen,
weil sie in Christus zu einer neuen
Weise der Existenz berufen ist, die
Jesus das „Reich Gottes“ nennt.
Dieses Reich ist keine politische,
sondern eine geistige Wirklichkeit.
Die Welt ist nicht von Gott
unabhängig, wie der Laizismus
behauptet, der die Religion in die
Privatsphäre verweisen und der
Bedeutungslosigkeit anheimgeben
will.

Zugleich besitzt die Welt gegenüber
der Kirche als Institution Autonomie.
Jesus hat gesagt: Gebt dem Kaiser,
was dem Kaiser gehört (Mt 22,21). Es
gibt keine offizielle christliche
Lösung für alle Fragen der Welt,
sondern verschiedene konkrete



Lösungen. Die Kirche identifiziert
sich auch nicht mit irgendeiner
konkreten historischen Ordnung:
einer Ideologie, einem politischen,
wirtschaftlichen oder sozialen
Regime usw. Das bedeutet nicht, wie
bereits gesagt, dass die irdischen
Werte von Gott unabhängig sind. Aus
christlicher Sicht ist alles Gabe Gottes
und ist die Welt dazu berufen, ein
Weg der Erkenntnis und der Liebe zu
Gott zu sein; und folglich auch ein
Weg, um den Nächsten zu lieben und
der Einheit des Menschengeschlechts
zu dienen.

Die Sendung der Kirche ist kein
politisches Projekt. Sie strebt auch
nicht danach, die Welt zu
„sakralisieren“. Sie hat eine religiöse
Sendung. Sie sucht nur das Heil der
Menschheit, wobei dieses Heil mehr
ist als Wohlstand oder irdische
Gerechtigkeit. Zugleich kümmert sich
die Kirche doch auch um die
zeitlichen Angelegenheiten, denn der



Mensch ist kein Abstraktum, sondern
ist eingebettet in einen familiären
und sozialen, beruflichen und
wirtschaftlichen Kontext, und die
Botschaft des Evangeliums geht auf
die Erlösung der gesamten
Wirklichkeit und fördert daher
Gerechtigkeit und Frieden, damit
sich dass das Reich Gottes in der
Geschichte entfalten kann.

Die Kirche erinnert alle an die
Vorläufigkeit aller zeitlichen
Errungenschaften. Was wir
Menschen tun, muss letztlich von
Gott verbessert, ergänzt und
verwandelt zu werden. So kann es
einen Teil dieser neuen Welt bilden,
die dem Reich entspricht.

Aus diesen Gründen wendet die
Kirche auch als Institution ihr
Augenmerk auf soziale und zeitliche
Fragen: nicht weil ihr an den
technischen und kontingenten
Aspekten gelegen ist, sondern weil



diese Angelegenheiten die
Vereinigung mit Gott begünstigen
oder behindern und so das ewige
Leben gefährden können. Das
Haupthindernis ist dabei die Sünde.
Zwar ist jede Sünde eine persönliche,
doch können die Folgen der Sünde
dazu führen, dass in der Gesellschaft
„Strukturen der Sünde“ entstehen,
die den Menschen den Zugang zur
Wahrheit und zum allgemeinen
Wohl, zum Leben der Gnade und zur
Gottes- und Nächstenliebe
erschweren. Deshalb gibt die Kirche
ihre eigentliche Sendung nicht auf,
wenn sie ihre Soziallehre verkündet;
sie stellt sich vielmehr dieser
Sendung mitten in der Komplexität
dieser Welt und versucht, im Dialog
zwischen den Kulturen und
Religionen zu vermitteln.

Die christliche Säkularität und die
Sendung der Kirche



Die Weltsicht, die die Kirche
verkündet, nennen wir, wie gesagt,
christliche Säkularität oder auch
„säkulare Dimension“ des
Christlichen und der Kirche. Die
christliche Säkularität hat ihre
Wurzel in der Tatsache, dass der
Sohn Gottes zu einer konkreten Zeit
und in einer konkreten Kultur
Mensch geworden ist, und sie
verwirklicht sich auf verschiedene
Weise in allen Christen. Das Lehramt
der Kirche erklärt: „Alle Glieder der
Kirche nehmen auf verschiedene
Weise an ihrer säkularen Dimension
teil“ (Christifideles laici, Nr. 15).

So kann man erkennen, dass es in
der Kirche eine Vielfalt von
persönlichen Positionen gibt, die eine
je eigene Beziehung zur Welt haben.
Das II. Vatikanische Konzil bringt das
zum Ausdruck, wenn es erklärt, dass
Hirten, Laien und Ordensleute an
der Sendung der Kirche teilnehmen,



aber auf je eigene Weise bzw. auf
spezifische Weise oder für ihren Teil.

Die Sendung der Kirche ist für alle
Getauften dieselbe: die
Verherrlichung Gottes (Gott soll
erkannt, bejaht und geliebt werden)
und das Heil der Menschen durch die
persönliche Begegnung mit Christus.
Diese Sendung wird auch
Evangelisierung genannt, weil es
darum geht, die Heilsbotschaft, die
Christus uns gebracht hat, zu
verkünden. Evangelium bedeutet die
„gute Nachricht“ von diesem Heil.

Wie diese Evangelisierung erfolgt,
hängt von der Berufung und
Sendung des Einzelnen ab (vgl. 
Katechismus der Katholischen Kirche,
901-913). Die Laien vollziehen das
dreifache Erlöseramt Christi und die
Sendung der Kirche „gleichsam vom
Inneren der weltlichen Realitäten
aus“ (vgl. II. Vat. Konzil, Lumen
gentium, 31), das heißt im Rahmen



ihrer „gewöhnlichen“ Beziehung zur
Welt (die sie mit den Nichtchristen
teilen). Das Leben der Ordensleute
impliziert hingegen (mit dem
Gelöbnis der evangelischen Räte) ein
besonderes, für Kirche und Welt
notwendiges Zeugnis von der
Transzendenz des Himmelreiches,
das wir suchen (zum geweihten
Leben, vgl. Katechismus, 914-933).
Und über die geweihten Amtsträger
sagt das II. Vatikanum: „Um Gottes
Volk zu weiden und immerfort zu
mehren, hat Christus der Herr in
seiner Kirche verschiedene
Dienstämter eingesetzt, die auf das
Wohl des ganzen Leibes ausgerichtet
sind“ (Lumen gentium, 18); „aufgrund
ihrer besonderen Erwählung sind sie
vor allem und von Berufs wegen dem
heiligen Dienstamt
zugeordnet“ (Lumen gentium, 31).
Das ist die ihnen eigene Weise der
Teilhabe an der Sendung der Kirche.



Jeder Christgläubige nimmt also an
der Sendung der Kirche
entsprechend seiner Stellung und
Berufung teil sowie nach Maßgabe
der empfangenen Gaben, zu denen
die Sakramente und Charismen
zählen. Davon hängen auch die 
Aufgaben ab, die dem Einzelnen
innerhalb der einzigen Sendung der
Kirche zukommen.

Alle Christgläubigen sind durch ihre
Taufe im Rahmen der
Evangelisierungssendung der Kirche 
zum Vollzug verschiedener Aufgaben
befähigt.

Diese Aufgaben können drei
Bereichen zugeteilt werden (vgl. II.
Vat. Konzil, Ad gentes, 6): 

A) dem inneren Bereich der Kirche
selbst (Apostolat der Christen und
gewöhnliche „Pastoral“); 

B) dem Wirken „nach
außen“ (Mission, Beziehung zu



Anhängen anderer Religionen und
Nicht-Glaubenden); 

C) dem Ökumenismus (Beziehungen
zu den nicht-katholischen Christen
zwecks Förderung der Einheit der
Christen). 

Es ist wichtig hervorzuheben, dass
bei jeder Aufgabe, an der sich die
Gläubigen beteiligen, dies im
Einklang mit ihrer eigenen Berufung
und Sendung geschehen soll.

Es gibt kirchliche Aufgaben, die jeder
Getaufte wahrnehmen kann. Sie
können den Glauben betreffen
(Katechese oder schulischer
Religionsunterricht), den Kult
(Teilnahme an der Liturgie), die
Caritas (Betreuung von Bedürftigen)
oder das allgemeine Leben der
Kirche (Teilnahme an Gremien oder
Synoden, die pastoralen
Entscheidungen vorbereiten). Die
Gläubigen können auch mit den
Hirten der Kirche in



Angelegenheiten zusammenarbeiten,
für die sie beruflich qualifiziert sind,
zum Beispiel in wirtschaftlichen oder
rechtlichen Fragen usw. und sogar in
bestimmten Leitungsaufgaben.

Einige dieser Aufgaben (für die das
Sakrament der Weihe nicht
erforderlich ist) können offiziell von
der Kirche als „institutionelle nicht
geweihte Dienste“ eingerichtet und
überwacht werden. Durch die
Übernahme solcher Dienste sind die
Gläubigen weder mehr noch weniger
Laien als zuvor. Es ist dabei nur
darauf zu achten, dass sie diese
Dienste im Einklang mit ihrer
eigenen Berufung und Sendung
erfüllen, so dass man sie nicht mit
den Hirten der Kirche verwechseln
kann.

Die Rolle der Laien: die Heiligung
der Welt von innen heraus

Die gläubigen Laien haben durch die
Gnade der Taufe und die vom



Heiligen Geist gewährten Charismen
von Gott die spezifische Berufung
und Sendung empfangen, „in der
Verwaltung und gottgemäßen
Regelung der zeitlichen Dinge das
Reich Gottes zu suchen“ (Lumen
gentium, 31).

Abgesehen von den verschiedenen
Aufgaben, die die Laiengläubigen
übernehmen können, besteht ihre
eigentliche Sendung daher darin, die
Welt „gleichsam von innen
heraus“ (Lumen gentium, 31) zu
heiligen. Dies nicht bloß aus dem
Grund, dass sie den Großteil ihrer
Zeit mit weltlichen Beschäftigungen
verbringen und zeitliche Fragen
lösen, noch weil sie in die Kirche
„eintreten“ müssten, um dann
wieder „hinauszugehen“ und die
Welt zu heiligen; sondern weil die
Gnade, die ihr christliches Leben
dort, wo sie sind, eint und lenkt, es
mit ihrer Mitwirkung in das
Erlösungsgeschehen einbezieht. „Sie



sind auch dazu berufen, überall, und
zwar inmitten der menschlichen
Schicksalsgemeinschaft, Christi
Zeugen zu sein“ (II. Vat. Konzil, 
Gaudium et spes, 43).

Auf diese Weise ordnen die
gläubigen Laien, wenn sie ihre
beruflichen, familiären und
gesellschaftlichen Pflichten erfüllen,
zugleich die zeitlichen
Wirklichkeiten nach dem Willen
Gottes. Das II. Vatikanische Konzil
besteht klar auf diesem Punkt: „Die
Wahrheit verfehlen die, die im
Bewusstsein, hier keine bleibende
Stätte zu haben, sondern die künftige
zu suchen, darum meinen, sie
könnten ihre irdischen Pflichten
vernachlässigen, und so verkennen,
dass sie, nach Maßgabe der jedem
zuteil gewordenen Berufung, gerade
durch den Glauben selbst um so
mehr zu deren Erfüllung verpflichtet
sind“ (II. Vat. Konzil, Gaudium et spes,
43).



Im Zusammenhang mit der
modernen Entwicklung der
Auffassung von der Rolle des Laien,
die zu den Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils über Berufung
und Sendung der gläubigen Laien
geführt hat, hat der heilige
Josefmaria kurz nach dem Konzil
erklärt: „Diese Gedanken vermitteln
eine tiefere Einsicht in das Wesen
der Kirche, die sich darstellt als eine
durch alle Gläubigen gebildete
Gemeinschaft, so dass wir alle
Mitträger einer gemeinsamen
Aufgabe sind, ein jeder nach seinen
persönlichen Bedingungen. Dank
dem Antrieb des Heiligen Geistes
werden sich die Laien immer mehr
dessen bewusst, dass sie Kirche sind,
dass sie eine spezifische, erhabene
und notwendige – da gottgewollte –
Aufgabe haben. Sie wissen auch, dass
diese Aufgabe von ihrem Christsein
selbst abhängt und nicht
notwendigerweise von einem
Auftrag der Hierarchie, auch wenn es



selbstverständlich ist, dass die Laien
diese Aufgabe in Einheit mit der
kirchlichen Hierarchie und in
Übereinstimmung mit dem Lehramt
erfüllen müssen“ (hl. Josefmaria
Escrivá, Gespräche, Nr. 59).

Die Berufung der Priester und der
Ordensleute entbindet diese nicht
von der Aufgabe, die Welt zu
heiligen; aber die Weise, in der sie
diese Heiligung bewirken, ist eine
andere. Die geweihten Amtsträger
verwirklichen sie durch die
Ausübung ihres Dienstes, die
Ordensleute durch ihr spezifisches
eschatologisches Zeugnis.

Den Hirten kommt in erster Linie die
Verkündigung der Soziallehre der
Kirche zu; in zweiter Linie die
Bildung der Gläubigen und ihres
Gewissens in diesem Bereich. Wenn
es notwendig ist, können sie auch ein
moralisches Urteil über
außergewöhnliche Situationen



sozialer oder politischer Art
abgeben. Die Hinweise der Hirten
bewegen sich auf der Ebene der
Empfehlungen an die Gläubigen,
nicht der Weisungen, auch wenn
solche unter außergewöhnlichen
Umständen möglich sind.

Die Hierarchie hat also, was die
Organisation der Gesellschaft
betrifft, keine direkte Funktion. Ihre
Aufgabe ist es, die „moralischen und
geistlichen Hilfen“ zu gewähren und
über die „sittlichen Grundsätze“ zu
orientieren. Die Laien führen dann
ihre Aktivitäten durch „in freier
Initiative, und ohne passiv
Anweisungen und Richtlinien zu
erwarten“ (vgl. II. Vat. Konzil, 
Apostolicam actuositatem, 7).

Die Kirche akzeptiert jedes
gesellschaftliche System, das die
menschliche Würde achtet; und die
Gläubigen sollen das soziale Lehramt
der Kirche mit Zustimmung des



Verstandes, des Willens und der
Werke annehmen (vgl. Lk 10,16; 
Katechismus, 2032 und 2037).

Das Zentrum der ganzen Sendung
der Kirche ist die Liebe zu Gott und
zum Nächsten, besonders zu den
Bedürftigsten. „Ein Mensch oder eine
Gesellschaft, die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemühen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem Maße des
liebenden Herzens Christi“ (hl.
Josefmaria Escrivá, Christus
begegnen, Nr. 167).

Freiheit und Verantwortung der
Laien

Die Rede von Freiheit und
Verantwortung in den verschiedenen
sozialen, politischen und kulturellen
Aktivitäten im Rahmen der laikalen
christlichen Berufung führt zur
Unterscheidung zwischen Laizität
und Laizismus. Unter Laizität



versteht man die Autonomie des
Staates gegenüber den kirchlichen
Gesetzen; unter Laizismus dagegen
das Streben nach einer Autonomie
der Politik gegenüber der sittliche
Ordnung und dem göttlichen Willen,
bei dem die Religion zur reinen
Privatsache wird. Der Laizismus
verletzt das Recht auf
Religionsfreiheit und schädigt die
soziale Ordnung (vgl. Kompendium
der Soziallehre der Kirche, 572).

Eine gesunde Laizität vermeidet zwei
Extreme: die staatliche
Vorschreibung einer Moral, die allein
über Gut und Böse entscheidet (was
einer Pseudoreligion gleichkäme);
und die staatliche A-priori-
Ablehnung aller sittlichen Werte, die
aus kulturellen oder religiösen
Bereichen kommen, die dem
Einzelnen überlassen sind und nicht
durch die politische Macht bestimmt
werden dürfen.



Es muss auch betont werden, dass es
illusorisch und ungerecht ist, von
den Gläubigen zu verlangen, dass sie
in der Politik so handeln, „als würde
Gott nicht existieren“. Es ist
illusorisch, weil alle Menschen auf
der Grundlage ihrer kulturellen
Überzeugungen handeln (religiöser,
philosophischer, politischer Natur
usw.), ob sie nun aus einem
religiösen Glauben kommen oder
nicht, und diese Überzeugungen für
das soziale Verhalten der Bürger
relevant sind. Und es ist ungerecht,
weil Glaubende wie Nichtglaubende
ihre je eigenen Auffassungen
unabhängig davon vertreten, woher
sie kommen. Es muss nur
sichergestellt sein, dass ihre soziale
und politische Aktivität die
menschliche Würde und das
Gemeinwohl achtet.

In der Politik im Einklang mit dem
eigenen Glauben zu handeln,
entspricht der Würde der Personen



und bedeutet nicht, dass die Politik
der Religion unterworfen ist; es
bedeutet nur, dass Politik im Dienst
des Menschen steht und daher die
sittlichen Forderungen anerkennen
und die Würde des Menschen in
seiner Ganzheit achten und fördern
muss. So gesehen entspricht ein
politischer Einsatz aus
transzendenten Motiven durchaus
der menschlichen Natur, stimuliert
diesen Einsatz und zeitigt bessere
Ergebnisse.

Die Religion kann und soll als
kritisches Korrektiv für die sittlichen
Werte einer Gesellschaft dienen.
Umgekehrt kann und soll die Ethik in
der Lage sein, die Gläubigen jeder
Religion kritisch nach
Übereinstimmung ihrer
Überzeugungen (oder ihrer
religiösen Praxis bzw. ihres vom
religiösen Glauben inspiriertes
Verhalten als Bürger) mit der
menschlichen Würde und dem



Gemeinwohl zu befragen. Religion
und Ethik sollen im sozialen und
bürgerlichen Leben in Dialog treten.

Kirche und Staat

Im Lauf der Geschichte haben die
Christen ihre Sendung, die Welt zu
evangelisieren, auf verschiedene
Weise verstanden. Auch das
Verständnis der institutionellen
Beziehungen zwischen Kirche und
Staat hat Wandlungen erfahren.
Während einiger Jahrhunderte war
das Modell in den christlichen
Ländern der konfessionelle
katholische Staat, in dem die sakrale
Macht der Könige durch die
geistliche Autorität der Kirche
verbürgt wurde. Es handelte sich um
ein wechselseitiges
Zusammenwirken, das in vielen
Fällen der Kirche die Freiheit raubte,
so dass sie de facto der zeitlichen
Macht unterworfen wurde. Die
sozialen und politischen



Veränderungen im Gefolge der
Aufklärung führten zur Trennung
von Kirche und Staat, wobei die
Kirche die Legitimität der
demokratisch vom Volk gewählten
Regierungen anerkannte.

Das System der vollkommenen
Trennung ist jedoch nicht ideal. Die
institutionelle Beziehung zwischen
Kirche und Staat (die ihrem Wesen
und ihren Zielen nach verschieden
sind) verlangt vielmehr eine
Unterscheidung ohne Trennung ein
bzw. eine Verbindung ohne
Vermischung (vgl. Mt 22,15-21 und
par.). Diese Beziehung wird korrekt
und fruchtbar sein, wenn zwischen
den beiden Teilen ein
freundschaftliches und auf
Zusammenarbeit ausgerichtetes
Verhältnis besteht, bei dem die Rolle
der Religion im persönlichen und
sozialen Leben anerkannt und das
Recht auf Religionsfreiheit
respektiert wird.



Die Kirche hat von Christus den
Missionsauftrag erhalten: Geht zu
allen Völkern und macht alle
Menschen zu meinen Jüngern; tauft
sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes (Mt
28,19-20). Durch ihre Lehre und ihre
apostolische Tätigkeit auf universaler
Ebene und auf der konkreten Ebene
der Teilkirchen in West und Ost trägt
die Kirche zur rechten Ordnung der
zeitlichen Dinge bei, so dass diese
den Menschen helfen, ihr letztes Ziel
zu erreichen und nicht von ihm
abzuweichen.

Die Mittel, die die Kirche als
Institution benützt, um ihre Sendung
zu verwirklichen, sind vor allem
geistlicher Art: die Verkündigung des
Evangeliums, die Spendung der
Sakramente, das Gebet. Sie muss
freilich auch entsprechend der Natur
ihrer Mitglieder, die Menschen sind,
materielle Mittel einsetzen (vgl. Apg
4,32-37; 1 Tim 5,18). Diese Mittel



müssen immer im Einklang mit dem
Evangelium stehen. Die Kirche
braucht darüber hinaus für ihre
Sendung in der Welt zwar
Unabhängigkeit, nicht aber politische
oder wirtschaftliche Vorherrschaft
(vgl. Katechismus, 2246; Kompendium
der Soziallehre, 426).

Der Staat ist eine Einrichtung, die
sich aus dem natürlichen
gesellschaftlichen Wesen des
Menschen ableitet. Sein Ziel ist das
zeitliche Gemeinwohl der
bürgerlichen Gesellschaft. Dieses
Wohl ist nicht nur ein materielles,
sondern auch ein geistiges, denn die
Mitglieder der Gesellschaft sind
Personen mit Leib und Seele. Für den
sozialen Fortschritt sind nicht nur
materielle Mittel, sondern viele Güter
geistigen Charakters nötig: Friede,
Ordnung, Gerechtigkeit, Freiheit,
Sicherheit usw. Diese Güter können
nur durch die Übung der sozialen
Tugenden, die der Staat fördern und



schützen soll (zum Beispiel die
öffentliche Sittlichkeit), erreicht
werden.

Die Unterscheidung zwischen dem
religiösen und dem politischen
Bereich bedeutet, dass der Staat nicht
„sakral“ ist und nicht die Gewissen
leiten darf, da die moralische
Grundlage der Politik außerhalb
derselben liegt. Die Kirche wiederum
besitzt keine politische
Zwangsgewalt. Da die Zugehörigkeit
zu ihr in bürgerlicher Hinsicht eine
freiwillige ist, hat ihre Vollmacht
geistlichen Charakter, und sie
schreibt keine konkreten politischen
Lösungen vor. Wenn Staat und
Kirche die ihnen zustehenden
eigenen Funktionen wahrnehmen,
begünstigt das die religiöse und
gesellschaftliche Freiheit.

Daraus ergeben sich zwei wichtige
Rechte: das Recht auf
Religionsfreiheit, das Freiheit von



Zwang vonseiten des Staates in
Fragen der Religion bedeutet; und
das Recht auf freies, in zeitlichen
Dingen von der Hierarchie
unabhängiges Handeln der
Katholiken. „Die Laien haben das
Recht, dass ihnen in den
Angelegenheiten des irdischen
Gemeinwesens jene Freiheit
zuerkannt wird, die allen Bürgern
zukommt; beim Gebrauch dieser
Freiheit haben sie jedoch dafür zu
sorgen, dass ihre Tätigkeiten vom
Geist des Evangeliums erfüllt sind,
und sich nach der vom, Lehramt der
Kirche vorgelegten Lehre zu richten;
dabei haben sie sich jedoch davor zu
hüten, in Fragen, die der freien
Meinungsbildung unterliegen, ihre
eigene Ansicht als Lehre der Kirche
auszugeben“ (Codex Iuris Canonici,
227; vgl. Gaudium et spes, 76.).

Religionsfreiheit



Die institutionelle Unterscheidung
von Kirche und Staat zieht – wie
erwähnt – nicht gänzliche Trennung
nach sich. Sie verlangt auch nicht,
dass die Kirche das eigene Wirken
auf den privaten und geistlichen
Bereich beschränkt. Gewiss „kann
und darf (sich die Kirche) nicht an
die Stelle des Staates setzen. Aber sie
kann und darf im Ringen um
Gerechtigkeit auch nicht abseits
bleiben“ (Benedikt XVI., Enzyklika 
Deus caritas est, 28). In diesem Sinn
hat sie das Recht und die Pflicht,
„ihre Soziallehre kundzumachen,
ihren Auftrag unter den Menschen
unbehindert zu erfüllen und auch
politische Angelegenheiten einer
sittlichen Beurteilung zu
unterstellen, wenn die Grundrechte
der menschlichen Person oder das
Heil der Seelen es
verlangen“ (Gaudium et spes, 76).

Ein wichtiger Aspekt der Beziehung
von Kirche und Staat ist das Recht auf



Religionsfreiheit. Über dieses Recht
zu wachen bedeutet, über die
gesamte soziale Ordnung zu wachen.
Das Recht auf gesellschaftliche und
bürgerliche Freiheit der
Religionsausübung für die Gläubigen
aller Religionen ist die Quelle und
Zusammenfassung aller
Menschenrechte.

In vielen Ländern garantiert die
Verfassung als System der
Grundrechte, die die Regierung des
Staates regeln, diese Religionsfreiheit
weitgehend für alle Bürger und
religiösen Gruppen. Außerdem
versucht die Kirche, wenn es möglich
ist, Verträge mit den Staaten
abzuschließen (meist Konkordate
genannt), in denen Lösungen für
konkrete Fragen vereinbart werden –
wie die Freiheit der Kirche und ihrer
Einrichtungen für die Durchführung
ihrer Sendung, Übereinkünfte
bezüglich Erziehung oder



wirtschaftliche Angelegenheiten,
Feiertage usw.

Enrique Colom, Christian Mendoza,
Ramiro Pellitero

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

II. Vatikanisches Konzil, Konstitution 
Gaudium et spes, 74-76; Erklärung 
Dignitatis humanae, 1-7: 13-14.

Hl. Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Christifideles laici,
30.12.88, 36-44.

Empfohlene Lektüren

Kongregation für die Glaubenslehre, 
Lehrmäßige Note zu einigen Fragen
über den Einsatz und das Verhalten
der Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-427.

Hl. Josefmaria Escrivá, Homilie Die
Welt leidenschaftlich lieben, in 
Gespräche mit Msgr. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

Enrique Colom, Christian
Mendoza, Ramiro Pellitero

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-17-kirche-und-welt/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/thema-17-kirche-und-welt/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-17-kirche-und-welt/

	Thema 17. Kirche und Welt

