
opusdei.org

Thema 15. Die von
Christus gestiftete
Kirche

Christus hat im Lauf seines
Lebens geoffenbart, wie seine
Kirche sein soll. Die Kirche ist
die Gemeinschaft aller, die die
erneuernde Gnade des Geistes
empfangen haben, durch die sie
Kinder Gottes sind. Alle
Getauften haben Anteil am
gemeinsamen Priestertum. Sie
sind berufen, Gott und die
Menschen zu vereinen. Die
ökumenische Bewegung ist das
kirchliche Bemühen, die
sichtbare Einheit der Christen



in der einzigen von Christus
gestifteten Kirche herzustellen.

15.07.2023

Christus und die Kirche

Die Kirche ist ein Geheimnis, das
heißt, eine Wirklichkeit, in der Gott
und die Menschen in Verbindung
und Gemeinschaft treten. Kirche
(griechisch „ekklesía“) bedeutet
Versammlung der
Zusammengerufenen. Im Alten
Testament wurde das Wort
verwendet, um „quahal Yahweh“ zu
übersetzen: die von Gott zum Kult
einberufene Versammlung. Beispiel
dafür ist die Versammlung, die am
Sinai stattfand, oder die zur Zeit des
Königs Joschija abgehaltene
Versammlung, um Gott zu loben und
zur Reinheit des Gesetzes
zurückzukehren. Im Neuen



Testament hat das Wort in
Kontinuität mit dem Alten Testament
mehrere Bedeutungen, bezeichnet
aber speziell das Volk, das Gott von
allen Enden der Erde einberuft, um
die Versammlung aller zu bilden, die
durch den Glauben an sein Wort und
die Taufe Kinder Gottes sind, Glieder
Christi und Tempel des Heiligen
Geistes (vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, 777; vgl. 
Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 147).

„Die Kirche findet ihren Ursprung
und ihr Vollendung im ewigen
Ratschluss Gottes. Sie wurde im Alten
Bund vorbereitet mit der Erwählung
Israels, Zeichen der zukünftigen
Vereinigung aller Nationen. Sie
wurde durch die Worte und Taten
Jesu Christi gegründet und vor allem
durch seinen erlösenden Tod und
seine Auferstehung verwirklicht. Sie
wurde dann durch die Ausgießung
des Heiligen Geistes an Pfingsten als



Heilsmysterium offenbart. Sie wird
am Ende der Zeiten als himmlische
Versammlung aller Erlösten
vollendet werden“ (Kompendium,
149; vgl. Katechismus, 778).

Die Kirche wurde nicht von den
Menschen gegründet, sie ist auch
nicht eine edle Antwort der
Menschen auf die Erfahrung der von
Gott in Christus verwirklichten
Erlösung. In den Mysterien des
Lebens Christi, des vom Geist
Gesalbten, haben sich die im Gesetz
und bei den Propheten
angekündigten Verheißungen erfüllt.
Die Kirche wurde durch sein ganzes
Leben gegründet. Es gibt nicht einen
einzigen besonderen Moment, in
dem Jesus die Kirche gestiftet hätte,
er gründete sie vielmehr durch sein
ganzes Leben: von seiner
Menschwerdung bis zu seinem Tod,
seiner Auferstehung, Himmelfahrt
und der Sendung des Parakleten. In
seinem ganzen Leben offenbarte



Christus – in dem der Heilige Geist
wohnte –, wie seine Kirche sein
sollte, indem er die Dinge
nacheinander anordnete. Nach der
Himmelfahrt wurde der Geist der
ganzen Kirche gesandt, und in ihr
bleibt er, erinnert sie an alles, was
der Herr den Aposteln gesagt hat,
und führt sie im Lauf der Geschichte
zur Vollendung. Er ist durch die
Sakramente und das Wort die
Ursache der Gegenwart Christi in
seiner Kirche; und er schmückt sie
ständig durch verschiedene
hierarchische und charismatische
Gaben (Lumen gentium, Nr. 4 und
12). Durch seine Gegenwart geht das
Versprechen des Herrn in Erfüllung,
bis zum Ende der Zeit immer bei uns
zu sein (Mt 28,20).

Volk Gottes, Leib Christi und
Gemeinschaft der Heiligen

In der Heiligen Schrift erhält die
Kirche verschiedene Namen, von



denen jeder bestimmte Aspekte des
Mysteriums der Gemeinschaft Gottes
mit den Menschen besonders
hervorhebt. „Volk Gottes“ ist ein
Titel, den Israel empfing. Wenn er
auf die Kirche als das neue Israel
bezogen wird, dann bedeutet er, dass
Gott die Menschen nicht isoliert
rettet, sondern sie zu einem einzigen,
durch die Einheit des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes
geeinten Volk zusammenfassen will,
das ihn in Wahrheit erkennt und ihm
heilig dient (Lumen gentium, 4 und 9;
hl. Cyprian, De Orat Dom. 23).

Dieses Volk gehört Gott und ist nicht
Eigentum einer Kultur, Regierung
oder Nation. Es bildet außerdem eine
sichtbare Gemeinschaft, die – in den
Völkern – auf dem Weg zu ihrem
endgültigen Vaterland ist. In diesem
Sinn kann man sagen, dass „Kirche
und Synode Synonyme sind“ (hl.
Johannes Chrysostomus, Explicatio in
Psalmum 149). Alle sind wir



zusammen zum selben gemeinsamen
Ziel unterwegs, alle sind wir zur
selben Sendung berufen, alle sind
wir in Christus und im Heiligen Geist
mit Gott Vater vereint. In diesem
Volk haben alle die gleiche Würde
der Kinder Gottes, die gemeinsame
Sendung, Salz der Erde zu sein, und
ein gemeinsames Ziel, nämlich das
Reich Gottes. Alle haben an den drei
Ämtern oder Funktionen Christi teil
(vgl. Katechismus, 782-786)

Wenn wir sagen, dass die Kirche der
„Leib Christi“ ist, betonen wir, dass
Christus durch die Sendung des
Heiligen Geistes die Gläubigen eng
mit sich vereint, vor allem in der
Eucharistie, denn in ihr bleiben und
wachsen die Gläubigen geeint in der
Liebe, um in der Verschiedenheit der
Glieder und Funktionen einen
einzigen Leib zu bilden. Es wird
damit auch ausgedrückt, dass
Gesundheit oder Krankheit eines
Gliedes sich auf den ganzen Leib



auswirken (1 Kor 12,1-24) und dass
die Gläubigen als Glieder Christi
seine Werkzeuge sind, um in der
Welt zu wirken (vgl. Katechismus,
787-795). Die Kirche wird auch
„Braut Christi“ genannt (Eph 5,26 f.),
wodurch unbeschadet der Einheit
der Kirche mit Christus auch die
Unterscheidung zwischen Christus
und seiner Kirche ausgedrückt wird.
Diese Bezeichnung weist auch darauf
hin, dass der Bund Gottes mit den
Menschen endgültig ist. Gott ist
seinen Verheißungen treu, und die
Kirche ist ihm treu als fruchtbare
Mutter aller Kinder Gottes.

Das II. Vatikanische Konzil hat einen
alten Ausdruck wieder
aufgenommen und die Kirche als
„communio“ bezeichnet. Damit wird
darauf hingewiesen, dass sie eine
Ausweitung der innigen
Gemeinschaft der Heiligsten
Dreifaltigkeit auf die Menschen ist.
Sie ist schon auf Erden Gemeinschaft



mit der göttlichen Dreifaltigkeit,
obgleich diese noch nicht ihre Fülle
erreicht hat. Die Kirche ist nicht nur
communio, sondern für alle
Menschen auch Zeichen und
Werkzeug dieser communio. Durch
sie haben wir am inneren Leben
Gottes teil und gehören als Söhne im
Sohn der Familie Gottes an (Gaudium
et spes, 22). Das verwirklicht sich auf
spezifische Weise in den
Sakramenten, hauptsächlich in der
Eucharistie, die auch häufig 
Kommunion genannt wird (1 Kor
10,16).

Die Kirche ist communio sanctorum:
Gemeinschaft der Heiligen, das heißt
Gemeinschaft aller, die die Gnade
der Wiedergeburt aus dem Geist
empfangen haben und so in Christus
Kinder Gottes sind und Heilige
genannt werden. Manche pilgern
noch auf dieser Erde, andere sind
schon gestorben und werden noch
gereinigt, auch mit Hilfe unserer



Fürbitten. Andere genießen schon
die Anschauung Gottes und treten
für uns ein. Gemeinschaft der
Heiligen bedeutet auch, dass wir als
Christen die heiligen Gaben
gemeinsam haben – in ihrer Mitte die
Eucharistie, die anderen Sakramente,
die alle auf sie hingeordnet sind, und
sämtliche anderen Gaben und
Charismen.

Aufgrund der Gemeinschaft der
Heiligen sind uns die Verdienste
Christi und aller Heiligen, die uns auf
der Erde vorausgegangen sind, eine
Hilfe bei der Sendung, die uns der
Herr selbst übertragen hat. Die
Heiligen im Himmel stehen dem
Leben der pilgernden Kirche nicht
gleichgültig gegenüber und
erwarten, dass die Fülle der
Gemeinschaft der Heiligen sich mit
dem zweiten Kommen des Herrn
beim Gericht und bei der
Auferstehung der Leiber
verwirklicht. Das konkrete Leben der



pilgernden Kirche und jedes ihrer
Glieder hat für ihre Sendung – für
die Läuterung vieler Seelen und für
die Bekehrung vieler anderer – große
Bedeutung: „Davon, dass du und ich
so handeln, wie Gott will, hängen
viele große Dinge ab. Vergiss das
nicht“ (hl. Josefmaria Escrivá, Der
Weg, Nr. 755).

Zugleich ist es leider möglich, dass
die Gläubigen wegen ihrer
Beschränkungen, Irrtümer oder
Sünden dem Willen Gottes nicht
entsprechen. Einige Gleichnisse vom
Himmelreich lehren, dass bis zum
Ende der Welt der Weizen mit dem
Unkraut zusammen wächst und dass
es gute und schlechte Fische geben
wird. Der heilige Paulus erkannte,
dass die Apostel den großen Schatz
in zerbrechlichen Gefäßen trugen (2
Kor 4,7), und es gibt im Neuen
Testament mehrere Warnungen vor
den falschen Propheten und vor
jenen, die Anstoß erregen (z.B. Offb 2



und 3)1. Wie in der Urkirche haben
auch jetzt die Sünden der Christen
(der Amtsträger und der einfachen
Gläubigen) eine gewisse Auswirkung
auf die Sendung und auf die anderen
Christen. Sie ist größer, wenn
derjenige, der sündigt – durch Tun
oder Unterlassen – ein Amt innehat
oder Verantwortung für andere trägt;
dann kann das sogar Ärgernis
(Verführung zur Sünde) bedeuten.
Auch wenn die Sünden die
Gemeinschaft beeinträchtigen und
diese Wirkung vielleicht sogar sehr
offensichtlich ist, können sie die
Heiligkeit der Kirche nie ganz
verdunkeln oder ihre Sendung völlig
vereiteln, denn das würde bedeuten,
dass das Böse mehr vermag als die
Liebe, die Gott den Menschen
erwiesen hat und erweist. Außerdem
ist die Wirkung des Guten, das viele
Christen tun, zwar weniger sichtbar,
geht aber viel weiter und tiefer als
die des Bösen. Das Gebet aller
Christen für den Papst, die Bischöfe,



den Klerus, für die Ordensleute und
Laien ist eine Antwort des Glaubens
angesichts dieser Situation, in der die
Kirche lebt, bis sich ihr Geheimnis in
der Heimat vollendet. Auch wenn
der heilige Josefmaria die Präsenz
der Sünder in der Kirche nicht
übersah, stellte er doch fest, dass uns
das „nicht dazu berechtigt, über die
Kirche rein menschlich und ohne
den übernatürlichen Glauben zu
urteilen, den Blick nur auf den
höheren oder niedrigeren
Fähigkeitsgrad mancher Amtsträger
und mancher anderer Christen
gerichtet. Dies würde bedeuten, an
der Oberfläche zu bleiben. Das
Wichtigste in der Kirche ist nicht der
Blick für die Antwort der Menschen,
sondern der Blick für das Handeln
Gottes. Die Kirche ist Christus unter
uns, sie ist Gott, der auf die
Menschheit zugeht, um sie dadurch
zu heilen, dass Er uns mit seiner
Offenbarung ruft, mit seiner Gnade
heiligt und uns erhält durch seinen



immerwährenden Beistand in den
kleinen und großen Kämpfen des
Alltags. Es kann dahin kommen, dass
wir den Menschen misstrauen – ja,
jeder muss sich selbst misstrauen
und den Tag mit einem mea culpa,
mit einem tiefen und aufrichtigen
Reueakt, beschließen; aber wir
haben nicht das Recht, Gott zu
misstrauen. Und es hieße, an Gott
zweifeln, und es wäre mangelnder
Glaube an das Gekommensein des
Heiligen Geistes, würden wir die
Kirche, ihren göttlichen Ursprung
und die Heilsmächtigkeit ihrer
Verkündigung und ihrer Sakramente
in Zweifel ziehen“ (Hl. Josefmaria
Escrivá, Christus begegnen, Nr. 131).

Die Gemeinschaft der Heiligen ist auf
Erden organisch strukturiert, weil
Christus und der Geist sie zum
Sakrament des Heils machen, das
heißt zum Mittel und Zeichen, durch
das Gott der Menschheit das Heil
anbietet. Die Kirche ist innerlich



strukturiert durch die Beziehungen,
die zwischen jenen bestehen, die
durch die Taufe das gemeinsame
Priestertum besitzen, und jenen, die
außerdem durch das Sakrament der
Weihe das Dienst- oder
Amtspriestertum empfangen haben.
Die Kirche ist auch äußerlich
strukturiert, und zwar durch die
Gemeinschaft der Teilkirchen, die
nach dem Bild der Gesamtkirche
gestaltet sind und denen jeweils ein
eigener Bischof vorsteht. Analog
besteht diese Gemeinschaft in
anderen kirchlichen Wirklichkeiten.
Die so strukturierte Kirche dient dem
Geist Christi für die Sendung (vgl. 
Lumen gentium, 8).

Das gemeinsame Priestertum

Beim Eintritt in die Kirche wird der
Mensch in Christus wiedergeboren
und mit ihm durch das Zeichen des
Kreuzes zum König und Priester
gemacht; durch die Salbung des



Geistes wird er zum Priester geweiht.
Außerdem empfangen einige das
Sakrament der Weihe, durch das sie
befähigt werden, Christus für die
anderen Gläubigen sakramental zu
vergegenwärtigen, das Wort Gottes
zu verkündigen und ihre Brüder und
Schwestern im Glauben und im
christlichen Leben anzuleiten. Durch
diesen Unterschied zwischen der
Christenheit als ganzer und den
geweihten Dienern zeigt uns Gott,
dass er uns seine Gnade durch
andere vermitteln will, dass das Heil
von außerhalb unser selbst kommt
und nicht von unseren persönlichen
Leistungen abhängt. In der Kirche
Gottes gibt es also zwei dem Wesen
nach verschiedene Arten der
Teilhabe am Priestertum Christi, die
einander zugeordnet sind. Diese
gegenseitige Zuordnung ist keine
bloß moralische Bedingung für die
Entfaltung der Sendung, sondern die
Weise der Vergegenwärtigung des



Priestertums Christi in dieser Welt
(Lumen gentium, 10 und 11).

Das Priestertum beschränkt sich
daher nicht auf einige besondere
Dienste in der Kirche, denn alle
Christen empfangen ein spezifisches
Charisma und wissen, dass sie als
Glieder eines königlichen
Geschlechts am Priestertum Christi
teilhaben (vgl. hl. Leo der Große, 
Sermo IV, 1). Es handelt sich um eine
allen Christen – Männern und
Frauen, Laien und geweihten
Dienern – gemeinsame Verfasstheit,
die mit der Taufe empfangen und
durch die Firmung bestärkt wurde.
Gläubige sind diejenigen, „die durch
Taufe Christus eingliedert und zum
Volk Gottes gemacht worden sind. Da
sie gemäß ihrer eigenen Stellung am
priesterlichen, prophetischen und
königlichen Amt Christi teilhaben,
sind sie zur Ausübung der Sendung
berufen, die Gott der Kirche
anvertraut hat. Unter ihnen besteht



eine wahre Gleichheit in ihrer
Würde als Kinder
Gottes“ (Kompendium, 177). Das
gemeinsame Priestertum wird
ausgeübt in der Antwort auf die
Berufung zur Heiligkeit und in der
Fortsetzung der Sendung Christi, die
alle mit der Taufe empfangen haben.

Im Judentum und in vielen anderen
Religionen tritt der Priester als
Mittler auf. Wer daher mit Gott in
Beziehung treten will, muss den
Priester bitten, dass er das in seinem
Namen tut. Die Funktion des
Priesters ist die des Mittlers: die
Menschen mit Gott und Gott mit den
Menschen zu verbinden, Opfer
darzubringen und zu segnen. Um das
Priestertum der Gläubigen zu
erklären, haben die Kirchenväter
hervorgehoben, dass jeder einzelne
Christ direkten Zugang zu Gott hat.
Weil wir alle am Priestertum Christi
teilhaben, besteht eine



Unmittelbarkeit und Nähe aller
Christen zu Gott.

Konkret ist der Christ – durch seine
Vereinigung mit Christus – befähigt,
geistliche Opfer darzubringen, die
Welt zu Gott und Gott zur Welt zu
führen. Alle Getauften sind
aufgerufen, Gott und die Menschen
zu einen. Es gibt eine aufsteigende
und eine absteigende Dimension des
gemeinsamen Priestertums. Die
aufsteigende befähigt, unser Leben
mit allem, was dazu gehört,
zusammen mit Christus zu Gott zu
erheben. In ihm, in der heiligen
Messe, erlangen unsere kleinen
Arbeiten und Opfer Ewigkeitswert.
Im Himmel werden wir sie dann
verklärt sehen.

Die absteigende Dimension des
gemeinsamen Priestertums
impliziert, dass der Priester die
Gaben Gottes den Menschen
vermittelt. Es macht uns zu



Werkzeugen der Heiligung anderer,
zum Beispiel durch unser Apostolat.
Das geschieht, wenn die Eltern ihren
Kindern helfen, im Glauben, in der
Hoffnung und in der Liebe zu
wachsen, bzw. die Ehe und das
Familienleben heiligen. Das
geschieht auch, wenn wir unsere
Freunde und Arbeitskollegen Gott
näher bringen: „Während ihr eure
Tätigkeit inmitten der Gesellschaft
entfaltet und an allen edlen
Bestrebungen und redlichen
Arbeiten der Menschen teilnehmt,
dürft ihr den tiefen priesterlichen
Sinn, den euer Leben hat, nicht aus
dem Blick verlieren: Ihr sollt in
Christus Jesus Mittler sein, um alle
Dinge zu Gott zu führen, damit die
göttliche Gnade alles belebt“ (Hl.
Josefmaria Escrivá, Briefe, Rom
28.3.55, Nr. 4). Diese heiligende
Sendung der nicht geweihten
Christen ist eng mit der heiligenden
Sendung der geweihten Priester
verbunden und braucht sie. Der



heilige Josefmaria erklärt, konkret
auf das Apostolat seiner Kinder
Bezug nehmend, dass jeder Einzelne
„versucht, in seiner eigenen
beruflichen Umgebung apostolisch
zu wirken und die Menschen
Christus näherzubringen durch
Beispiel und Wort: durch den Dialog.
Doch im Apostolat, bei der Anleitung
auf den Wegen des christlichen
Lebens, stößt man auf die 
sakramentale Mauer. Die heiligende
Aufgabe des Laien bedarf der
heiligenden Aufgabe des Priesters,
der das Sakrament der Buße spendet,
die Eucharistie feiert und das Wort
Gottes im Namen der Kirche
verkündet“ (Hl. Josefmaria, 
Gespräche, Nr. 69).2

Das gemeinsame Priestertum
schließt auch die königliche Sendung
Christi ein, durch die alle Christen
dazu beitragen, dass Christus in
ihrem Leben und in ihrem Umfeld
herrscht, indem sie den anderen



dienen, besonders den Armen, den
Kranken und Bedürftigen. Dienen ist
die Weise der Ausübung der
königlichen Würde der Christen. Das
hilft uns auch zu entdecken und zu
verwirklichen, was Gott für die Welt
gedacht hat.

Gott hat das gemeinsame Priestertum
und das Weihepriestertum in der
Kirche einander zugeordnet. Sein
Priestertum existiert auf Erden in
dieser gegenseitigen Verwiesenheit.
Klerikalismus bedeutet daher eine
Störung dieser wechselseitigen
Beziehung. Er liegt vor, wenn sich
Kleriker in Angelegenheiten der
anderen Gläubigen einmischen, die
sie nichts angehen, oder wenn nicht
geweihte Gläubigen sich Aufgaben
der Hirten anmaßen.

Die Verschiedenheit der
Berufungen in der Kirche

Die Kirche soll in allen Völkern das
Reich Gottes, das von Christus



grundgelegt wurde, verkündigen und
aufrichten. Auf der Erde ist sie Keim
und Anfang dieses Reiches. Nach
seiner Auferstehung hat der Herr die
Apostel ausgesandt, das Evangelium
zu verkündigen, zu taufen und zu
lehren, alle seinen Gebote zu erfüllen
(Mt 28,18 ff.). Der Herr übertrug
seiner Kirche die Sendung, die der
Vater ihm selbst anvertraut hatte
(Joh 20,21). Vom Anfang der Kirche
an wurde diese Sendung von allen
Christen verwirklicht (Apg 8,4;
11,19), und viele haben ihr Leben
hingegeben, um sie zu erfüllen. Der
Missionsauftrag des Herrn hat seine
Quelle in der ewigen Liebe Gottes,
der seinen Sohn und seinen Geist
gesandt hat, weil er will, dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen (1
Tim 2,4).

In dieser missionarischen Sendung
sind die drei Funktionen der Kirche
auf Erden enthalten: das munus



propheticum (die gute Nachricht von
der Rettung durch Christus zu
verkünden), das munus sacerdotale
(das Leben Christi, der durch die
Sakramente und die Gnade heilt,
wirksam gegenwärtig zu setzen und
zu vermitteln) und das munus regale
(den Christen zu helfen, die Welt zu
Gott zu führen und in Heiligkeit zu
wachsen). Auch wenn alle Gläubigen
an dieser Sendung teilhaben, so
kommt nicht allen dieselbe Rolle zu.
Einige Sakramente und Charismen
prägen und befähigen die Christen
für bestimmte Funktionen, die zur
Sendung gehören.

Wie wir gesehen haben, sind die
Inhaber des gemeinsamen
Priestertums und die Träger des
Weihepriestertums einander
zugeordnet, so dass sie das
Mittlertum Christi auf Erden und
damit die Gaben der Gnade, die Kraft
und das Licht gegenwärtig setzen, die
alle benötigen, um die Sendung zu



entfalten. Einige von ihnen wurden
auf eine spezifische, von den
anderen verschieden Weise Christus
als dem Haupt der Kirche
gleichgestaltet. Durch den Empfang
des Weihesakraments besitzen sie
das Dienstpriestertum, um Christus
für alle anderen Gläubigen
sakramental zu vergegenwärtigen.
Die Bischöfe haben als Nachfolger
der Apostel die Fülle des
Weihesakraments empfangen. Die
Priester, die den Bischöfen direkt
beistehen, nehmen die zweite Stufe
des Sakraments ein. Die dritte Stufe
der Weihe, der Diakonat, gestaltet
dem dienenden Christus gleich, um
dem Bischof und den Priestern bei
der Predigt, bei Liebeswerken und
bei der Feier einiger Sakramente zu
helfen.

Was die Aufgabe betrifft, die Welt zu
Gott zu führen, gibt es zwei große
Lebensstände, die damit befasst sind.
Einer hat die besondere Berufung,



die Welt von innen her zu Gott zu
führen: das sind die Laien. Sie tun
das, indem sie die zeitlichen
Angelegenheiten, mit denen ihr
Leben gleichsam verwoben ist, dem
Willen Gottes gemäß ordnen (vgl. 
Lumen gentium, 31). Da sie am
Priestertum Christi teilhaben, haben
die Laien auch Anteil an seinem
heiligenden, prophetischen und
königlichen Amt (vgl. Kompendium,
189-191). Sie vollziehen die
priesterliche Sendung Christi mit,
wenn sie, vor allem in der
Eucharistie, Gott das eigene Leben
und alle ihre Werke darbringen. Sie
sind beteiligt an der prophetischen
Sendung Christi, wenn sie im
Glauben das Wort Christi annehmen
und es der Welt durch das Zeugnis
ihres Lebens und ihres Wortes
verkündigen. Sie nehmen an der
königlichen Sendung Christi teil, weil
sie von ihm die Kraft empfangen,
durch Selbstverleugnung und
persönliche Heiligkeit in sich und in



der Welt die Sünde zu besiegen, und
die zeitlichen Tätigkeiten des
Menschen und die Institutionen der
Gesellschaft durch sittliche Werte
prägen.

Andere haben die besondere
Berufung, sich von den weltlichen
Wirklichkeiten und Tätigkeiten
abzusondern, indem sie einen
spezifischen Lebensstand wählen,
der gewissermaßen dem Leben in
der zukünftigen Welt ähnelt (sie
heiraten nicht und leben häufig als
Brüder bzw. Schwestern in
Gemeinschaften, besitzen keine
Güter, ändern oftmals ihren Namen,
um so auszudrücken, dass sie für ihr
früheres Leben „sterben“ usw.). Um
in diesen Stand einzutreten, weihen
sie sich Gott auf besondere Weise
durch das Gelübde der evangelischen
Räte: Keuschheit (im Zölibat bzw. in
der Jungfräulichkeit), Armut und
Gehorsam. Das geweihte Leben ist
ein von der Kirche anerkannter



Stand der Teilhabe an ihrer Sendung
durch eine volle Hingabe an Christus
und an die Brüder und Schwestern
und durch ein Zeugnis der Hoffnung
auf das Himmelreich (vgl. 
Kompendium, 192f.).3 Sie erinnern
durch ihre Lebensweise alle anderen
daran, dass sie hier keine bleibende
Stätte haben, bezeugen öffentlich,
dass alle menschlichen
Errungenschaften am Tag des
Kommens des Herrn verwandelt
werden müssen, und ziehen die Welt
gleichsam zu Gott, nachdem sie sich
von ihren Tätigkeiten getrennt haben
(vgl. Lumen gentium, 44; Perfectae
cartitatis, 5).

Laien und Ordensleute führen die
Welt von verschiedenen Positionen
aus zu Gott. Die einen tun es von
innen her und bemühen sich um die
Entfaltung der Schöpfung nach dem
Plan Gottes (vgl. Gen 2,15); die
anderen tun es von außerhalb,
indem sie die Schöpfung zur



Vollendung hinziehen, die sie durch
ihre Lebensweise symbolisch
vorwegnehmen. Die einen haben es
notwendig, dass die anderen sie
erinnern, dass die Welt nicht ohne
den Geist der Seligpreisungen zu Gott
geführt werden kann; diese
wiederum brauchen die anderen, um
daran erinnert zu werden, dass die
ursprüngliche Berufung des
Menschen darin besteht, die
Schöpfung zu der ihr von Gott
zugedachten Vollkommenheit zu
führen; die einen wie die anderen
wirken zusammen beim Aufbau des
Reiches Gottes. Das geweihte Leben
trägt auch durch die Werke der
Liebe, der Wohltätigkeit und der
sozialen Hilfe, denen es sich
großzügig widmet, viel zur
christlichen Belebung der Welt bei.

Außerdem entstehen im Leben der
Kirche viele Wege und Formen, die
gemeinsame Sendung zu
verwirklichen. Das 20. Jahrhundert



hat viele Wirklichkeiten,
Bewegungen, neue monastische
Gemeinschaften und andere neuere
Institutionen entstehen sehen, die
mit ihren Charismen bei der
Evangelisierung zusammenarbeiten.

Die Gebetsoktav für die Einheit der
Christen

Die Kirche ist Eine, weil die Heiligste
Dreifaltigkeit ihr Ursprung und ihr
Vorbild ist; weil Christus, ihr Stifter,
die Einheit aller in einem einzigen
Leib verfügt hat; weil der Heilige
Geist die Gläubigen mit Christus als
ihrem Haupt verbindet. Diese Einheit
äußert sich darin, dass die Gläubigen
denselben Glauben bekennen,
dieselben Sakramente feiern, unter
ein und derselben Hierarchie vereint
sind, eine gemeinsame Hoffnung und
dieselbe Liebe haben.

Die Kirche subsistiert als organisierte
Gesellschaft in der Katholischen
Kirche, die vom Nachfolger Petri und



den Bischöfen in Gemeinschaft mit
ihm geleitet wird (vgl. Lumen
gentium, 8). Nur in ihr kann man die
Fülle der Heilsmittel erlangen, da der
Herr alle Güter des Neuen Bundes
nur dem Kollegium der Apostel mit
Petrus als seinem Haupt anvertraut
hat. Christus hat der Kirche die
Einheit gegeben, und sie subsistiert
in der Katholischen Kirche. Diese
Einheit geht nicht durch die
Spaltungen der Christen verloren.
Die Trennungen unter den Christen
verwunden jedoch die Kirche,
können Anstoß erregen und
verzögern die Evangelisierung.

Personen, die im Stand der Trennung
von der Katholischen Kirche geboren
wurden, können nicht einfach als
Schismatiker oder Häretiker
betrachtet werden. In ihren
Gemeinschaften und Kirchen können
sie kraft der Taufe die Gnade
empfangen. In ihnen gibt es viele
Güter der Heiligung und der



Wahrheit, die von Christus stammen
und zur katholischen Einheit
hindrängen; und der Heilige Geist
bedient sich ihrer als Werkzeuge des
Heils, da ihre Kraft von der Fülle der
Gnade und der Wahrheit stammt, die
Christus der Katholischen Kirche
gegeben hat (vgl. Katechismus, 819).

Die Mitglieder dieser Kirchen und
Gemeinschaften werden Christus in
der Taufe eingegliedert, weshalb wir
in ihnen Brüder und Schwestern
sehen. Wir haben eine gewisse
Gemeinschaft des Gebetes und
anderer geistlicher Güter, haben
sogar mit den Christen, die nicht der
Katholischen Kirche angehören, eine
gewisse Einheit im Heiligen Geist
(Lumen gentium, 15). Diese Einheit
kann wachsen, wenn wir mehr mit
Christus verbunden sind und den
anderen helfen, ihm näher zu sein;
wenn wir die Einheit im
Wesentlichen fördern, die Freiheit
im Nebensächlichen achten und in



allem die Liebe leben; wenn wir das
Haus Gottes für die anderen
anziehender machen; wenn wir in
Ehrfrucht und Achtung gegenüber
dem Papst und der Hierarchie
wachsen, indem wir sie unterstützen
und ihre Lehren befolgen.

Die ökumenische Bewegung ist das
kirchliche Bemühen, das die
sichtbare Einheit der Christen in der
einzigen von Christus gestifteten
Kirche anstrebt. Dieses Bestreben ist
ein Wunsch des Herrn (Joh 17,21). Es
wird durch das Gebet, die Bekehrung
des Herzens, die gegenseitige
brüderliche Kenntnis und den
theologischen Dialog verwirklicht.

Die Gebetsoktav für die Einheit der
Christen ist eine der Initiativen der
ökumenischen Bewegung, die dem
Bereich des so genannten geistlichen
Ökumenismus angehört. Sie entstand
1908 in den Vereinigten Staaten von
Amerika unter Führung des



Episkopalianers Paul Watson, der
später Katholik wurde. Die Päpste
Pius X. und Benedikt XV. haben diese
Initiative gelobt und alle Katholiken
ermuntert, sich ihr anzuschließen.
Sie wird vom 18. zum 25. Januar,
dem Fest der Bekehrung des heiligen
Paulus, begangen. Abgesehen von
der Katholischen Kirche wird sie in
verschiedenen orthodoxen Kirchen
und in vielen christlichen
Gemeinschaften begangen. An
manchen Orten kann sie
Gebetstreffen mit Christen
einschießen, die nicht in voller
Gemeinschaft mit der Katholischen
Kirche stehen, oder sogar ein
liturgisches Gebet, etwa die Vesper.
Am meisten verbreitet ist während
dieser acht angegebenen Tage jedoch
überall das persönliche Gebet für
dieses gemeinsame Anliegen der
sichtbaren Einheit der Christen.

Miguel de Salis



Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
748-945.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 147-193.

Hl. Johannes Paul II., Enzyklika Ut
unum sint, 25.5.1995.

1 „Schon seit langem, seit etwa 25
Jahren habe ich die Gewohnheit,
wenn ich das Credo bete und die
Göttlichkeit der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen
Kirche bekenne, einen kurzen Zusatz
hinzuzufügen: trotz allem. Wenn ich
dies jemandem erzähle und er mich
fragt, was ich damit meine, antworte
ich ihm: deine Sünden und meine
Sünden“ (hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 131).



2 „Heiligkeit – echte Heiligkeit – lässt
sich nicht einschränken; sie füllt
Herz und Seele anderer Menschen
mit ihrem Reichtum. Als Kinder
Gottes heiligen wir uns dadurch, dass
wir andere heiligen. – Verbreitest du
christliches Leben in deiner
Umgebung? Frage dich jeden Tag
danach!“ (hl. Josefmaria, Im Feuer
der Schmiede, Nr. 856).

3 „Es ist unsere Aufgabe als Christen,
diese Herrschaft Christi mit unseren
Worten und Werken kundzutun. Der
Herr will die Seinen auf allen Wegen
der Erde haben. Einige ruft Er in die
Wüste, damit sie dem Trubel der
Welt fernbleiben und so vor den
anderen Menschen Zeugnis davon
ablegen, dass es Gott gibt. Wieder
anderen vertraut Er das priesterliche
Amt an. Die Mehrzahl will Er mitten
in der Welt und in den irdischen
Dingen haben. Darum müssen diese
Christen Christus überall hintragen,
wo Menschen arbeiten: in die



Fabriken, ins Labor, aufs Feld, in die
Werkstatt, auf die belebten Straßen
der Großstadt und auf einsame
Bergpfade“ (hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 105).

Miguel de Salis

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-15-die-von-christus-

gestiftete-kirche/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/thema-15-die-von-christus-gestiftete-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-15-die-von-christus-gestiftete-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-15-die-von-christus-gestiftete-kirche/

	Thema 15. Die von Christus gestiftete Kirche

