
opusdei.org

Thema 12. Die
Menschwerdung

Jesus ist der Sohn Gottes, der
um unseres Heiles willen
Mensch geworden ist. Er ist
vollkommener Gott und
vollkommener Mensch. Er
nahm unsere materielle und
leibliche Verfasstheit an, die
vielen Bedürfnissen
unterworfen ist, um uns von
unseren Sünden zu befreien.
Die Jungfrau Maria ist wahrhaft
Mutter Gottes, weil der, den sie
durch das Wirken des Heiligen
Geistes als Mensch empfing,
kein anderer ist als der ewige
Sohn des Vaters.



18.07.2023

Die Identität Jesu im Neuen
Testament

Die Evangelien erzählen uns die
Geschichte Jesu und bilden so die
Grundlage jeder Lehre über Christus.
Die Christologie ist nichts anderes als
die Reflexion darüber, wer Jesus ist
und wozu er in der Welt gekommen
ist.

Diese Reflexion nimmt ihren
Ausgangspunkt von den Schriften
des Neuen Testaments: den
Evangelien, den Briefen des Paulus
und des Johannes sowie den anderen
Büchern. Sie fragen zugleich nach
Jesus und nach seiner Bedeutung für
den Menschen. Sie gehen dabei von
einer wichtigen Überzeugung aus:
dass Jesus nicht ein bloßer Mensch
sein kann.



In der Tat haben die ersten Christen
in den Jahren nach der Auferstehung
den Namen Jesu verehrt, sie lobten
ihn, sangen ihm Hymnen und kamen
an den Sonntagen zusammen, um in
der Eucharistie sein Gedächtnis zu
feiern.

All das war logisch, wenn man das
Leben Jesu in seiner Gesamtheit
betrachtete. In den Evangelien wird
deutlich, dass Jesus sich als
einzigartiger Repräsentant Gottes in
der Welt betrachtet und sogar (auf
demütige und natürliche Weise)
göttliche Vollmachten beansprucht,
wie etwa Sünden zu vergeben, das
Wort, das Gott durch Mose an das
Volk gerichtet hat, zu ergänzen oder
absolute Liebe zu seiner Person zu
verlangen. All das bestätigt er durch
große Wunder wie die
Auferweckung des Lazarus oder
seine Macht über Naturkräfte,
Menschen und Dämonen. Er selbst
ist von den Toten auferstanden und



hat vom Thron des Vaters aus den
Heiligen Geist gesandt. Damit
erfüllen sich in Jesus auch die
Verheißungen Gottes für die letzten
und endgültigen Zeiten: die
Errichtung eines Reiches, das ewig
dauern soll und dessen Messias-
König der im Himmel thronende
Jesus ist. Jesus konnte nicht ein
bloßer Mensch sein, so heilig man
ihn sich auch denken mochte.

Diese Überzeugung warf jedoch eine
fundamentalen Frage auf: Welche
Beziehung hatte Jesus zu Gott? Das
war für die ersten Christen nicht
leicht zu beantworten. Sie
bekannten, dass es nur einen
einzigen Gott gibt, waren sich aber
auch bewusst, dass Jesus gewirkt und
gesprochen hatte, als sei er selbst
Gott. Das Problem war also: Kann
man sagen, dass Jesus Gott ist? In
welchem Sinn? Bedeutet das nicht,
zwei Götter zu bekennen? Letzteres
wäre widersinnig, denn die



Christenheit war wie das Juden
überzeugt, dass es nur einen
einzigen Gott gibt und geben kann.
Welche Beziehung bestand also
zwischen Jesus und dem Gott Israels?

Nach und nach sollten diese
Schwierigkeiten befriedigend gelöst
werden. Schon in den Briefen des
heiligen Paulus sehen wir, wie der
Apostel auf verschiedene Weisen die
Gottheit Jesu zum Ausdruck bringt,
ohne ihn mit Gott Vater
gleichzusetzen und ohne zwei Götter
zu bekennen. Zum Beispiel schreibt
er an die Korinther: Wir haben nur
einen Gott, den Vater. Von ihm
stammt alles, und wir leben auf ihn
hin. Und einer ist der Herr Jesus
Christus. Durch ihn ist alles, und wir
sind durch ihn (1 Kor 8,6). Er sagt „ein
einziger Gott und ein einziger Herr“,
denn im Alten Testament war „Herr“
die „gebräuchlichste Bezeichnung für
die Gottheit des Gottes
Israels“ (Katechismus der



Katholischen Kirche, Nr. 446). „Die
ersten Glaubensbekenntnisse der
Kirche legen Jesus von Anfang an
den göttlichen Würdetitel ’Herr’ bei.
Damit sagen sie, dass die Macht, die
Ehre und Herrlichkeit, die Gott
gebühren, auch Jesus zukommen,
weil er ,Gott gleich‘ ist“ (Katechismus,
Nr. 449).

Das alles kommt noch klarer im
Johannesevangelium zum Ausdruck,
das von Anfang an deutlich
unterscheidet zwischen Gott Vater
und dem Wort Gottes, das von
Ewigkeit in Gott war und selbst Gott
ist (vgl. Joh 1,1). Nach Johannes ist
Jesus das Fleisch gewordene Wort,
das Mensch geworden und zu
unserem Heil in die Welt gekommen
ist. Dieses Wort existiert vor der Zeit
und der Schöpfung und ist daher
nicht geschaffen. Es ist immer Wort
des Vaters gewesen und
unterscheidet sich daher vom Vater,
auch wenn es mit ihm in Beziehung



steht. Es handelt sich um einen
wichtigen Text, in dem Johannes auf
das Problem eingeht, wie man sagen
kann, dass Jesus Gott ist, ohne damit
zu sagen, dass es zwei Götter gibt.
Dieses Wort – so denkt Johannes – ist
göttlich wie der Vater selbst, kann
aber nicht als ein zweiter Gott
betrachtet werden, da es zur Gänze
auf den Vater bezogen ist. Hier öffnet
sich der Weg zur Betrachtung des
einen Gottes in der Dreifaltigkeit der
Personen: Vater, Sohn und Geist. So
eröffnet der Gott Israels im Neuen
Testament sein innerstes Wesen und
offenbart sich als Liebe, auf der die
vollkommene Einheit der drei
göttlichen Personen beruht.

Die Identität Jesu im Licht der
christologischen Konzilien

In den auf die Zeit der Apostel
folgenden Jahrhunderten hat die
Kirche ihr Wissen um Jesus besser
definiert und es, gestützt auf die



Aussagen des Neuen Testaments,
weiter vertieft. Die Verbreitung des
Evangeliums führte zum Kontakt mit
der nicht-jüdischen Welt, besonders
mit dem griechischen Denken, das
eine Vielzahl von Göttern
unterschiedlichen Ranges zuließ.

So erschien es denkbar, dass Jesus
eine Art zweiter Gott ist, geringer als
der Vater und veränderlich, so dass
er Fleisch annehmen konnte
(während der Vater unveränderlich
ist). Das war die Auffassung des
Arius, auf die das Konzil von Nizäa
im Jahr 325 reagierte (vgl. 
Katechismus, Nr. 465). Auf diesem
Konzil bildete sich heraus, was wir
jeden Sonntag im Credo bekennen:
Jesus Christus ist „Gott von Gott,
Licht von Licht, wahrer Gott vom
wahren Gott, gezeugt und nicht
geschaffen, eines Wesens mit dem
Vater“. Damit war klar, dass dem
Vater und dem Sohn gemeinsam das



einzige Gottsein zukommt und dass
sie dieselbe Würde haben.

Ein Jahrhundert später stellte sich
ein weiteres wichtiges Problem:
Wenn Jesus Gott ist – wie kann er
zugleich Mensch sein? Die Erfahrung
sagt uns, dass der Mensch ein
Individuum ist und dass Gott
gleichfalls ein eigenes individuelles
Wesen ist. Wie können sie eine
einzige Realität sein? Handelt es sich
bei Christus nicht eher um zwei
verschiedene Wesen, auch wenn sie
irgendwie eng miteinander
verbunden sind? In diese Richtung
zielte die Ansicht des Patriarchen
von Konstantinopel, Nestorius. Für
ihn bildeten Gott und der Mensch
Jesus eine Einheit, weil sie immer in
vollkommener Einheit wirken, wie
ein Pferd im Galopp mit dem Reiter,
der es lenkt, gleichsam eine Einheit
bildet, auch wenn sie in Wirklichkeit
zwei verschiedene Wesen sind. Aus
dieser Vorstellung schloss Nestorius,



dass Jesus zwar geboren wurde, in
Palästina gelebt hat und am Kreuz
gestorben ist usw., dass man all das
aber nicht von Gott aussagen kann.
Das ewige Wort ist unveränderlich.
Es kann nicht wie ein menschliches
Wesen geboren werden. Deshalb
kann man auch nicht sagen, dass
Maria die Mutter Gottes ist; sie ist
nur die Mutter des Menschen Jesus.

Das Problem dieser „Lösung“
bestand darin, dass sie nicht wirklich
garantierte, dass Christus ein
einziges Wesen ist, eine einzige
lebendige Wirklichkeit, wie die
Evangelien sie darstellen. Das Konzil
von Ephesus im Jahr 431
widersprach der Auffassung des
Nestorius. Es lehrte, dass die zweite
Person der Dreifaltigkeit, das Wort
Gottes, Mensch geworden ist, sich
also eine menschliche Natur
angeeignet und in sich integriert hat.
Deshalb ist Jesus ein einziges
Individuum – und nicht zwei



verschiedene Wirklichkeiten, die
mehr oder weniger miteinander
verbunden sind, wie Nestorius
behauptete. Mit dem Namen „Jesus“
bezeichnen wir das ewige Wort,
nachdem es eine menschliche Natur
angenommen hat, also Mensch
geworden ist. Diese Lehre, die auf
dem Konzil von Ephesus formuliert
wurde, ist unter dem Namen
„hypostatische Union“ bekannt (weil
das Menschliche in die präexistente
Person des Wortes bzw. die 
hypostasis des Wortes aufgenommen
wird).

Diese Lehre wurde jedoch von
einigen missverstanden, die dachten,
dass das menschliche Element, das in
die göttliche Person aufgenommen
wurde, von dieser absorbiert worden
ist und so seine eigene Konsistenz
verloren hat. Um diesem Irrtum zu
begegnen, hat das Konzil von
Chalzedon zwanzig Jahre später die
Lehre von Ephesus neu formuliert:



Jesus ist eine einzige Person, erklärte
das Konzil, die aber auf doppelte
Weise existiert: als Gott ewig und als
Mensch in der Zeit. Jesus ist wahrer
Gott und wahrer Mensch,
vollkommener Gott und
vollkommener Mensch. Auf dieser
Grundlage präzisierten die folgenden
Konzilien die Lehre von Chalzedon
und leiteten daraus weitere
Konsequenzen ab, so zum Beispiel,
dass Jesus einen wahren
menschlichen Willen hat, da er
wirklich Mensch ist. Und als Mensch
hat er das Werk unserer Erlösung
vollbracht.

Die Menschwerdung

Das Wesentlich an der Lehre von der
Menschwerdung besteht,
unabhängig von diesen historischen
Fragen, in der Anwesenheit des
Sohnes Gottes in der Geschichte.
Durch seine menschlichen Worte
und Gesten erkennen wir den Sohn



Gottes und begreifen irgendwie, wie
Gott selbst ist. Vor allem sehen wir,
dass Gott Liebe ist, eine starke Liebe,
die fähig ist, das Leben für uns
hinzugeben.

Die Inkarnation ist Werk des
dreifaltigen Gottes. Der Vater sendet
seinen Sohn in die Welt, das heißt,
der Sohn tritt in die Zeit ein und
macht sich das menschliche Wesen
zu Eigen, die Menschennatur, die der
Heilige Geist im jungfräulichen
Schoß Marias mit ihrer Mitwirkung
und ihrer Zustimmung erweckt. So
beginnt das Wort Gottes, das von
Ewigkeit existiert, auch als Mensch in
der Geschichte zu existieren.

Die Gegenwart des Sohnes Gottes in
der Geschichte bedeutet auch Nähe
des Vaters und des Heiligen Geistes,
denn in Jesus, und durch ihn, geben
sich auch die anderen göttlichen
Personen den Menschen zu
erkennen. Vor allem der heilige



Johannes hat diese Aspekte betont:
Das Kommen Jesu offenbart die
innersten, unzugänglichen
Merkmale des göttlichen Seins, so
dass der, den nie jemand gesehen hat
(Joh 1,18), im Leben Christi, des
menschgewordenen Eingeborenen,
zugänglich wird. Christus zeigt durch
Taten, Gefühle und Worte seine
Beziehung zum Vater und zu den
Menschen, das Wohlwollen Gottes
gegenüber den Geschöpfen sowie
Wert und Sinn der irdischen
Wirklichkeit.

Jesus ist daher der einzige Sohn
Gottes, der um unseres Heiles willen
Mensch geworden ist. Er ist auch der
Träger des Heiligen Geistes, sein
Tempel und seine Wohnstatt in der
Geschichte, weshalb man ihn auch
„Christus“, den Gesalbten, nennt.
Manche Persönlichkeiten des Alten
Testaments sind wegen ihrer
besonderen Berufung oder Sendung
und zur Bezeichnung der Gegenwart



des göttlichen Geistes in ihnen mit Öl
gesalbt worden; die Salbung Jesu ist
jedoch viel radikaler, denn sie beruht
auf seinem Menschsein selbst, auf
dem Geheimnis der Inkarnation.
Jesus tritt in die Welt ein als der zur
Gänze vom Geist Gesalbte, weshalb
alles an ihm auf die göttliche
Gegenwart verweist und die Reinheit
und Geistigkeit der Wirklichkeit des
Himmels widerspiegelt.

Diese radikale Gegenwart des Geistes
erfüllt ihn auch mit Gnade und
übernatürlichen Gaben, die er in
seinen Handlungen, die voll der
Gerechtigkeit und Güte sind, entfaltet
und die seine Worte prägen. Sie sind
machtvoll oder sanft, immer aber
voll Weisheit und Leben. Alles an
Jesus offenbart uns die Liebe Gottes,
und diese Liebe, die sein
menschliches Herz erfüllt, wird über
die Wirklichkeit ausgegossen, die er
vorfindet – besonders die durch die
Sünde verwundete Wirklichkeit, die



er wieder herstellt und zum Vater
zurückführt.

Die menschliche Erkenntnis und
der menschliche Wille Jesu

Wir haben schon gesehen, dass Jesus
vollkommener Gott und
vollkommener Mensch ist. Da er Gott
ist, hat er natürlich eine ewige und
zeitlose Erkenntnis aller Dinge; aber,
einmal Mensch geworden, folgt seine
Erkenntnis der dem Menschen
eigenen Weise des Wissens; das
heißt, Jesus erkennt die äußere
Wirklichkeit wie wir durch
Erfahrungen, Vorstellungen, Begriffe
usw., die sich in seinem
menschlichen Geist bilden. Indem
Christus Mensch wurde, wollte er die
Gesetze der Natur nicht
überspringen und musste daher viele
Dinge wie jeder Mensch lernen. Er
lernte sprechen, lesen, arbeiten; er
erfasste nach und nach das für das
praktische Leben Notwendige und



lernte auch, hauptsächlich durch
Maria und Josef, viele Dinge der
Religiosität Israels kennen.

Der menschliche Geist Christi war,
wie jeder menschliche Verstand,
begrenzt. Das bedeutet aber nicht,
dass der Herr keine Kenntnisse
gehabt hätte, die über die Erfahrung
oder den gewöhnlichen
menschlichen Wissenserwerb
hinausgehen: übernatürliches
Wissen. Die Evangelien zeigen zum
Beispiel, dass Jesus die Verleugnung
des Petrus und den Verrat von Judas
voraussah. In diesen und ähnlichen
Fällen handelte es sich um
Einsichten, die der menschliche Geist
Christi durch göttliche Eingebung
empfing.

Zweifellos war jedoch die wichtigste
und tiefste Erkenntnis Jesu in seinem
irdischen Leben die seines Vaters
Gott. Auch dieses Wissen war zutiefst
übernatürlich. Es war eine dauernde



Dimension seines Lebens und seiner
Innerlichkeit, weil seine Person ewig
mit dem Vater verbunden war – er ist
der Eingeborene des Vaters – und
seine Menschheit in seine Person
integriert war. Deshalb erfuhr Jesus
in seinem menschlichen Bewusstsein
seine vollkommene Einheit mit dem
Vater. Er war sich vollkommen
bewusst, dass er Gottes Sohn ist, in
die Welt gesandt, um die Menschen
zu retten.

Das Kompendium des Katechismus
der Katholischen Kirche hat die
menschliche Erkenntnis Christi
folgendermaßen zusammengefasst:
„Der Sohn Gottes hat einen von einer
vernunftbegabten menschlichen
Seele belebten Leib angenommen.
Mit seinem menschlichen Verstand
hat Jesus vieles durch die Erfahrung
gelernt. Doch auch als Mensch hatte
der Sohn Gottes eine innige und
unmittelbare Kenntnis Gottes, seines
Vaters. Er durchschaute auch die



geheimen Gedanken der Menschen
und wusste voll und ganz um die
ewigen Ratschlüsse, die zu enthüllen
er gekommen war“ (Nr. 90).

Jesus hatte auch einen wahren
menschlichen Willen und war ein
ganz freier Mensch. In erster Linie
war er frei, weil er nicht jener
inneren Unordnung unterworfen
war, die in uns von der Erbsünde
stammt und uns leicht den drei
Begierden nachgeben lässt – der
Welt, der Augen und des Fleisches –,
so dass wir durch sie versklavt zu
werden. Der Heilige Geist hat seine
Menschheit von Anfang an im Schoß
Marias geformt und war danach in
seinem Leben immer ganz
gegenwärtig. In einem tieferen Sinn
aber war Jesus frei, weil seine
Handlungen immer von der Liebe zu
seinem Vater und der ihm
anvertrauten Sendung bewegt
waren. Er wollte in jedem
Augenblick den Willen des Vaters



vollbringen, und die Liebe des
Heiligen Geistes in seinem Herzen
erfüllte seine Handlungen mit
Gerechtigkeit und Liebe. Deshalb ist
Jesus, wie das II. Vatikanische Konzil
sagt, für uns das Vorbild dessen, was
der Mensch ist (vgl. Gaudium et spes,
Nr. 22).

Diese große Freiheit Christi kam auf
viele Weisen zum Ausdruck. Er ließ
sich nicht durch Personen, Umstände
oder irgendwelche Ängste
bestimmen, noch beachtete er die
kulturellen Schranken der
Gesellschaft seiner Zeit, in der die
Gerechten die Sünder verachteten
und den Kontakt mit ihnen mieden.
Jesus aß zusammen mit Sündern und
berief aus diesem gesellschaftlich
verachteten Umfeld sogar einige, wie
Matthäus, zu seinen Jüngern. Er
hatte auch keine Hemmungen, mit
nutzlosen legalistischen Bräuchen zu
brechen, auch wenn sie damals weit
verbreitet waren, noch in Zorn zu



geraten und die Tische der Händler
umzustoßen, durch die die Würde
des Tempels entweiht wurde. Er ließ
sich weder von seiner Familie noch
von den Strukturen der Macht
bestimmen; er scheute sich nicht,
den Pharisäern entgegenzutreten
und zu tadeln, was sie falsch
machten; vor allem aber gab er sein
Leben freiwillig für uns hin. Die
große Freiheit Jesu ist also
erkennbar. Sie erlaubte ihm,
jederzeit das zu wählen, was für die
Menschen gut und dem Vater
wohlgefällig war.

In all dem verwirklichte Jesus mit
seinem menschlichen Willen, was er
zusammen mit dem Vater und dem
Heiligen Geist von Ewigkeit
beschlossen hatte. Die Handlungen
Christi trugen die Liebe und die
Barmherzigkeit Gottes hinein in die
Geschichte der Menschen.



Die Bedeutung des Mysteriums der
Inkarnation

Wenn wir im Credo beten, dass der
eingeborenen Sohn Gottes Mensch
geworden ist und durch das Wirken
des Heiligen Geistes aus der Jungfrau
Maria geboren wurde, so bekennen
wir, dass die vom Wort
angenommene Menschheit eine
wahre und wirkliche ist, Frucht des
Fleisches einer Frau ist, so dass er
einer von uns ist und unserem
Geschlecht angehört. Wäre das nicht
der Fall, so hätte er kein
menschliches Herz und keine
menschliche Seele, könnte er weder
leiden noch sterben, und es gäbe
keine Auferstehung. Das Geheimnis
der Inkarnation ist daher die
Grundlage und die Voraussetzung für
alle anderen Geheimnisse des Lebens
Jesu.

Das Wort hat unsere materielle und
leibliche, vielen Bedürfnissen



unterworfene Verfasstheit
angenommen, um uns von unseren
Sünden zu erlösen und in das Haus
unseres Vaters Gott zurückzuführen,
der uns erschaffen hat, damit wir
seine Adoptivkinder werden. Dieses
Erlösungswerk hat der Herr durch
alle seine Taten vollbracht, auch in
den Jahren seiner Jugend, die
öffentlich nicht besonders relevant
waren (also während seines
sogenannten „verborgenen Lebens“).

Alle Handlungen Jesu bewirken
unsere Erlösung, denn indem er sie
auf gerechte, dem Vater
wohlgefällige Weise vollzieht, macht
er sie dazu geeignet, dass auch wir
sie auf diese Weise leben, und öffnet
uns so den Weg. Die Kirchenväter
sagen gern, dass Jesus unsere Natur
dadurch, dass er sie annahm, geheilt
und gereinigt hat. Wir können diese
Idee weiterführen und sagen, dass
der Herr das gewöhnliche Leben
geläutert hat, indem er es selbst



führte: Er hat es in etwas
verwandelt, das Gott gefällt. So stellt
der heilige Josefmaria fest: „Indem
Jesus wie einer von uns aufwächst
und lebt, offenbart Er uns, dass das
menschliche Dasein, das
gewöhnliche und alltägliche Tun
einen göttlichen Sinn hat“ (Christus
begegnen, Nr. 14). Von seinem Platz
im Himmel aus gibt uns der
auferstandene Jesus seine Gnade, die
uns befähigt, in unseren täglichen
Aufgaben Gottes Liebe zu uns zu
entdecken, so dass sie für uns zu
einem Weg der Heiligkeit werden. So
ist Jesus durch sein Leben selbst
unser Weg, der zum Vater führt.

Abgesehen von ihrem erlösenden
Wert, haben die Werke Jesu, weil sie
uns die Liebe Gottes zeigen, auch
einen offenbarenden Wert; und sie
haben einen rekapitulierenden Wert,
da sie den Plan Gottes für die
Menschheit verwirklichen und die



Herrschaft Gottes, sein Reich, in der
Welt aufrichten.

Maria, Mutter Gottes und Mutter
der Kirche

Die Jungfrau Maria war von Ewigkeit
vorherbestimmt, Mutter Gottes zu
sein, zusammen mit der Inkarnation
des Wortes.

„Da Maria zur Mutter des Erlösers
ausersehen war, ’ist sie von Gott mit
den einer solchen Aufgabe
entsprechenden Gaben beschenkt
worden’ (LG 56)“ (Katechismus, 490).
Der Erzengel Gabriel grüßte sie bei
der Verkündigung als voll der Gnade
(Lk 1,28). Schon bevor das Wort
Fleisch annahm, war Maria, weil sie
den göttlichen Gaben entsprach, voll
der Gnade. Der Herr gewährte ihr
diese besonderen Gaben, weil er sie
vorbereitete, seine Mutter zu
werden. Von ihnen geführt, konnte
sie ihre freie Zustimmung zu ihrer
Berufung geben (vgl. Katechismus,



490), von jeder persönlicher Sünde
rein bleiben (vgl. Katechismus, 493)
und sich völlig dem Dienst am
Erlösungswerk des Sohnes hingeben.

Sie selbst wurde von ihrer
Empfängnis an erlöst: „Das bekennt
das Dogma von der unbefleckten
Empfängnis, das 1854 vom sel. Papst
Pius IX. verkündigt wurde: ‚… dass

die seligste Jungfrau Maria im ersten
Augenblick ihrer Empfängnis durch
die einzigartige Gnade und
Bevorzugung des allmächtigen Gottes
im Hinblick auf die Verdienste
Christi Jesu, des Erlösers des
Menschengeschlechtes, von
jeglichem Makel der Urschuld
unversehrt bewahrt wurde‘ (Bulle
‚Ineffabilis Deus‘: DS
2803)“ (Katechismus, 491).

Die heilige Maria ist wahrhaft Mutter
Gottes, weil „der, den sie durch den
Heiligen Geist als Menschen
empfangen hat, (…) kein anderer als



der ewige Sohn des Vaters, die zweite
Person der heiligsten Dreifaltigkeit
ist“ (Katechismus, 495).

Maria war immer Jungfrau. Von
alters her bekennt die Kirche im
Credo und feiert in ihrer Liturgie
„Maria als die ,allzeit
Jungfräuliche’ (vgl. LG
52)“ (Katechismus, 499; vgl. 496-507).
Dieser Glaube der Kirche spiegelt
sich in der alten Formulierung
wider: „Jungfrau vor der Geburt, bei
der Geburt und nach der Geburt“.
Von Anfang an „hat die Kirche
bekannt, dass Jesus einzig durch die
Kraft des Heiligen Geistes im Schoß
der Jungfrau Maria empfangen
wurde“ (Katechismus, 496). Maria
blieb auch bei der Geburt Jungfrau,
weil Jesus bei der Geburt ihre
Jungfräulichkeit heiligte (vgl. 
Katechismus, 499). Und sie blieb auch
Jungfrau nach der Geburt Jesu.



Maria wurde in den Himmel
aufgenommen. „,Schließlich wurde
die unbefleckte Jungfrau, von jedem
Makel der Erbsünde unversehrt
bewahrt, nach Vollendung des
irdischen Lebenslaufs mit Leib und
Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Königin des
Alls vom Herrn erhöht, um
vollkommener ihrem Sohn
gleichgestaltet zu sein, dem Herrn
der Herren und dem Sieger über
Sünde und Tod‘ (LG 59). Die
Aufnahme der heiligen Jungfrau ist
eine einzigartige Teilhabe an der
Auferstehung ihres Sohnes und eine
Vorwegnahme der Auferstehung der
anderen Christen“ (Katechismus,
966).

Maria ist die Mutter des Erlösers.
Ihre göttliche Mutterschaft zieht
daher auch ihre Mitwirkung bei der
Erlösung der Menschen nach sich:
„Maria (…) umfing den Heilswillen
Gottes mit ganzem Herzen und von



Sünde unbehindert und gab sich als
Magd des Herrn ganz der Person und
dem Werk ihres Sohnes hin und
diente so unter ihm und mit ihm in
der Gnade des allmächtigen Gottes
dem Geheimnis der
Erlösung“ (Lumen gentium, Nr. 56).
Diese Mit-wirkung zeigt sich
hauptsächlich in ihrer geistlichen
Mutterschaft. Sie ist wirklich unsere
Mutter in der Ordnung der Gnade
und wirkt bei der Geburt zum Leben
der Gnade und beim geistlichen
Fortschritt der Gläubigen mit.
Außerdem kümmert sie sich vom
Himmel aus um uns als Mutter,
indem sie uns durch ihre vielfältige
Fürsprache von Gott die Gnaden
erwirkt, die wir für unsere
christliche Berufung und unser Heil
benötigen (vgl. Katechismus, 969).

Maria ist Typus und Vorbild der
Kirche: „Weil sie dem Willen des
Vaters, dem Erlösungswerk ihres
Sohnes und jeder Anregung des



Heiligen Geistes voll und ganz
zustimmte, ist die Jungfrau Maria für
die Kirche das Vorbild des Glaubens
und der Liebe. Daher ist sie
’schlechthin herausragendes und
geradezu einzigartiges Glied der
Kirche’ (LG 53); sie stellt das ,Urbild
der Kirche‘ (LG 63)
dar“ (Katechismus, 967). Paul VI.
ernannte am 21. November 1964
Maria feierlich zur Mutter der
Kirche, um ausdrücklich die
mütterliche Funktion
hervorzuheben, die die Jungfrau für
das christliche Volk ausübt.

Angesichts aller dieser Aussagen ist
es verständlich, dass die Andacht der
Kirche zur allerseligsten Jungfrau ein
wesentliches Element der
christlichen Frömmigkeit darstellt.
Maria „wird mit Recht von der
Kirche mit einem Kult eigener Art
geehrt“ (Katechismus, 971), der in
den vielen Festen, liturgischen
Gedenktagen und



Frömmigkeitsübungen, die ihr die
Katholiken widmen, zum Ausdruck
kommt.

Antonio Ducay

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
430-534, 720-726 und 963-975.

Johannes Paul II., Jesus Christus, der
Erlöser. Katechesen 1986-1989, St.
Ottilien 1993.

Empfohlene Lektüren

Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015.

Vicente Ferrer Barrientos, Jesus
Christus unser Erlöser. Einführung in
die Christologie, Fassbaender, Wien
2002.

Antonio Ducay



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/thema-12-die-
menschwerdung/ (11.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/thema-12-die-menschwerdung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-12-die-menschwerdung/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-12-die-menschwerdung/

	Thema 12. Die Menschwerdung

