opusdei.org

Thema 1. Die
Sehnsucht nach Gott

Auf dem Grund des
menschlichen Geistes finden
wir ein Verlangen nach Gluck,
die Hoffnung auf eine definitive
Heimat. Wir sind irdische
Wesen, aber wir sehnen uns
nach dem Ewigen, nach Gott.
Diesen Gott konnen wir —
ausgehend von der Welt und
von der menschlichen Person
selbst — mit Sicherheit als
Ursprung und Ziel des
Universums und als unser
hochstes Gut erkennen.



29.07.2023

1. Die Sehnsucht nach Gott: Der
Mensch ist ,gottfahig“. Das
Verlangen nach dem
vollkommenen Gliick ist Verlangen
nach Gott

»,Der Mensch ist geschaffen zum
Glucklichsein wie der Vogel zum
Fliegen“, schreibt ein russischer
Dichter des 19. Jahrhunderts. Alle
suchen das Glick, das eigene Wohl,
und gestalten ihr Leben so, wie sie
meinen, es am besten erreichen zu
konnen. Menschliche Giiter, die uns
vervollkommnen und bereichern,
machen uns gliicklich. Aber in
diesem Leben ist das Glick immer
durch einen Schatten getriibt. Nicht
nur, weil wir manchmal, nachdem
wir Gutes erhalten haben, uns daran
gewoOhnen (was hdufig vorkommt,
wenn sich unsere Wiinsche erfiillt



haben), sondern radikaler, weil kein
geschaffenes Gut die Sehnsucht nach
dem Gluck des Menschen zu stillen
vermag und weil auflerdem die
geschaffenen Giter verganglich sind.

Wir sind Menschen, in Einheit von
Leib und Geist, personliche Wesen.
Unsere geistige Natur befahigt uns,
uber die konkreten Wirklichkeiten,
mit denen wir in Beziehung stehen,
hinauszugehen: Personen,
Institutionen, materielle Guter... Dass
wir die verschiedensten Aspekte der
Wirklichkeit erfassen, schopft unsere
Erkenntnisfahigkeit nicht aus.
Unsere Fragen kommen an kein
Ende, immer konnen wir neue Dinge
erkennen oder sie tiefer verstehen.
Und Ahnliches gilt fiir unsere
Fahigkeit zu lieben: Es gibt nichts
Geschaffenes, das uns vollkommen
sattigt; immer konnen wir mehr
lieben, bessere Dinge lieben. Und
irgendwie fihlen wir uns zu all dem
angetrieben. Neue Ziele zu erreichen,



macht uns gliicklich; es macht uns
Freude, die Probleme unserer
Umwelt besser zu verstehen; neue
Situationen zu entdecken und
Erfahrungen zu sammeln. Wir
streben nach all dem und sind
bedriickt, wenn wir es nicht
erreichen. Wir empfinden Sehnsucht
nach der Fille. Darin liegt ein
Hinweis auf unsere Grofse, auf die
Tatsache, dass es in uns etwas
Unendliches gibt, das jede konkrete
Wirklichkeit, die Teil unseres Lebens
bildet, ibersteigt.

Die Welt ist jedoch vergdnglich. Wir
selbst sind verganglich, und alles,
was uns umgibt, ist verganglich. Die
Menschen, die wir lieben, die
Erfolge, die wir erzielen, die Giiter,
die wir geniefden... es gibt nichts, das
wir fur immer behalten konnen. Wir
wiurden die Dinge gern festhalten, sie
immer bei uns haben, weil sie unser
Leben verbessern, es bereichern, uns
ergodtzen. Doch am Grund unseres



Bewusstseins nehmen wir wahr, dass
sie verganglich sind, uns nicht
immer begleiten werden und dass sie
uns gelegentlich ein Glick
versprechen, das sie nur sehr
beschriankt geben konnen. ,,Alles
tragt das Siegel der Vergdnglichkeit
in sich, verborgen unter
VerheifSungen. Denn der Schrecken
und die Schande der Dinge ist ihre
Vergéanglichkeit; und um diese
schandliche Wunde zu verbergen
und die Einfaltigen zu tduschen,
verkleiden sie sich mit farbigen
Gewdandern.*' Dieser Schatten, der
auf allem Irdischen liegt, berihrt uns
tief, erschreckt uns, wenn wir
daruber nachdenken, und weckt in
uns den Wunsch, es moge nicht so
sein. Wir suchen nach einem
Ausweg, um zur Fille zu gelangen.
Das ist die Sehnsucht nach dem Heil
im Herzen des Menschen.

Wir haben also zwei verschiedene
Arten menschlicher Sehnsucht



gefunden, die auf den ,,Hunger nach
Transzendenz“ hinweisen, der den
Menschen kennzeichnet. Angesichts
der verschiedenen Erfahrungen des
Guten erwacht in uns die Sehnsucht
nach der Fulle (des Seins, der
Wahrheit, des Guten, der Schonheit,
der Liebe); und angesichts der
verschiedenen Erfahrungen des
Bosen erwacht in uns die Sehnsucht
nach dem Heil (dem Weiterleben, der
Rechtschaffenheit, der Gerechtigkeit,
des Friedens). Es handelt sich um
Erfahrungen der Transzendenz, die
in uns eine Art Heimweh wecken.
»Der Mensch ist geschaffen, um
gliicklich zu sein, wie der Vogel zum
Fliegen.“ Die Erfahrung lehrt aber,
dass das Gluick in dieser Welt nicht
vollkommen ist, dass das Leben nie
ganz befriedigt und dass es jenseits
unserer Versuche liegt, es ganz zu
erreichen. Wir erahnen es, aber wir
erreichen es nie. Deshalb gibt es am
Grund des menschlichen Geistes ein
Unbehagen, ein Unbefriedigtsein, ein



Verlangen nach Gliick, das auf eine
geheime Hoffnung hinweist: die
Hoffnung auf ein Zuhause, auf ein
definitives Vaterland, in dem sich der
Traum eines ewigen Gliicks, einer
Liebe fiir immer erfillt. Wir sind
irdisch, aber wir sehnen uns nach
dem Ewigen.

Dieser Wunsch begriindet nicht aus
sich selbst die natuirliche Religiositat,
ist aber wie ein ,Hinweis“ auf Gott.
Der Mensch ist von Natur aus ein
religioses Wesen, weil seine
Erfahrung der Welt ihn spontan an
ein Sein denken lasst, das
Fundament aller Realitat ist: das,
,was alle Gott nennen“, wie der
heilige Thomas zum Abschluss seiner
berihmten funf Wege des Zugangs
zu Gott sagt (vgl. Summa Theologiae,
I, q.2, a.8). Die Erkenntnis Gottes ist
dem gesunden Menschenverstand
moglich, also dem spontanen
philosophischen Denken, das jeder
aufgrund seiner personlichen



Lebenserfahrung entwickelt:
angesichts der Schonheit und der
Ordnung der Natur, beim Staunen
uber die ungeschuldete Gabe des
Lebens, in der Freude, Liebe von
anderen zu empfangen... All das
fuhrt dazu, an das ,,Mysterium*“ zu
denken, von dem all das stammt.
Auch die verschiedenen
Dimensionen des menschlichen
Geisteslebens — etwa die Fahigkeit,
uber sich selbst nachzudenken; der
kulturelle und technische Fortschritt;
das Urteil Uiber die Sittlichkeit der
eigenen Handlungen - zeigen, dass
der Mensch, zum Unterschied von
den anderen korperlichen Wesen,
den materiellen Kosmos ubersteigt,
und weisen auf ein hoheres und
transzendentes geistiges Wesen hin,
das Grund fur diese Fahigkeiten des
Menschen ist.

Die Religion ist nicht, wie Ludwig
Feuerbach dachte, eine Projektion
der Subjektivitat des Menschen und



seines Wunsches nach Glick,
sondern entspringt der spontanen
Betrachtung der Wirklichkeit, so wie
sie ist. Das erklart die Tatsache, dass
die Leugnung Gottes und der
Versuch, ihn aus der Kultur und dem
sozialen und zivilen Leben
auszuschliefden, relativ neue, auf
einige Bereiche der westlichen Welt
beschrankte Phanomene sind. Das
Weiterbestehen der grofden
religiosen und existentiellen Fragen
widerlegt die Vorstellung, dass die
Religion einer ,infantilen“ Periode
der menschlichen Geschichte
zuzuordnen ist und mit
fortschreitender Erkenntnis
verschwinden wird.

Die Feststellung, dass der Mensch
von Natur aus ein religioses Wesen
ist, hat einige Philosophen und
Theologen zur Vorstellung geftihrt,
dass Gott ihn bei seiner Erschaffung
bereits irgendwie auf jene Gabe
vorbereitet hat, in der seine letzte



und endgultige Berufung besteht: die
Vereinigung mit Gott in Jesus
Christus. Als Tertullian zum Beispiel
feststellte, dass die Heiden seiner Zeit
wie selbstverstandlich ,,Gott ist grofs“
und ,,Gott ist gut“ sagten, schloss er
daraus, dass die menschliche Seele
irgendwie auf den christlichen
Glauben ausgerichtet ist, und so
schrieb er in seinem Apologeticum
(17,6): ,Anima naturaliter

christiana“ (Die Seele ist von Natur
aus christlich). Der heilige Thomas
wiederum erkannte beim
Nachdenken tiber unser letztes Ziel
und die unbegrenzte Offenheit
unseres Geistes, dass der Mensch das
naturliche Verlangen hat, Gott zu
schauen (Summa contra gentes, 3, 57,
4). Die Erfahrung zeigt freilich, dass
wir diesen Wunsch nicht aus eigenen
Kraften verwirklichen konnen. Er
kann nur Erfillung finden, wenn
Gott sich offenbart und aus seinem
Geheimnis heraustritt, wenn er
selbst dem Menschen



entgegenkommt und sich zeigt, wie
er ist. Das aber ist der Gegenstand
der Offenbarung. Der Katechismus
der Katholischen Kirche hat einige
dieser Ideen in Nr. 27
zusammengefasst: ,Das Verlangen
nach Gott ist dem Menschen ins Herz
geschrieben, denn der Mensch ist
von Gott und fir Gott erschaffen.
Gott hort nie auf, ihn an sich zu
ziehen. Nur in Gott wird der Mensch
die Wahrheit und das Glick finden,
wonach er unabldssig sucht.”

2. Die Gotteserkenntnis durch die
Vernunft

Der menschliche Verstand kann die
Existenz Gottes erkennen, indem er
sich ihm auf einem Weg nahert, der
von der geschaffenen Welt ausgeht.
Dabei kann er zwei Routen
einschlagen, indem er entweder von
den materiellen Geschopfen ausgeht
(kosmologische Wege) oder von der



menschlichen Person
(anthropologische Wege).

Diese Wege zur Existenz Gottes sind
keine ,Beweise“ im Sinn der
Mathematik oder der
Naturwissenschaften, sondern
konvergente philosophische
Argumente, die je nach dem Grad der
Bildung und der Bemiithung dessen,
der sich mit ihnen befasst, mehr oder
weniger Uberzeugend sein werden
(vgl. KKK, 31). Sie sind auch keine
,2Beweise“ im Sinn der
experimentellen Wissenschaften
(Physik, Biologie usw.), denn Gott ist
nicht Gegenstand unserer
empirischen Erkenntnis: Wir konnen
ihn nicht beobachten wie einen
Sonnenuntergang oder einen
Sandsturm, um daraus Schlisse zu
ziehen.

Die kosmologischen Wege gehen von
den materiellen Dingen aus. Ihre
bekannteste Formulierung stammt



vom heiligen Thomas von Aquin. Es
sind die berihmten ,finf Wege*“, die
er ausgearbeitet hat. Synthetisch und
vereinfachend konnen wir sie
folgendermafsen zusammenfassen:
Die beiden ersten legen dar, dass die
Ursachenketten (Ursache-Wirkung),
die wir in der Natur beobachten,
nicht ins Unendliche fortgesetzt
werden konnen, dass es also einen
Ursprung, einen ersten Beweger und
eine erste Ursache geben muss. Der
dritte Weg geht davon aus, dass die
Dinge, die wir in der Welt sehen, sein
konnen oder nicht sein konnen, was
aber nicht fir die ganze Wirklichkeit
gelten kann, weshalb es etwas oder
jemanden geben muss, der
notwendig existiert und nicht auch
nicht existieren konnte, denn sonst
wirde nichts existieren. Der vierte
Weg betrachtet, dass alle
Wirklichkeiten, die wir kennen, gute
Eigenschaften haben, und leitet
daraus ab, dass ein Wesen existieren
muss, das ihrer aller Quelle ist. Der



funfte und letzte Weg beobachtet die
Ordnung und die Zweckmafiigkeit
der Phdnomene der Welt und
schliefdt aus der Tatsache, dass sie
Gesetzen unterliegen, auf eine
ordnende Vernunft, auf die diese
Gesetze zurickgehen und die auch
die Zielursache von allem ist (vgl.
Summa Theologiae, 1, q.2).

Neben den Wegen, die vom Kosmos
ihren Ausgang nehmen, gibt es
solche anthropologischen Charakters.
In ihnen setzt die Uberlegung bei der
menschlichen Person an. Diese Wege
haben, in ihrer Gesamtheit
betrachtet, mehr Uberzeugungskraft
als fur sich allein genommen. Zum
Teil haben wir uns schon auf sie
bezogen. An erster Stelle steht das
geistige Wesen des Menschen -
gekennzeichnet durch seine
Fahigkeit zu denken, durch seine
Innerlichkeit und seine Freiheit —,
das offensichtlich keine Grundlage in
irgendeiner anderen Realitit des



Kosmos hat. Auch hitte im Menschen
das unbefriedigte Verlangen nach
Gluck keinen wirklichen Sinn, wenn
nicht ein Gott existiert, der ihm
dieses Gliick geben kann. Wir sehen
ferner in der menschlichen Natur ein
sittliches Gespur fir Solidaritat und
Liebe, das dazu fiihrt, sich den
anderen zu 6ffnen und in sich selbst
die Berufung zu erkennen, das Ich
und seine egoistischen Interessen zu
ubersteigen. Man fragt sich, woher
das kommt; warum der Mensch fahig
ist, auf nicht-utilitaristische Weise zu
handeln; warum er sich bewusst ist,
dass einige Dinge seiner Wirde
entsprechen und andere nicht;
warum er Schuld und Scham
empfindet, wenn er Boses tut,
dagegen Freude und Frieden, wenn
er gerecht handelt; warum er in
Entziicken geradt angesichts der
Schonheit eines Sonnenuntergangs,
des sternenklaren Himmels oder
eines hervorragenden Kunstwerks.
Nichts davon kann



vernunftigerweise dem blinden
Walten des Kosmos zugeschrieben
werden, dem unpersonlichen
Produkt materieller Wirkungen. Sind
das nicht alles Zeichen eines
unendlich guten, schonen und
gerechten Wesens, das in uns einen
Funken seines Seins gelegt hat und
einen Widerschein dessen zeigt, was
es fiir uns will? (Diese zweite
Moglichkeit ist logischer und
befriedigender.) — Diese Wege sind
nicht unanfechtbar, enthalten aber
fir den, der schlicht die Wirklichkeit
betrachtet, eine erhellende Logik.

Der Katechismus der Katholischen
Kirche fasst sie folgendermafien
zusammen: ,,Mit seiner Offenheit fiir
die Wahrheit und Schonheit, mit
seinem Sinn fur das sittlich Gute, mit
seiner Freiheit und der Stimme
seines Gewissens, mit seinem
Verlangen nach Unendlichkeit und
Gluck fragt der Mensch nach dem
Dasein Gottes. In all dem nimmt er



Zeichen seiner Geist-Seele wahr. ,Da
sich der Keim der Ewigkeit, den er in
sich tragt, nicht auf blofse Materie
zuruckfihren lasst‘ (GeS 18,1), kann
seine Seele ihren Ursprung nur in
Gott haben“ (KKK 33).

Die verschiedenen philosophischen
Argumente, die fiir den ,,Beweis“ der
Existenz Gottes verwendet werden,
bewirken nicht notwendig den
Glauben an ihn; sie stellen nur
sicher, dass dieser Glaube verntnftig
ist. Im Grunde sagen sie uns sehr
wenig uber Gott und stitzen sich
haufig auf Uberzeugungen, die nicht
alle teilen. Zum Beispiel konnte in
der heutigen Kultur eine
wissenschaftlichere Kenntnis der
Naturvorginge gegen die
kosmologischen Wege den Einwand
erheben, dass im Universum zwar
eine gewisse Ordnung, Schonheit
und Finalitat zutage tritt, dass es
aber auch ein beachtliches Maf$ an
Unordnung und Chaos aufweist,



denn viele Phdanomene scheinen
zufallig und unkoordiniert
aufzutreten, so dass sie Quellen
kosmischer Tragodien sein konnen.
Analog wird jemand, der die
menschliche Person nur als ein
etwas hoher entwickeltes,
triebbestimmtes Tier ansieht, die
anthropologischen Wege, die sich auf
die Sittlichkeit oder die
Transzendenz des Geistes beziehen,
nicht annehmen, da er den Sitz des
geistigen Lebens (Geist, Gewissen,
Seele) mit der Korperlichkeit der
Organe des Gehirns und den
neurologischen Ablaufen
identifiziert.

Auf diese Einwande kann man mit
Argumenten antworten, die zeigen,
dass die Unordnung und der Zufall
einen Platz in der allgemeinen
Finalitat des Universums (und daher
im schopferischen Plan Gottes)
haben konnen. Albert Einstein sagte,
dass sich in den Naturgesetzen ,eine



so uberlegene Vernunft offenbart,
dass alles Sinnvolle menschlichen
Denkens und Anordnens dagegen ein
ganzlich nichtiger Abglanz ist.“*

Analog dazu kann man auf der
Ebene der Vernunft und der
menschlichen Phanomenologie die
Selbsttranszendenz der Person
aufzeigen, den freien Willen, der den
Entscheidungen zugrundliegt —auch
wenn sie in einem gewissen Maif von
der Natur abhangen und durch sie
bedingt sind —, und die
Unmoglichkeit, den Geist auf das
Gehirn zu reduzieren. Deshalb stellt
das Kompendium des Katechismus
zurecht fest: ,Ausgehend von der
Schopfung, das heifdt von der Welt
und der menschlichen Person, kann
der Mensch mit der blofden Vernunft
Gott gewiss als Ursprung und Ziel
aller Dinge und als hochstes Gut (...)
erkennen® (Nr. 3). Um aber zu dieser
Gewissheit zu gelangen, muss man
komplizierte Aspekte der Realitét



verstehen, die viel Raum zur
Diskussion lassen. Das erklart,
warum die rationalen Wege des
Zugangs zu Gott haufig nicht
wirklich iiberzeugend sind.

3. Merkmale des gegenwartigen
Transzendenzbezugs der Personen
und der Gesellschaft

Trotz Globalisierung weisen die
Einstellung zu Gott und die religiose
Sicht des Lebens in den
verschiedenen Teilen der Welt
beachtliche Unterschiede
untereinander auf. Allgemein
gesprochen ist die Bezugnahme zur
Transzendenz — auch wenn sie in
sehr verschiedenen religiosen und
kulturellen Formen ausgedruckt
wird — weiterhin ein wichtiger
Aspekt des Lebens.

In diesem allgemeinen Panorama
muss man die westliche Welt, und
besonders Europa, ausnehmen, wo
eine Reihe geschichtlicher und



kultureller Faktoren eine verbreitete
Haltung der Ablehnung oder der
Gleichgultigkeit gegen Gott und das
Christentum als die historisch
vorherrschende Religion
hervorgerufen haben. Man kann
diesen Wandel mit dem
Religionssoziologen Peter Berger
zusammenfassen, indem man sagt,
der christliche Glaube sei in der
westlichen Gesellschaft ohne eine
wStruktur der Plausibilitat®
geblieben. Wahrend es in
vergangenen Epochen, um katholisch
zu sein, genugte, sich treiben zu
lassen, gentigt in unseren Tagens,
sich treiben zu lassen, um es nicht zu
sein. Es kann den Anschein haben,
dass das Verlangen nach Gott in der
westlichen Gesellschaft
verschwunden ist: ,,Fir weite
Bereiche der Gesellschaft ist Er nicht
mehr der Erwartete, der Ersehnte,
sondern eher eine Realitit, die
gleichgultig l4sst, in Bezug auf die
man nicht einmal die Miihe



aufwenden soll, etwas zu
sagen“(Benedikt XVI., Audienz,
7.11.2012).

Fur diesen Wandel gibt es viele
Ursachen. Einerseits haben die
grofsen wissenschaftlichen und
technischen Errungenschaften der
letzten beiden Jahrhunderte der
Menschheit viele Wohltaten
gebracht, zugleich aber eine
materialistische Mentalitit gefordert,
die die experimentellen
Wissenschaften als einzige gultige
Quelle vernunftiger Erkenntnis
ansieht. Es hat sich eine Sicht der
Welt verbreitet, fir die nur Geltung
hat, was der empirischen
Verifizierung zugéanglich ist, was
man sehen und bertiithren kann. Sie
reduziert den ,Horizont der
Rationalitit“, weil sie — abgesehen
von der Geringschatzung der nicht-
naturwissenschaftlichen Formen der
Erkenntnis (zum Beispiel des
Vertrauens auf das, was andere uns



sagen) — dazu fihrt, dass man sich
nur fir die Entwicklung von
Instrumenten interessiert, die die
Welt bequemer und angenehmer
machen. Diese Entwicklung ist
jedoch keine notwendige. Die
Betrachtung der geheimnisvollen
Schonheit und Grofdartigkeit der
geschaffenen Welt fithrt nicht an sich
zur Vergotzung der Wissenschaft,
sondern im Gegenteil dazu, die
Wunder, die Gott mit seiner
Schopfung vollbracht hat, zu
bestaunen. Heute 6ffnen sich wie in
der Vergangenheit viele
Wissenschaftler weiterhin der
Transzendenz, wenn sie die im
Universum herrschende
Vollkommenheit entdecken.

Ein zweiter Aspekt, der sich mit dem
soeben beschriebenen verbindet, ist
die Sakularisierung der Gesellschatft,
also jener Prozess, durch den vieles,

was friuher mit religiosen Begriffen,

Uberzeugungen und Institutionen



verbunden war, diese Dimension
verloren hat und nun in rein
menschlichen, sozialen und zivilen
Begriffen beschrieben wird. Dieser
Aspekt hidngt mit dem zuvor
erwahnten insoweit zusammen, als
der wissenschaftliche Fortschritt zur
Einsicht in die Ursachen vieler
Naturphdnomene (im Bereich der
Gesundheit, der Lebensabliaufe, der
Humanwissenschaften) gefiihrt hat,
die man friher direkt mit dem
Willen Gottes in Verbindung
gebracht hat. In der Antike konnte
zum Beispiel eine Pest als Strafe
Gottes fiir die Stinden der Menschen
verstanden werden, wiahrend man
sie heute als Folge von hygienischen
Bedingungen, Lebensumstidnden
usw. ansieht, die wir prazisieren und
bestimmen konnen. An sich ist diese
bessere Kenntnis der Realitiat etwas
Gutes und hilft auch, unsere
Vorstellung vom Wirken Gottes zu
reinigen, denn Gott ist nicht eine
Ursache mehr unter den



Naturphdnomenen. Gott gehort einer
anderen Ebene an. Er antwortet auf
die letzten Fragen, die wir Menschen
uns stellen: nach dem Sinn des
Lebens, der letzten Bestimmung
jedes Einzelnen, nach dem Sinn der
Freude und des Schmerzes usw. Die
Wissenschaft kann auf dieser Ebene
keine Erklarungen anbieten. Wenn
die Menschen sich daher tiefere
Fragen stellen, treten sie leicht in den
Bereich ein, in dem Gott sich als
unerléasslich erweist.

Ein anderer wichtiger Aspekt der
Schwéachung der Ausrichtung auf
Gott in der heutigen westlichen
Kultur ist mit der individualistischen
Haltung verbunden, die die
Denkweise insgesamt tief pragt.
Diese Haltung ist eine der Friichte
des Emanzipationsprozesses, der seit
der Aufklarung (18. Jhdt.) mehr und
mehr unsere Kultur charakterisiert.
Dieser Prozess weist — wie die zuvor
erwahnten - positive Aspekte auf,



weil es der Wiirde des Menschen
widerspricht, dass er unter religiosen
oder sonstigen Vorwanden
sentmundigt” wird und sich
gezwungen sieht, Entscheidungen im
Namen von Lehren zu treffen, die
man ihm aufdrangt, obwohl sie nicht
evident sind. Es hat sich jedoch auch
die Auffassung verbreitet, dass es
besser ist, von niemandem abhdangig
zu sein und sich an niemanden zu
binden, um jederzeit tun zu konnen,
was einem beliebt. Wer hat nicht
gelegentlich — vielleicht auf
verschiedene Weise formuliert - die
Aussage gehort, es sei das Wichtigste,
dass man ,authentisch ist“ und ,,sein
eigenes Leben fuhrt“? Diese Haltung
hat zur Folge, in den Beziehungen
utilitaristisch zu sein und daher
Bindungen zu vermeiden, die die
personliche Spontaneitat
einschranken konnten. Es werden
nur Beziehungen zugelassen, die
Befriedigung gewéhren.



Aus dieser Sicht ist eine ernsthafte
Beziehung zu Gott lastig, weil man
die Unterwerfung unter seine Gebote
nicht als Befreiung vom eigenen
Egoismus empfindet. Religion wird
dann nur in dem Mafs Platz haben,
als sie Frieden, Gelassenheit,
Wohlbefinden gewahrt und nicht
verpflichtet. Deshalb fiihrt der
Individualismus zu Formen einer
oberflachlichen Religiositit mit
wenigen Inhalten und Institutionen,
die durch ein beachtliches Maf$ an
Subjektivismus gekennzeichnet sind
und je nach Bedarf gedndert werden
konnen. Die aktuelle Orientierung
auf einige sehr ,personalisierbare
orientalische Praktiken ist ein Beweis
daftr.

Man konnte andere Merkmale
anfiihren, die fiir die heutige
Mentalitat der westlichen
Gesellschaften typisch sind: der Kult
der Neuheit und des Fortschritts, der
Wunsch, starke Emotionen mit



anderen zu teilen, die Vorherrschaft
der Technologie bei der Arbeit, beim
Eingehen von Beziehungen und bei
der Erholung. All das hat ohne
Zweifel starken Einfluss auf die
Einstellung gegentiber der
transzendenten Wirklichkeit und
dem christlichen Gott. Gewiss gibt es
auch viel Positives in diesen
Entwicklungen: Die westlichen
Gesellschaften haben eine lange
Periode des Friedens und der
wirtschaftlichen Entwicklung erlebt;
und sie haben ihren Mitgliedern
mehr Anteil an diesen positiven
Auswirkungen gewdhrt. In all dem
liegt so manches Christliche.
Dennoch ist evident, dass viele heute
das Thema ,,Gott“ meiden und ihm
nicht selten Gleichgultigkeit und
Ablehnung entgegenbringen.

Angesichts einer solchen
Gesellschaft, die das Transzendente
ablehnt, wird der Christ nur
uberzeugen, wenn er in erster Linie



durch das Beispiel seines eigenen
Lebens evangelisiert. Zu Beginn
haben wir daran erinnert, dass ,,der
Mensch geschaffen ist, um gliicklich
zu sein, wie der Vogel zum Fliegen“.
Das Gluick ist mit der Liebe
verbunden, und der Christ weifs
durch den Glauben, dass es keine
wahrere und reinere Liebe gibt als
die Liebe Gottes zu uns, die sich am
Kreuz Christi geoffenbart hat und in
der Eucharistie mitteilt. Die einzige
Weise, um einer Gesellschaft, die vor
Gott flieht, zu zeigen, dass es sich
lohnt, sich ihm zu verpflichten,
besteht darin, dass der Christ in
seinem eigenen Leben die Gegenwart
dieser Liebe und dieses Glicks
offenbart.

»,Nicht alle Befriedigungen bringen
dieselbe Wirkung hervor. Einige
hinterlassen eine positive Spur, sind
fahig, der Seele Frieden zu schenken,
machen aktiver und grofsziigiger.
Andere dagegen scheinen, nach



einem anfanglichen Licht, die
Hoffnungen, die sie geweckt haben,
zu enttiduschen und hinterlassen
dann Bitterkeit, Unzufriedenheit
oder ein Gefiihl der Leere“ (Benedikt
XVI., Audienz, 7.11.2012). Das Gluck
jener, die nur an das glauben, was
man sehen und beruhren kann, die
von einer utilitaristischen Sicht des
Lebens beherrscht oder
Individualisten sind, die sich an
nichts binden wollen, ist verganglich,
es ,dauert, solange es dauert“, und
muss haufig erneuert werden, weil
es nichts mehr hergibt. Oft ist es ein
Gluck, das die Personen nicht
bessert. Menschen, die dagegen Jesus
von Herzen dienen, fiihren ein
anderes Leben und haben auch ein
anderes, tieferes, dauerhafteres
Gliick, das in ihnen selbst und in den
Mitmenschen Friichte bringt.

Es lohnt sich, die bertithmte Stelle
uber das Leben der Christen in der
Welt aus dem Brief an Diognet (2. Jh.,



Kap. V und VI) wieder zu lesen: ,Die
Christen unterscheiden sich nicht
von den anderen Menschen, weder
durch den Ort, an dem sie leben,
noch durch ihre Sprache, noch durch
ihre Gebrauche (...). Sie leben in
Stadten der Griechen und der
Barbaren, wie es ihnen das Los
beschieden hat, folgen den
Gebrauchen der Bewohner des
Landes, sowohl in Bezug auf die
Kleidung wie im ganzen Leben; und
dennoch geben sie Zeugnis eines
bewundernswerten Lebens, das nach
dem Urteil aller unglaublich ist. Sie
wohnen zwar in ihrer Heimat, aber
wie Zugereiste aus einem fremden
Land; an allem haben sie teil wie
Burger, ertragen aber alles wie
Fremde; jedes fremde Land ist fiir sie
Heimat, sie sind aber in jeder Heimat
wie in fremdem Land. Wie alle
heiraten sie, zeugen Kinder, aber sie
verstofsen nicht die Frucht ihres
Leibes. Sie haben den Tisch
gemeinsam, aber nicht das Bett. Sie



leben im Fleisch, aber nicht nach
dem Fleisch. Sie leben auf der Erde,
aber ihre Heimat ist im Himmel. Sie
gehorchen den Gesetzen, iberbieten
sie aber durch ihr eigenes Leben. Sie
lieben alle, und alle verfolgen sie.
Man kennt sie nicht, und doch
verurteilt man sie. Sie werden
getotet, erlangen aber dadurch das
Leben. Sie sind arm und machen
viele reich; sie leiden Mangel an
allem und haben Uberfluss an allem.
Man schmaéht sie, und es gereicht
ihnen zur Ehre; sie werden gelastert,
und das bezeugt ihre Gerechtigkeit.
Sie werden beschimpft und segnen;
sie werden verachtet, doch sie
erweisen Ehre. Sie tun Gutes und
werden als Ubeltdter bestraft; und
wenn sie die Todesstrafe erleiden,
freuen sie sich, als wirde man ihnen
das Leben schenken. Die Juden
bekdmpfen sie wie Fremde, und die
Heiden verfolgen sie; und dennoch,
jene die sie verabscheuen, konnen
den Grund fiir ihre Feindschaft nicht



erklaren. Um es mit wenigen Worten
zu sagen: Die Christen sind in der
Welt, was die Seele im Korper ist.“

Antonio Ducay
Grundlegende Bibliografie:

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 27-49.

Franziskus, Enzyklika Laudato st.

Benedikt XVI., ,Das Jahr des
Glaubens. Das Verlangen nach Gott®,
Audienz, 7.11.2012.

Ders., ,Das Jahr des Glaubens. Die
Wege zur Erkenntnis Gottes®,
Audienz, 14.11.2012.

Empfohlene Lektiire:

]J. Burggraf, Grundlagen des
katholischen Glaubens, Fassbaender,
Wien 2008.




1].L. Lorda, La sefial de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, S. 65-66.

2 A. Einstein, Mein Weltbild. Hg. v,
Carl Seelig. Ullstein Sachbuch 34683,
26. Aufl. Frankfurt/M., Berlin 1989.

Antonio Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-
gott/ (15.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/
https://opusdei.org/de-de/article/thema-1-die-sehnsucht-nach-gott/

	Thema 1. Die Sehnsucht nach Gott

