opusdei.org

Starkmut

Starkmutig zu sein, hilft
Schwierigkeiten zu meistern
und die eigenen Grenzen zu
uberschreiten. Fur Christen ist
Christus das Vorbild, wie man
diese Tugend lebt, die den
Zugang zu vielen anderen
offnet.

10.01.2021

1. ,Per aspera ad astra“ ,Durch
Schwierigkeiten zu den Sternen “.
Dieser bekannte Satz von Seneca
druckt deutlich die menschliche
Erfahrung aus, dass man sich fur die



Erzielung bestmaoglicher Ergebnisse
anstrengen muss, dass ,,alles
Wertvolle etwas kostet“. Unser
ganzes Leben lang missen wir mit
Hindernissen und Schwierigkeiten
kdmpfen, um die hochsten Gliter zu
erlangen.

Viele literarische Werke aus
verschiedenen Kulturkreisen
verherrlichen die Gestalt eines
Helden, der in irgendeiner Weise fiir
jene Worte der lateinischen Weisheit
steht, und die jeder auch auf sich
angewandt wissen mochte: nil
difficile volenti, fur den der will, ist
nichts zu schwer.

Aus menschlicher Sicht wird der
Starkmut also geschatzt und
bewundert. Diese Tugend, die mit
der Fahigkeit sich aufzuopfern
einhergeht, hatte schon in der Antike
ein klares Profil. Die griechischen
Denker betrachteten die ,, andreia“
als eine der Kardinaltugendenl,



welche die den heifden Begierden
eigene Aggressivitat mildert und so
dem Menschen die Kraft verleiht,
furchtlos nach dem Guten zu
streben, auch wenn das schwierig
und muhevoll sein sollte.

2. Quia tu es fortitudo mea (denn
du bist meine Zuflucht, Ps 31,5)

Es gehort auch zur menschlichen
Erfahrung, die Schwache unseres
menschlichen Naturells zu erkennen,
was gewissermafien die Kehrseite
zur Tugend des Starkmuts bildet. Wir
werden immer wieder zugeben
mussen, dass wir nicht in der Lage
waren, flr uns prinzipiell machbare
Aufgaben durchzufiihren.

Wir spuren in uns eine Tendenz zur
Mutlosigkeit, zu mangelnder Strenge
uns selbst gegenuber und die
Neigung, arbeitsintensive Aufgaben
wegen der damit verbundenen
Anstrengung aufzugeben. In anderen
Worten: die von Gott fir hochste



Ziele geschaffene, aber durch die
Stinde verletzte menschliche Natur
ist zu grofden Opfern fahig, aber auch
zu schlimmer Pflichtvergessenheit.

Die christliche Offenbarung gibt auf
diese mit unserem Dasein
verbundenen paradoxen
Bedingungen eine sinnerfillte
Antwort. Einerseits greift sie die der
menschlichen Tugend des Starkmuts
eigenen Werte auf. Sie wird an vielen
Stell*en der Bibel gerihmt. Schon in
der Weisheitsliteratur wird darauf
verwiesen, wie etwa in der
rhetorischen Frage im Buch Ijob: Ist
nicht Kriegsdienst des Menschen
Leben auf der Erde ?*

In einer etwas geheimnisvollen
Aussage Jesu in Bezug auf das Reich
Gottes weist er darauf hin, dass es
Gewalttatige an sich reifden: violenti
rapiunt °. Dieser Gedanke spiegelt
sich auch in der mittelalterlichen
Ikonographie, wie etwa in der



Allerheiligenkapelle in Regensburg,
wo die den Starkmut darstellende
Gestalt mit einem Lowen kampft.

Dazu kommen zahlreiche Stellen der
Heiligen Schrift, in denen betont
wird, dass die verschiedenen
AuRerungen des Starkmuts (Geduld,
Ausdauer, GrofSherzigkeit, Mut,
Festigkeit, Offenheit und sogar bis
zur Bereitschaft das Leben
hinzugeben) nur durchgehalten
werden konnen, wenn sie in Gott
verankert sind: quia tu es fortitudo
mea, denn du bist meine Zuflucht ( Ps
31,5)*. In anderen Worten: Die
christliche Erfahrung lehrt All
unsere Stirke ist geliehen’.

Der heilige Paulus drickt dieses
Paradoxon zutreffend aus, in dem
sich die menschlichen und
ubernatirlichen Aspekte dieser
Tugend verbinden: wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark. Denn der
Herr hat ihm versichert: sufficit tibi



gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur , Meine Gnade gentugt dir,
denn die Kraft wird in der
Schwachheit vollendet °.

3. Getrennt von mir konnt ihr
nichts vollbringen (Joh 15,5)

Vorbild und Quelle des Starkmuts ist
demnach fiir den Christen Christus
selbst, der uns durch seine
Handlungen ein bis zum Aufiersten
gehendes Beispiel gibt, indem er aus
Liebe zu den Menschen sein Leben
fiir sie hingibt . Und er versichert
ferner: Getrennt von mir konnt ihr
nichts vollbringen ®.

So ermoglicht der christliche
Starkmut Tag fir Tag die Nachfolge
Christi, ohne dass Furcht, anhaltende
Anstrengung, physische oder
moralische Leiden und Gefahren die
Auffassung des Christen triiben
konnten, dass wahres Gliick in der
Erfillung des gottlichen Willens liegt,
andernfalls entfernt man sich davon.



Die Warnung Jesu Christi ist deutlich:
Sie werden euch aus der Synagoge
ausstofsen, ja es kommt die Stunde, in
der jeder, der euch totet, meint, Gott
einen heiligen Dienst zu leisten °.

4. Selig, wer ohne zu sterben die
Palme des Martyriums verdient:
Das Martyrium im téglichen Leben

Die Christen haben das Martyrium
von Anfang an als Ehre aufgefasst, da
sie anerkannten, dass es einer
vollkommenen Identifikation mit
Christus gleichkommt. Im Lauf der
Geschichte hat die Kirche eine
Tradition der besonderen Verehrung
der Martyrer bewahrt, die durch
spezielle Figung der Vorsehung
wegen ihres Bekenntnisses des
Glaubens an Jesus ihr Blut vergossen
haben und damit nicht nur ein
hervorragendes Beispiel ihres
Starkmuts, sondern auch ihres
Zeugnisses fur Christus gegeben
haben *.



Auch wenn es bis heute in jeder
Epoche nie an Martyrern gefehlt hat,
so steht doch fest, dass der Grofsteil
der Christen im gewohnlichen Leben
kaum in eine derartige Lage kommt.

Trotzdem gibt es, wie Benedikt XVI in
Erinnerung rief, ein Martyrium im
Alltag, dessen Zeugnis gerade in
unserer Zeit besonders notig ist: ,,das
stille und heldenhafte Zeugnis so
vieler Christen, die das Evangelium
kompromisslos leben, indem sie ihre
Pflicht tun und sich hochherzig dem
Dienst an den Armen widmen*“ .

In diesem Sinn betrachten wir die
heilige Maria, die am Fuf$ des
Kreuzes ihres Sohnes ausharrte und
damit - ohne den physischen Tod zu
erleiden - ein auflergewohnliches
Zeugnis ihres Starkmuts ablegte, so
dass man sagen kann, dass sie
Martyrerin war, ohne zu sterben, so
wie das alte liturgische Gebet sagt **:
Bewundere die Standhaftigkeit der



heiligen Maria: am Fufs das Kreuzes
in tiefem Schmerz — es gibt keinen
Schmerz wie den ihren -, voller
Festigkeit. — Bitte sie um diesen
Starkmut, damit du lernst, unter dem
Kreuz auszuhalten .

5. Omnia sustineo propter electos
(2 Tim 2,10)

Die schmerzhafte Muttergottes ist
treue Zeugin der Liebe Gottes und
zeigt klar die Haltung, die der
Tugend des Starkmuts am besten
entspricht:, dem Widerwartigen, dem
Unangenehmen und der Harte zu
widerstehen ( sustinere)'. Sicherlich
handelt es sich um ein Standhalten
im Guten, denn ohne das Gute kann
man nicht glicklich sein. Fur den
Christen bedeutet Glick, die Heiligste
Dreifaltigkeit im Himmel zu schauen.

In Maria erfiillen sich die Worte des
Psalms: si consistant adversum me
castra, non timebit cor meum ... Mag



ein Heer mich belagern: Mein Herz
wird nicht verzagen®.

Auch der heilige Paulus tuibte sich vor
dem hochsten Zeugnis fir Christus
wahrend seines Lebens, in dieser
dem Starkmut entsprechenden
Haltung, so dass er behaupten
konnte: ich (erdulde) alles um der
Auserwdbhlten willen™.

Um diesen Aspekt der Tugend
(Bestandigkeit) auszudriicken,
verweist die Heilige Schrift meistens
auf das Bild des Felsens. In einem
seiner Gleichnisse bezieht sich Jesus
auf die Notwendigkeit auf Felsen zu
bauen, also dass man nicht nur sein
Wort hort, sondern sich auch
anstrengt, es zu erfiillen . Letztlich
ist mit dem Felsen Gott gemeint, wie
im Alten Testament immer wieder
betont wird '*: Herr, du mein Fels und
meine Burg und mein Retter, mein
Gott, mein Fels, bei dem ich mich
berge, mein Schild und mein Horn



meines Heils *°. Demnach ist es nicht
uberraschend, dass der heilige
Paulus behauptet, dass der Felsen
Christus selbst sei %, der Gottes
Kraft” ist.

Die Starke, um Schwierigkeiten
standzuhalten, kommt also aus der
durch den Glauben gegebenen
Einheit mit Christus, wie der heilige
Petrus sagt : resistite fortes in fide!
Leistet ihm Widerstand in der Kraft
des Glaubens *. So kann man
gewissermaiden sagen, dass sich der
Christ wie Petrus in den Felsen
wandelt, auf den sich Christus stlitzt,
um seine Kirche zu bauen *.

6. In patientia vestra possidebitis
animas vestras (Lk 21,19)

Zum Starkmut gehort auch die
Tugend des Langmuts, die Josef
Ratzinger als “die tigliche Form der
Liebe” * bezeichnet. Den Grund,
warum man im Christentum dieser
Tugend traditionell besondere



Bedeutung beigemessen hat, kann
man aus Worten des heiligen
Augustinus ersehen, die aus seiner
Abhandlung uber die Geduld
stammen: Er beschreibt sie als ,,eine
so grofse Gabe Gottes, dass man sie
als in uns liegende Spur Gottes
nennen muss“ >.

Der Langmut ist also eine aus der
Heilsgeschichte ersichtliche
Eigenschaft Gottes *°, wie Benedikt
XVI beim Antritt seines Pontifikates
lehrte: ,Die Liebe. Sie ist das Zeichen
Gottes, der selbst die Liebe ist. Wie
oft wiinschten wir, dass Gott sich
starker zeigen wurde. Dass er
dreinschlagen wiirde, das Bose
ausrotten und die bessere Welt
schaffen. Alle Ideologien der Gewalt
rechtfertigen sich mit diesen
Motiven. Es miusse auf solche Weise
zerstort werden, was dem Fortschritt
und der Befreiung der Menschheit
entgegenstehe. Wir leiden unter der
Geduld Gottes. Und doch brauchen



wir sie alle. Der Gott, der Lamm
wurde, sagt es uns: Die Welt wird
durch den Gekreuzigten und nicht
durch die Kreuziger erlost. Die Welt
wird durch die Geduld Gottes erlost
und durch die Ungeduld der
Menschen verwiistet *’.

Aus diesen Uberlegungen kann man
viele praktische Konsequenzen
ableiten. Die Geduld fithrt dazu, dass
man die Stille ertragt,
Schwierigkeiten zu iberwinden
vermag, die sich durch Ermudung,
durch charakterliche Eigenschaften
anderer, Ungerechtigkeiten, etc.
ergeben. Die Gelassenheit ermoglicht
uns alles fiir alle zu sein *, uns an
andere anzupassen, unsere
Einstellung in unserer Umgebung
wirksam werden zu lassen und
damit zu verchristlichen. Aus dem
gleichen Grund versucht der Christ
seinen Glauben und seine Berufung
nicht durch eine falsche Auffassung
von Liebe zu gefdhrden, da er weifs,



dass man dabei - sprichwortlich
ausgedruckt — nur bis zum Hoéllentor
gelangen kann, denn dahinter gibt es
keine Liebe zu Gott mehr. Auf diese
Weise erfiillen sich an ihm die Worte
Christi: Wenn ihr standhaft bleibt,
werdet ihr das Leben gewinnen®.

7. Wer aber bis zum Ende
standhaft bleibt, der wird gerettet
(Mt 10,22)

Die Geduld ist eng mit der Ausdauer
verbunden. Letztere wird als
Beharrlichkeit im Verrichten
tugendhafter Werke definiert - trotz
der sich im Lauf der Zeit
einstellenden Schwierigkeiten und
Ermidung —. Wenn es sich angesichts
des Auftretens konkreter
Hindernisse darum handelt, dass
man die Versuchung aufzugeben
uberwindet, spricht man eher von
Standhaftigkeit. Von Ausdauer
spricht man hingegen, wenn das
Hindernis blof§ durch die lange



Dauer der Anstrengung gegeben ist
30

Es handelt sich dabei nicht blofd um
eine menschliche Eigenschaft zur
Erreichung mehr oder weniger
ehrgeiziger Ziele. Die als
Nachahmung Christi - der dem
Willen des Vaters bis zum Ende
gehorsam war *' - verstandene
Ausdauer ist nach den Worten des
Evangeliums heilsnotwendig: Wer
aber bis zum Ende standhaft bleibt,
der wird gerettet ** So wird die
Behauptung des heiligen Josefmaria
verstandlich: Anfangen tun alle;
ausharren - die Heiligen®. Daher
die Liebe dieses heiligen Priesters zu
gut abgeschlossenen Arbeiten, die er
als Setzen des Schlusssteins bei
jeder durchgefiihrten Arbeit
beschrieb *.

»,Jede Treue muss auch die
anspruchsvollste Prifung bestehen:
Die Dauer [...]. Es ist leicht, sich einen



oder einige Tage lang koharent zu
verhalten [...]. Treue aber kann man
nur eine das ganze Leben
durchgehaltene rechte Haltung
nennen“ *. Diese Worte des heiligen
Johannes Paul II verhelfen zu einem
tieferen Verstiandnis der Ausdauer,
nicht als blofses Aushalten, sondern
als authentische Einheit des Lebens.
Es geht um eine Treue, die letztlich
das Lob des Herrn aus dem Gleichnis
von den Talenten verdient, das man
als eine aus dem Evangelium
stammende Formel der
Heiligsprechung auffassen konnte:
Sehr gut, du tiichtiger und treuer
Diener. Uber Weniges warst du treu,
tiber Vieles werde ich dich setzen.
Komm, nimm teil am Freudenfest
deines Herrn! *°.

8. Magnus in prosperis, in adversis
maior

“Grof$ im Gluck, im Ungluck grofSer”.
Diese Worte der Grabinschrift des



englischen Konigs Jakob II in der
nahe von Paris gelegenen Kirche von
Saint Germain de Layes, driicken die
Harmonie zwischen den
verschiedenen Seiten der Tugend des
Starkmuts aus: einerseits Geduld und
Ausdauer in Bezug auf das Beharren
im Guten, was wir schon betrachtet
haben, und andererseits
Freigiebigkeit und GrofSherzigkeit,
die sich direkt beim in Angriff
nehmen grofder Heldentaten, aber
auch in den kleinen Aufgaben des
alltaglichen Lebens zeigen. Gemafs
der Moraltheologie ,beherrscht die
die Begierden steuernde Tugend des
Starkmuts nicht nur unsere Angste (
cohibitiva timorum), sondern mafdigt
daruber hinaus bei gewagten und
mutigen Handlungen ( moderativa
audaciarum). Der Starkmut wirkt
also auf Angst und auf Kihnheit,
indem er erstere iiberwindet und die
andere méaRigt« .



Die GrofSsherzigkeit ist die
Bereitschaft, Entscheidungen zu
treffen, um tugendhafte und
schwierige Werke in Angriff zu
nehmen, die grofdes Lob verdienen.
Die Freigebigkeit bezieht sich auf die
tatsachliche Realisierung
bedeutender Einrichtungen,
insbesondere auf die Suche und den
Einsatz wirtschaftlicher und
geeigneter materieller Mittel zur
Durchfiihrung grofser Werke zum
Dienst an Gott und fiir das
Gemeinwohl *.

Der heilige Josefmaria beschreibt
grofSherzige Personen wie folgt:
Grofies Herz, weite Seele, fiir viele
offen. Die Grofsherzigkeit bewirkt,
dass wir aus uns heraustreten und
uns zum Wohl aller fiir das Grofie
und Wertvolle bereitstellen. Wer
diese Tugend besitzt, kennt die
Enge der Kleinkariertheit, des
egoistischen Kalkiils und der auf
Vorteil versessenen Intrigen nicht,



denn er stellt vorbehaltlos seine
Kraft in den Dienst einer Sache,
die sich lohnt. Er ist fahig, sich
selbst hinzugeben. Nur
gebengeniigt ihm nicht, er gibt sich
selbst. Und so kommt er
schliefdlich dem hochsten Zeichen
von Grojfsziigigkeit auf die Spur:
sich Gott hinzugeben *.

Grofdherzigkeit benotigt man, um Tag
fur Tag die eigene Heiligung und das
Apostolat inmitten der Welt
voranzutreiben und die immer
wieder auftretenden Schwierigkeiten
in der Uberzeugung zu iiberwinden,
dass dem der glaubt alles moglich ist
* In diesem Sinn wird ein
grofSmiitiger Christ sich nicht
scheuen, in seiner Umgebung die
Lehren der Kirche fest zu bekennen
und zu verteidigen, auch dann, wenn
er gegen den Strom ankampfen muss
. Das ist ein im Evangelium tief
verwurzelter Aspekt. Auf diese Weise
wird ein Christ allen mit Verstdndnis



entgegenkommen, aber in
Glaubensdingen auch mit heiliger
Unnachgiebigkeit”, getreu dem
Paulinischen Motto veritatem faciente
in caritate, von der Liebe geleitet, die
Wahrheit bezeugen **, was mit sich
bringt, den gesamten Glauben ohne
Gewaltanwendung zu bezeugen. Das
erfordert auch Gehorsam und
Fugsamkeit gegeniiber dem Lehramt
der Kirche, so dass dabei die Achtung
der Meinungsfreiheit nicht
eingeschrankt wird. Das verhilft
auch zu einer klaren Unterscheidung
zwischen Glaubenswahrheit und
blof$ menschlicher Meinungen.

Am Beginn wurde auf das geduldige
Ausharren Mariens unter dem Kreuz
hingewiesen. Der beispielhafte
Starkmut unserer Herrin zeigt auch
die Seelengrofie, welche sie bei ihrer
Cousine Elisabeth zu dem Ausruf
veranlasste: Magnificat anima mea
Dominum ... quia fecit mihi magna qui
potens est , Meine Seele preist die



Grofde des Herrn ... denn der
Méchtige hat GroRRes an mir getan *.
Benedikt XVI erinnert daran, dass
dieser Lobpreis Mariens eine
wichtige Lehre fur uns enthdalt: ,Nur
wenn Gott grofs ist, ist auch der
Mensch grofs. Mit Maria sollen wir
beginnen zu verstehen, dass dies so
ist, wir dirfen uns nicht von Gott
entfernen, sondern wir mussen Gott
gegenwartig werden lassen. Wir
sollen ihn in unserem Leben grofd
sein lassen, dann werden auch wir
gottlich werden, und all der Glanz
der gottlichen Wiirde wird dann
auch uns zuteil“ ®.

Wichtige Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nrn. 736, 1299, 1303, 1586, 1805,
1808, 1811, 1831-1832, 2473.



Johannes Paul II, Die Tugend des
Starkmuts, Generalaudienz, Rom, 15.
November 1978.

Augustinus, De Patientia (PL 40).

Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 11-11, qq.123-140.

Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nrn.
77-80.

1 Vgl. Angel Rodriguez Lufio, Scelti in
Cristo per essere santi , III. Morale
speciale , EDUSC, Rom 2008, Seiten
284 und 289.

2Ijob 7,1.
3Mt11,12.

4 Vgl. Ex 15,2; Esd 8,10; Jes 25,1; Ps
31,4;46,2; 71,3;91,2;1 Tim 1,12; 2 Tim
1,7; Kol 1,11; Phil 4,1; Rom 5,3-5.



5 Der Weg, Nr. 728.

6 2 Kor 12,9-10.

7 Vgl. Joh 13,15 und 15,13.
8 Joh 15,5.

9 Joh 16,2.

10 Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2473. Bekanntlich leitet
sich das lateinische Wort martyr vom
griechischen martys ab, was Zeuge
bedeutet.

11 Benedikt XVI, Angelus am 28.
Oktober 2007. Der heilige Josefmaria
beschreibt dieses unblutige
Martyrium im Punkt 848 in Der Weg .

12 ,Selig bist du, Jungfrau Maria, du
hast am Fujs des Kreuzes ohne den
Tod zu erleiden die Palme des
Martyriums verdient “. Es handelt
sich um die Communio des Festes der
Schmerzhaften Gottesmutter aus
dem Messbuch des heiligen Pius 'V,



die leicht abgewandelt im
gewoOhnlichen lateinischen Ritus als
Antiphon zum Alleluja fur
Marienfeste aufscheint: Beata est
Maria Virgo, quae sin morte meruit
martyrii palmam sub cruce Domini
(Vgl. Pedro Rodriguez, Nr. 622 von
Der Weg, kritisch historische
Ausgabe).

13Der Weg, Nr. 508.

14 Vgl. Angel Rodriguez Luifio, Scelti
in Cristo ..., cit. S. 291.

15Ps 27,3.
16 2 Tim 2,10.
17 Vgl. Lk 6,47-49.

18 Vgl. 1 Sam 2,2; 2 Sam 22,47; Dtn
32,4; Hab 1,12; Jes 26,4; Ps 19,15; Ps
28,1; Ps 31,3-4; Ps 62,3.7-8; Ps 89,2-5;
Ps 94,22; Ps 144,1; etc.

19 2 Sam 22,2-3; vgl. Ps 18,3.



20 1 Kor 10,4.
211 Kor 1,10.
22 1 Petr 5,9.

23 Vgl. Mt 16,18.

24 Zitiert nach G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell’insegnamento nel ricordo die
colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo Cinisello Balsamo
(Mailand, 2008), S. 11.

25 Augustinus, De patientia, 1 (PL
40,611). Der Langmut zdhlt zu den
vom heiligen Paulus in Ga 5,22
aufgezahlten Fruchten des Heiligen
Geistes. Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche Nrn. 736 und
1832.

26 Einige Texte des Neuen
Testamentes beziehen sich auf die
Geduld Gottes: Vgl. 1 Petr 3,20; 2 Petr



3,9.15; Rom 2,4; Rom 3,26; Rom 9,22;
Rom 15,5; 1 Tim 1,16.

27 Benedikt XVI, Homilie beim
festlichen Antritt seines Pontifikates,
Rom, 24. April 2005.

28 Vgl. 1 Kor 9,22.
29 Lk 21,19.

30 Vgl. Angel Rodriguez Luiio, Scelti
in Cristo ... (cit), S 298.

31 Vgl. Phil 2,8.
32Mt 10,22.
33 Der Weg, Nr. 983.

34 Mir gefallen die Schlusssteine,
welche die Beendigung einer
langen und geduldigen Bemiihung
bilden . (aus einem Interview im ,,E1
Cruzado Aragoneés“ vom 3. Mai 1969,
Nr. 16).



35 Johannes Paul II, Homilie in der
Kathedrale von Mexico, 26. Janner
1979.

36Mt 25,23.

37 R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, S. 206.

38 Vgl. Angel Rodriguez Lufio, Scelti
in Cristo ... (cit.), S. 294 und 296.
GrofdSmut oder Langmut werden auch
traditioneller Weise als Frichte des
Heiligen Geistes betrachtet: vgl.
Katechismus der Katholischen

Kirche , Nr. 1832.

39 Freunde Gottes, Nr. 80. Der
Grunder des Opus Dei betrachtete die
Beachtung der kleinen Dinge als
Manifestation der GrofSsherzigkeit:
Die grofsen Seelen achten sehr auf
die kleinen Dinge (Der Weg, Nr. 818).

40 Vgl. Mk 9,23.



41 HI. Josefmaria, Der Kreuzweg, XIII
Station, Punkt 3.

42 Vgl. Der Weg, Pkte. 393-398.
43 Eph 4,15.
44 1.k 1,46-49.

45 Benedikt XVI, Homilie am Fest
Maria Himmelfahrt, Castelgandolfo,
15. August 2005.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/starkmut/ (04.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/starkmut/
https://opusdei.org/de-de/article/starkmut/

	Starkmut
	Wichtige Bibliografie


