
opusdei.org

Selig die
Barmherzigen

„Selig die Barmherzigen; denn
sie werden Erbarmen finden.“
So lautet eine der acht
Seligpreisungen der
Bergpredigt. Sie scheint sich auf
den ersten Blick wie von selbst
zu erschließen. Man muss ganz
einfach nur barmherzig sein,
könnte man denken. Eine
Betrachtung von Volker
Hildebrandt

30.11.2007



Es muss einfach einer damit
anfangen, uneingeschränkt in
lauterer Barmherzigkeit zu leben
und zu handeln. Dann müsste er
doch einen Welt verändernden
Prozess damit in Gang setzen. Er
verwandelt die Welt in einem ersten
kleinen Schritt, gewinnt auf diese
Weise andere Menschen dazu, und
nach und nach wird so die ganze
Welt immer barmherziger. Am Ende
würde man auch selber zunehmend
Erbarmen von den Anderen erfahren
und auf diese Weise selig werden.
Ein Fünkchen Wahrheit ist schon
daran; aber leider auch nur ein
Fünkchen; denn ganz so einfach geht
es nicht.

Das Matthäus-Evangelium (18,23-35)
erzählt von einem Knecht, dem sein
Herr eine große Schuld erlassen hat:
zehntausend Talente; eine
unvorstellbare Summe.
Überraschender Weise bleibt der
Knecht von dem Schuldenerlass



innerlich völlig unberührt.
Unmittelbar im Anschluss an die ihm
zuteil gewordene Barmherzigkeit
fordert er kalt und gnadenlos von
einem anderen Mitknecht die
lächerliche Summe von 100 Denaren
zurück, die dieser ihm schuldet.

Um eine Vorstellung von den
Größenordnungen zu bekommen:
10.000 Talente entsprechen etwa 120
Millionen Denaren. Diese
unvorstellbare Summe ist ihm
erlassen worden! Dennoch besteht er
rücksichtslos auf der lächerlichen
Summe von 100 Denaren, die ihm ein
anderer schuldet!

Das Gleichnis vom unbarmherzigen
Knecht hält ein Stück
Lebenserfahrung fest, die wohl
schon jeder gemacht hat. Im
Vertrauen auf die verändernde Kraft
von Barmherzigkeit, von Nachsicht
und Vergebung haben wir den ersten
Schritt gewagt und gehofft, auf



diesem Weg beim anderen eine
Veränderung hervorrufen zu
können. Aber diese Rechnung ist
nicht immer aufgegangen. Wir
standen dann als der oder die
Dumme da! Aus dem Vorschuss an
Vertrauen haben wir nur
Enttäuschungen geerntet und am
Ende nichts erreicht.

Das ist Gott sei Dank nicht immer so.
Aber es zeigt, dass die Barmherzigen
ganz so einfach nicht Erbarmen
finden und am Ende selig werden.

„Selig die Barmherzigen; denn sie
werden Erbarmen finden.“ Sollten
wir diese Seligpreisung deshalb eher
auf Gott beziehen? Man könnte sie
dann so verstehen: Wer anderen
gegenüber barmherzig ist, wird
jedenfalls bei Gott Erbarmen finden;
ganz unabhängig davon, wie die
anderen darauf reagieren.

Diese Erklärung klingt einigermaßen
sinnvoll. Sie entpuppt sich aber als



Trojaner, weil sie Gottes Erbarmen
gewissermaßen als Lohn und Entgelt,
als Verdienst und Bezahlung für
unsere Barmherzigkeit hinstellt: Ich
gebe, damit du gibst. Genauer: Ich
gebe anderen, damit Du, Gott, mir
gibst.

Das kann aber nicht sein, denn
Gottes Erbarmen ist nicht käuflich.
Von einem Gott, der sich von uns
bezahlen ließe, wäre nicht viel zu
erwarten. So ein Gott hätte ja selber
nicht genug. Dann könnte er uns
auch nicht in Überfülle geben, das
heißt uns selig machen.

Der Zugang durch die Bibel

Suchen wir also nach einem
weiteren Zugang zu dieser
Seligpreisung, der verlässlicher ist
als unser eigenes Überlegen.
Wirklich Verlass ist auf die Bibel, die
Heilige Schrift, das Wort Gottes. –
Wir sollten die Bibel öfter zur Hand
nehmen. Sie lässt uns bislang



verborgene Zusammenhänge
entdecken, die unser Leben
verändern.

Schauen wir uns also zunächst
einmal das Wort „Barmherzigkeit“
näher an: Welche Bedeutung hat es
in der Bibel? ... Wovon spricht die
Bibel eigentlich? Was genau meint
sie, wenn sie jemanden einen
„Barmherzigen“ nennt? Im
Hebräisch der Bibel gibt es zwei
verschiedene Worte, die gewöhnlich
mit „Barmherzigkeit“ übersetzt
werden.

Das erste lautet „Rahamim“, das
wörtlich soviel wie „Bauch der
Barmherzigkeit“ bedeutet. Es
bezeichnet die Art und Weise, wie
jemand für einen anderen
empfindet, das Gefühl der
Zuneigung, das Gefühl des Mitleids.
Damit bezeichnet „Rahamim“, was
im deutschen Wort Barmherzigkeit
wohl auch mitgemeint ist, ohne dass



es jedoch ausdrücklich artikuliert
wird, nämlich: von der Schwachheit
des anderen berührt zu sein, mit zu
leiden an seinem Unglück und
engagiert darauf zu reagieren. Das
hebräische „Rahamim“ setzt also die
Inanspruchnahme des ganzen
Menschen „durch sein Inneres
hindurch“ ausdrücklich ins Wort: die
Inanspruchnahme mit Herz und
Verstand, die zu einer Antwort im
konkreten Handeln führt.

Interessant ist nun, dass das Alte wie
das Neue Testament diese Haltung
auch Gott zuschreibt: Gott liebt
seinen Sohn Efraim „durch sein
Inneres“ hindurch, können wir etwa
beim Propheten Jeremia nachlesen
(vgl. Jer 31,20). Und das Neue
Testament prophezeit das Kommen
des Messias – wörtlich – „durch das
Innere der Barmherzigkeit unseres
Gottes“ (vgl. Lk 1,78). Damit wird die
Größe und Intensität des göttlichen
Erbarmens veranschaulicht.



Das zweite hebräische Wort, das
gewöhnlich mit Barmherzigkeit
übersetzt wird, lautet „Hesed“. Es
meint Zärtlichkeit und Treue
gegenüber dem anderen, die aus
einer freien Entscheidung kommen
und so den ganzen Menschen
verpflichten. „Hesed“ ist echte Liebe
und damit „Barmherzigkeit“ in
gegenseitiger Annahme und
Hingabe. Das Wort schließt eine
egoistische, mehr an sich selber als
an den anderen denkende
Verbindung, die flüchtiger
Leidenschaft und nicht freier
Entscheidung entstammt, eindeutig
aus.

Der biblische Begriff Barmherzigkeit
erhält durch diese beiden Worte eine
unauslotbare Tiefe und umschließt
in einem die Bedeutung von Liebe,
Zärtlichkeit, Treue, Einsatz, Güte,
Milde, Mitgefühl, Nachsicht und
Mitleid.



Barmherzigkeit ist nur von Gott
her zu verstehen

Wir Menschen können diese
Verhaltensweisen nie alle zugleich
an den Tag legen, sondern höchstens
einzeln praktizieren; und dazu
immer nur unvollkommen. Dagegen
schreibt sie die Bibel Gott alle
zugleich zu.

Damit will die Heilige Schrift in
einem Zug auch motivieren, diese
Verhaltensweisen bis zu einer
gewissen Vollendung zu üben.
Hauptsächlich aber will die Bibel
sagen: Das fruchtbare
Zusammenwirken aller guten
Verhaltensweisen ist nur von Gott
her zu verstehen. Der Mensch ist
„nach Gottes Abbild“ geschaffen,
heißt es im Buch Genesis. Deshalb
kann der Mensch sich in seiner Tiefe
nur von Gott her verstehen. Aus
diesem Grund öffnet sich Gott und
offenbart sein Wesen: Durch sein



Heiliges Wort und durch die Kirche,
der er es anvertraut hat.

Wollen wir Gott kennenlernen,
müssen wir Bibel lesen und in die
Kirche gehen. So lernt man, von
Angesicht zu Angesicht auf ihn zu
schauen und richtig zu beten. Wollen
wir barmherzig sein, dann geht das
ebenfalls nur vom Gebet her.
Schauen wir anbetend auf die
Barmherzigkeit Gottes, werden auch
wir barmherzig und in die Fülle der
Seligpreisung hineinverwandelt:
„Selig die Barmherzigen; denn sie
werden Erbarmen finden.“

Gottes Barmherzigkeit im Zeugnis
der Bibel

Befragen wir noch einmal in die
Bibel. Was sagt sie über die
Barmherzigkeit Gottes? Zuerst
einmal: Sie ist ewig. Lange, bevor wir
ihrer bedurften, hat Gott uns schon
mit seiner liebenden Barmherzigkeit
umfangen: „Mit ewiger Liebe habe



ich geliebt“, heißt es beim Propheten
Jeremia (31,3). Und Paulus schreibt
den Ephesern (1,4): Gott hat uns
schon „vor der Erschaffung der Welt
erwählt, damit wir heilig und
untadelig leben vor Gott. Er hat uns
aus Liebe im Voraus dazu bestimmt,
seine Söhne zu werden.“

Heilig und untadelig als Kinder
Gottes leben: Das ist nur möglich
wenn Gott überaus barmherzig mit
uns ist. Denn natürlich weiß auch
Gott, wie es der 103. Psalm
umschreibt, „was wir für Gebilde
sind; er denkt daran: Wir sind nur
Staub. Des Menschen Tage sind wie
Gras, er blüht wie die Blume des
Feldes. Fährt der Wind darüber, ist
sie dahin; der Ort, wo sie stand, weiß
von ihr nichts mehr. Doch die Huld
des Herrn währt immer und ewig.“

Des weiteren ist Gottes
Barmherzigkeit „langmütig und reich
an Treue“. Der Prophet Jeremia



vergleicht die Untreu Israels dem
Gott IHWH gegenüber mit einer
Ehefrau, die ihren Mann verlassen
hat und nun als Dirne das Land
entweiht: „Blick hin und schau zu
den Höhen hinauf! Wo hast du dich
nicht schänden lassen?“ Dennoch
dachte Gott: „Nachdem sie dies alles
getan hat, wird sie schließlich zu mir
zurückkehren.“ Aber sie kehrte nicht
zurück. Stattdessen begab sich „die
Abtrünnige auf jeden hohen Berg
und unter jeden üppigen Baum und
trieb dort Unzucht.“ Gott aber bleibt
treu: „Wenn du umkehren willst,
Israel – Spruch des Herrn –, darfst du
zu mir zurückkehren; wenn du deine
Gräuel entfernst, brauchst du vor
mir nicht zu fliehen.“

Noch dramatischer geht es bei Hosea
zu (11,3ff): Gott ist immer wie ein
Vater zu Efraim gewesen. Doch
Efraim und sein Volk haben dies
verdrängt und ziehen mordend über
das Land: „Ich war es, der Efraim



gehen lehrte, ich nahm ihn auf
meine Arme. Sie aber haben nicht
erkannt, dass ich sie heilen wollte.
Mit menschlichen Fesseln zog ich sie
an mich, mit den Ketten der Liebe.
Ich war da für sie wie die (Eltern),
die den Säugling an ihre Wangen
heben. Ich neigte mich ihm zu und
gab ihm zu essen. Doch sie haben
sich geweigert umzukehren.“
Dennoch bleibt Gott treu: „Wie
könnte ich dich preisgeben, Efraim,
wie dich aufgeben, Israel?“

Gottes Barmherzigkeit ist so groß,
dass Gott gar sagen muss: „Mein
(eigenes) Herz wendet sich gegen
mich, ... (denn) mein Mitleid lodert
auf. ... Ich will meinen glühenden
Zorn nicht vollstrecken und Efraim
nicht noch einmal vernichten. Denn
ich bin Gott, nicht ein Mensch, der
Heilige in deiner Mitte.“ Dazu
schreibt Papst Benedikt XVI. in
seinem neuen Jesus-Buch: „Weil Gott
Gott ist, der Heilige, handelt er so,



wie kein Mensch handeln könnte.
Gott hat ein Herz, und dieses Herz
wendet sich sozusagen gegen ihn
selbst. ... Gottes Herz verwandelt (so)
den Zorn und wendet Strafe in
Vergebung.“ (S. 247)

Gottes endgültige Barmherzigkeit
am Kreuz

Gottes Barmherzigkeit mit uns
Menschen kommt am Kreuz zur
Vollendung, wo Gottes Sohn die
unsägliche Gewalt und den
widersinnigen Hass, die sich über
ihn entladen, von „innen her
annimmt, und in eine Tat der Liebe
verwandelt“. Eine größere und
endgültigere Barmherzigkeit ist nicht
denkbar.

Papst Benedikt hat das 2005 auf dem
Marienfeld bei Köln weiter
ausgeführt: „Was von außen her
brutale Gewalt ist, wird von innen
her ein Akt der Liebe, die sich selber
schenkt, ganz und gar.“ Diese



Verwandlung, die im schon im
Abendmahlssaal geschah, hat einen
Prozess ausgelöst, „dessen letztes Ziel
die Verwandlung der Welt dahin ist,
dass Gott alles in allem sei“ (vgl. 1
Kor 15, 28).

Damit hat der Papst eine der großen
Sehnsüchte der Menschheit auf den
Punkt gebracht: „Alle Menschen
warten immer schon irgendwie in
ihrem Herzen auf eine Veränderung
und Verwandlung der Welt. ... Dies
nun ist der zentrale
Verwandlungsakt, der allein wirklich
die Welt erneuern kann: Gewalt wird
in Liebe umgewandelt und so Tod in
Leben. ... Alle anderen
Veränderungen bleiben oberflächlich
und retten nicht. Darum sprechen
wir von Erlösung: Das zuinnerst
Notwendige ist geschehen, und wir
können in diesen Vorgang
hineintreten.“



Man wird barmherzig, wenn man
sich bekehrt, wenn man sich
hineinnehmen lässt, in diesen
zentralen Verwandlungsakt,
besonders während der Heiligen
Messe.

Man wird barmherzig, wenn man
sich Gott zuwendet und so seine
Treue im Erbarmen entdeckt.

Man wird barmherzig, wenn man
das Glück zulässt, von Gott zuerst
geliebt zu werden.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/selig-die-barmherzigen/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/selig-die-barmherzigen/
https://opusdei.org/de-de/article/selig-die-barmherzigen/

	Selig die Barmherzigen

