opusdei.org

Selig die
Barmherzigen

»oelig die Barmherzigen; denn
sie werden Erbarmen finden.“
So lautet eine der acht
Seligpreisungen der
Bergpredigt. Sie scheint sich auf
den ersten Blick wie von selbst
zu erschliefSen. Man muss ganz
einfach nur barmherzig sein,
konnte man denken. Eine
Betrachtung von Volker
Hildebrandt

30.11.2007



Es muss einfach einer damit
anfangen, uneingeschrankt in
lauterer Barmherzigkeit zu leben
und zu handeln. Dann miusste er
doch einen Welt verandernden
Prozess damit in Gang setzen. Er
verwandelt die Welt in einem ersten
kleinen Schritt, gewinnt auf diese
Weise andere Menschen dazu, und
nach und nach wird so die ganze
Welt immer barmherziger. Am Ende
wurde man auch selber zunehmend
Erbarmen von den Anderen erfahren
und auf diese Weise selig werden.
Ein Fiinkchen Wahrheit ist schon
daran; aber leider auch nur ein
Fuinkchen; denn ganz so einfach geht
es nicht.

Das Matthdus-Evangelium (18,23-35)
erzahlt von einem Knecht, dem sein
Herr eine grofe Schuld erlassen hat:
zehntausend Talente; eine
unvorstellbare Summe.
Uberraschender Weise bleibt der
Knecht von dem Schuldenerlass



innerlich vollig unberthrt.
Unmittelbar im Anschluss an die ihm
zuteil gewordene Barmherzigkeit
fordert er kalt und gnadenlos von
einem anderen Mitknecht die
lacherliche Summe von 100 Denaren
zuruck, die dieser ihm schuldet.

Um eine Vorstellung von den
Grofsenordnungen zu bekommen:
10.000 Talente entsprechen etwa 120
Millionen Denaren. Diese
unvorstellbare Summe ist ihm
erlassen worden! Dennoch besteht er
rucksichtslos auf der lacherlichen
Summe von 100 Denaren, die ihm ein
anderer schuldet!

Das Gleichnis vom unbarmherzigen
Knecht halt ein Stuck
Lebenserfahrung fest, die wohl
schon jeder gemacht hat. Im
Vertrauen auf die verdandernde Kraft
von Barmherzigkeit, von Nachsicht
und Vergebung haben wir den ersten
Schritt gewagt und gehofft, auf



diesem Weg beim anderen eine
Veranderung hervorrufen zu
konnen. Aber diese Rechnung ist
nicht immer aufgegangen. Wir
standen dann als der oder die
Dumme da! Aus dem Vorschuss an
Vertrauen haben wir nur
Enttauschungen geerntet und am
Ende nichts erreicht.

Das ist Gott sei Dank nicht immer so.
Aber es zeigt, dass die Barmherzigen
ganz so einfach nicht Erbarmen
finden und am Ende selig werden.

»,Selig die Barmherzigen; denn sie
werden Erbarmen finden.“ Sollten
wir diese Seligpreisung deshalb eher
auf Gott beziehen? Man konnte sie
dann so verstehen: Wer anderen
gegenuber barmherzig ist, wird
jedenfalls bei Gott Erbarmen finden;
ganz unabhéngig davon, wie die
anderen darauf reagieren.

Diese Erklarung klingt einigermaifien
sinnvoll. Sie entpuppt sich aber als



Trojaner, weil sie Gottes Erbarmen
gewissermaifden als Lohn und Entgelt,
als Verdienst und Bezahlung fur
unsere Barmherzigkeit hinstellt: Ich
gebe, damit du gibst. Genauer: Ich
gebe anderen, damit Du, Gott, mir
gibst.

Das kann aber nicht sein, denn
Gottes Erbarmen ist nicht kauflich.
Von einem Gott, der sich von uns
bezahlen liefde, ware nicht viel zu
erwarten. So ein Gott hatte ja selber
nicht genug. Dann kdnnte er uns
auch nicht in Uberfiille geben, das
heifst uns selig machen.

Der Zugang durch die Bibel

Suchen wir also nach einem
weiteren Zugang zu dieser
Seligpreisung, der verlésslicher ist
als unser eigenes Uberlegen.
Wirklich Verlass ist auf die Bibel, die
Heilige Schrift, das Wort Gottes. —
Wir sollten die Bibel 6fter zur Hand
nehmen. Sie 14sst uns bislang



verborgene Zusammenhénge
entdecken, die unser Leben
verandern.

Schauen wir uns also zunachst
einmal das Wort ,Barmherzigkeit®
naher an: Welche Bedeutung hat es
in der Bibel? ... Wovon spricht die
Bibel eigentlich? Was genau meint
sie, wenn sie jemanden einen
,Barmherzigen“ nennt? Im
Hebraisch der Bibel gibt es zwei
verschiedene Worte, die gewOhnlich
mit ,Barmherzigkeit“ iibersetzt
werden.

Das erste lautet ,Rahamim*, das
wortlich soviel wie ,Bauch der
Barmherzigkeit“ bedeutet. Es
bezeichnet die Art und Weise, wie
jemand fir einen anderen
empfindet, das Gefiihl der
Zuneigung, das Gefiihl des Mitleids.
Damit bezeichnet ,Rahamim®, was
im deutschen Wort Barmherzigkeit
wohl auch mitgemeint ist, ohne dass



es jedoch ausdriuicklich artikuliert
wird, namlich: von der Schwachheit
des anderen bertiihrt zu sein, mit zu
leiden an seinem Unglick und
engagiert darauf zu reagieren. Das
hebraische ,Rahamim® setzt also die
Inanspruchnahme des ganzen
Menschen ,,durch sein Inneres
hindurch® ausdricklich ins Wort: die
Inanspruchnahme mit Herz und
Verstand, die zu einer Antwort im
konkreten Handeln fiihrt.

Interessant ist nun, dass das Alte wie
das Neue Testament diese Haltung
auch Gott zuschreibt: Gott liebt
seinen Sohn Efraim ,durch sein
Inneres“ hindurch, konnen wir etwa
beim Propheten Jeremia nachlesen
(vgl. Jer 31,20). Und das Neue
Testament prophezeit das Kommen
des Messias — wortlich — ,,durch das
Innere der Barmherzigkeit unseres
Gottes“ (vgl. Lk 1,78). Damit wird die
Grofde und Intensitat des gottlichen
Erbarmens veranschaulicht.



Das zweite hebraische Wort, das
gewoOhnlich mit Barmherzigkeit
ubersetzt wird, lautet ,,Hesed®. Es
meint Zartlichkeit und Treue
gegenuber dem anderen, die aus
einer freien Entscheidung kommen
und so den ganzen Menschen
verpflichten. ,Hesed“ ist echte Liebe
und damit ,Barmherzigkeit“ in
gegenseitiger Annahme und
Hingabe. Das Wort schliefst eine
egoistische, mehr an sich selber als
an den anderen denkende
Verbindung, die fliichtiger
Leidenschaft und nicht freier
Entscheidung entstammt, eindeutig
aus.

Der biblische Begriff Barmherzigkeit
erhalt durch diese beiden Worte eine
unauslotbare Tiefe und umschliefst
in einem die Bedeutung von Liebe,
Zartlichkeit, Treue, Einsatz, Glite,
Milde, Mitgefiihl, Nachsicht und
Mitleid.



Barmherzigkeit ist nur von Gott
her zu verstehen

Wir Menschen konnen diese
Verhaltensweisen nie alle zugleich
an den Tag legen, sondern hochstens
einzeln praktizieren; und dazu
immer nur unvollkommen. Dagegen
schreibt sie die Bibel Gott alle
zugleich zu.

Damit will die Heilige Schrift in
einem Zug auch motivieren, diese
Verhaltensweisen bis zu einer
gewissen Vollendung zu tiben.
Hauptsachlich aber will die Bibel
sagen: Das fruchtbare
Zusammenwirken aller guten
Verhaltensweisen ist nur von Gott
her zu verstehen. Der Mensch ist
,hach Gottes Abbild“ geschaffen,
heifst es im Buch Genesis. Deshalb
kann der Mensch sich in seiner Tiefe
nur von Gott her verstehen. Aus
diesem Grund o6ffnet sich Gott und
offenbart sein Wesen: Durch sein



Heiliges Wort und durch die Kirche,
der er es anvertraut hat.

Wollen wir Gott kennenlernen,
mussen wir Bibel lesen und in die
Kirche gehen. So lernt man, von
Angesicht zu Angesicht auf ihn zu
schauen und richtig zu beten. Wollen
wir barmherzig sein, dann geht das
ebenfalls nur vom Gebet her.
Schauen wir anbetend auf die
Barmherzigkeit Gottes, werden auch
wir barmherzig und in die Fille der
Seligpreisung hineinverwandelt:
»,Selig die Barmherzigen; denn sie
werden Erbarmen finden.“

Gottes Barmherzigkeit im Zeugnis
der Bibel

Befragen wir noch einmal in die
Bibel. Was sagt sie tiber die
Barmherzigkeit Gottes? Zuerst
einmal: Sie ist ewig. Lange, bevor wir
ihrer bedurften, hat Gott uns schon
mit seiner liebenden Barmherzigkeit
umfangen: ,Mit ewiger Liebe habe



ich geliebt®, heifst es beim Propheten
Jeremia (31,3). Und Paulus schreibt
den Ephesern (1,4): Gott hat uns
schon ,,vor der Erschaffung der Welt
erwdahlt, damit wir heilig und
untadelig leben vor Gott. Er hat uns
aus Liebe im Voraus dazu bestimmt,
seine SOhne zu werden.“

Heilig und untadelig als Kinder
Gottes leben: Das ist nur moglich
wenn Gott iiberaus barmherzig mit
uns ist. Denn natirlich weifs auch
Gott, wie es der 103. Psalm
umschreibt, ,was wir fiir Gebilde
sind; er denkt daran: Wir sind nur
Staub. Des Menschen Tage sind wie
Gras, er bliiht wie die Blume des
Feldes. Fahrt der Wind daruber, ist
sie dahin; der Ort, wo sie stand, weifd
von ihr nichts mehr. Doch die Huld
des Herrn wahrt immer und ewig.“

Des weiteren ist Gottes
Barmherzigkeit ,langmiitig und reich
an Treue®. Der Prophet Jeremia



vergleicht die Untreu Israels dem
Gott IHWH gegentuber mit einer
Ehefrau, die ihren Mann verlassen
hat und nun als Dirne das Land
entweiht: ,Blick hin und schau zu
den Hohen hinauf! Wo hast du dich
nicht schinden lassen?“ Dennoch
dachte Gott: ,Nachdem sie dies alles
getan hat, wird sie schlief8lich zu mir
zuruckkehren.“ Aber sie kehrte nicht
zuruck. Stattdessen begab sich ,,die
Abtrinnige auf jeden hohen Berg
und unter jeden uppigen Baum und
trieb dort Unzucht.“ Gott aber bleibt
treu: ,,Wenn du umkehren willst,
Israel — Spruch des Herrn -, darfst du
zu mir zuruckkehren; wenn du deine
Grauel entfernst, brauchst du vor
mir nicht zu fliehen.“

Noch dramatischer geht es bei Hosea
zu (11,3ff): Gott ist immer wie ein
Vater zu Efraim gewesen. Doch
Efraim und sein Volk haben dies
verdrangt und ziehen mordend uber
das Land: ,Ich war es, der Efraim



gehen lehrte, ich nahm ihn auf
meine Arme. Sie aber haben nicht
erkannt, dass ich sie heilen wollte.
Mit menschlichen Fesseln zog ich sie
an mich, mit den Ketten der Liebe.
Ich war da fiir sie wie die (Eltern),
die den Sdugling an ihre Wangen
heben. Ich neigte mich ihm zu und
gab ihm zu essen. Doch sie haben
sich geweigert umzukehren.“
Dennoch bleibt Gott treu: ,,Wie
konnte ich dich preisgeben, Efraim,
wie dich aufgeben, Israel?“

Gottes Barmherzigkeit ist so grof3,
dass Gott gar sagen muss: ,Mein
(eigenes) Herz wendet sich gegen
mich, ... (denn) mein Mitleid lodert
auf. ... Ich will meinen glithenden
Zorn nicht vollstrecken und Efraim
nicht noch einmal vernichten. Denn
ich bin Gott, nicht ein Mensch, der
Heilige in deiner Mitte.“ Dazu
schreibt Papst Benedikt XVI. in
seinem neuen Jesus-Buch: ,,Weil Gott
Gott ist, der Heilige, handelt er so,



wie kein Mensch handeln konnte.
Gott hat ein Herz, und dieses Herz
wendet sich sozusagen gegen ihn
selbst. ... Gottes Herz verwandelt (so)
den Zorn und wendet Strafe in
Vergebung.“ (S. 247)

Gottes endgiiltige Barmherzigkeit
am Kreuz

Gottes Barmherzigkeit mit uns
Menschen kommt am Kreuz zur
Vollendung, wo Gottes Sohn die
unsagliche Gewalt und den
widersinnigen Hass, die sich tiber
ihn entladen, von ,innen her
annimmt, und in eine Tat der Liebe
verwandelt®. Eine grofSere und
endgultigere Barmherzigkeit ist nicht
denkbar.

Papst Benedikt hat das 2005 auf dem
Marienfeld bei Koln weiter
ausgefiihrt: ,Was von aufSen her
brutale Gewalt ist, wird von innen
her ein Akt der Liebe, die sich selber
schenkt, ganz und gar.“ Diese



Verwandlung, die im schon im
Abendmahlssaal geschah, hat einen
Prozess ausgelost, ,dessen letztes Ziel
die Verwandlung der Welt dahin ist,
dass Gott alles in allem sei” (vgl. 1
Kor 15, 28).

Damit hat der Papst eine der grofden
Sehnstichte der Menschheit auf den
Punkt gebracht: ,Alle Menschen
warten immer schon irgendwie in
ihrem Herzen auf eine Verdnderung
und Verwandlung der Welt. ... Dies
nun ist der zentrale
Verwandlungsakt, der allein wirklich
die Welt erneuern kann: Gewalt wird
in Liebe umgewandelt und so Tod in
Leben. ... Alle anderen
Verdanderungen bleiben oberflachlich
und retten nicht. Darum sprechen
wir von Erlosung: Das zuinnerst
Notwendige ist geschehen, und wir
konnen in diesen Vorgang
hineintreten.



Man wird barmherzig, wenn man
sich bekehrt, wenn man sich
hineinnehmen lasst, in diesen
zentralen Verwandlungsakt,
besonders wahrend der Heiligen
Messe.

Man wird barmherzig, wenn man
sich Gott zuwendet und so seine
Treue im Erbarmen entdeckt.

Man wird barmherzig, wenn man
das Gliuck zulédsst, von Gott zuerst
geliebt zu werden.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/selig-die-barmherzigen/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/selig-die-barmherzigen/
https://opusdei.org/de-de/article/selig-die-barmherzigen/

	Selig die Barmherzigen

