
opusdei.org

Sehnsucht nach dem
Geist

Eine Pfingstbetrachtung von
Josef Arquer

21.05.2010

Als die Jünger nach der Himmelfahrt
des Herrn „in die Stadt kamen,
gingen sie in das Obergemach
hinauf, wo sie nun ständig
blieben“ (Apg 1,13). Nach einer alten
Tradition war dieses Obergemach
derselbe Raum, in welchem Jesus die
Eucharistie eingesetzt und seine
Worte des Abschieds gesprochen
hatte. Wie anders wird ihnen alles



vorgekommen sein, als sie den Raum
wieder betraten! Der Tisch, die
Polster, die Fenster – jeder
Gegenstand erinnerte an die Gesten
und Worte des Herrn beim „letzten
Abendmahl“ vor einigen Wochen.
Aber jetzt ist ihre traurige
Ratlosigkeit bezwungen durch den
Anblick des Auferstandenen. Eine
Spur Trauer mag dennoch
verblieben sein. Denn sie wissen,
dass sie ihn nicht mehr im Glanz
seines verherrlichten Leibes sehen
werden. Er hat Abschied genommen
und sie in eine neue Aufgabe
eingeführt: „Ihr werdet meine
Zeugen sein... bis an die Grenzen der
Erde“ (Apg 1, 8).

Ein rätselhaftes Wort begleitete den
Auftrag: „Wartet auf die Verheißung
des Vaters, die ihr von mir
vernommen habt. (...) Ihr werdet die
Kraft des Heiligen Geistes
empfangen, der auf euch
herabkommen wird.“ (Apg 1,4. 8) –



Wer ist dieser von Jesus verheißene
Helfer? „Er wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich
euch gesagt habe“ (vgl. Joh 14,16; 18,
26). Sicher ahnten die Jünger, dass
hinter allem, was sie mit ihren Augen
gesehen und mit ihren Ohren gehört
hatten während der Zeit, da sie beim
Herrn waren, eine verborgene
Wirklichkeit lag, eine neue
Dimension. Nun wird ihnen in einem
neuen Licht eine neue Sicht
verheißen. Deshalb ist ihr Beten von
Sehnsucht, Ungeduld,
wahrscheinlich auch von Neugier
und Vorfreude geprägt. Wer ist
dieser „Heilige Geist?“

Veni! – Komm!

Die liturgischen Hymnen von
Pfingsten wollen die Atmosphäre, die
damals in der Anfangsstunde der
Kirche herrschte, ins Heute
vergegenwärtigen. Sie lassen uns
Anwesenheit und Wirken von Gottes



Geist in der Kirche heftig erbeten:
Veni, Komm! Du, Creator Spiritus,
Schöpfergeist! Du, Sancte Spiritus,
heiligender Geist! – Im „Veni Sancte
Spiritus“ heißt es, die „lux
beatissima“, das beseligende Licht
möge „cordis intima“, die
Herzensmitte der Gläubigen erfüllen.

Im „Veni Creator Spiritus“, im
deutschen Raum im 9. Jahrhundert
entstanden, ist das strahlende
österliche Licht zugleich fons vivus,
ignis, caritas et spiritalis unctio –
lebendige Quelle, Feuer, Liebe und
Salbung im Geiste“. Wasser und
Feuer... Hier sind sie kein Gegensatz.
Beide zusammen reinigen,
verlebendigen und entflammen
Sinne und Gemüt: „Accende lumen
sensibus, infunde amorem cordibus –
zünde an ein Licht in den Sinnen,
flöße Liebe in die Herzen ein!

Der Heilige Geist, Gott und
Liebesband innerhalb der



Dreifaltigkeit, wirkt in uns, schafft
Leben, erleuchtet den Verstand,
stärkt den Willen und zündet in den
Sinnen ein Licht an. In einem
poetisch-lyrischem Exkurs ließe sich
zur Reihenfolge anmerken, wie
zuerst Licht für die Sinne, dann
Liebe für die Herzen erbeten wird.
Dies ist ja der normale Weg zur
Erkenntnis der Dinge: Durch Sehen,
Hören, Berühren gelangt man zum
Erkennen, Empfinden, Lieben... –
und zur Schönheit der Schöpfung,
die dann selbst den Pfad zum
Übernatürlichen andeutet und Gott
zu lobpreisen vermag. Wenn wir auf
diesem Wege weitergehen, öffnet
sich unser Geist für das eigentliche
Geheimnis des Menschen. Es ist das
Geheimnis der Gotteskindschaft.

Abba, Vater!

Es ist der Heilige Geist, der uns sagen
lässt: „Abba, Vater!“ „So nimmt sich
auch der Geist unserer Schwachheit



an. Denn wir wissen nicht, worum
wir in rechter Weise beten sollen; der
Geist selber tritt jedoch für uns ein
mit Seufzen, das wir nicht in Worte
fassen können.“ (Röm 8,26)

Anders gewendet: Der Heilige Geist
ist jener, der hilft unsere Worte des
Gebetes zu vertiefen. Ein mündliches
Gebet wird dann nicht nur hergesagt,
es wirkt im Gemüt. Ein Stoßgebet
wird dann zum Gebet des Herzens.
Das Wort, äußerlich gesprochen, ist
die Kleidung des hoffenden Glaubens
und der Sehnsucht.

Im Gegensatz dazu steht das
ungeduldige „Wie lange noch?“ Oder
die störende Frage nach dem Nutzen:
„Wozu?“ „Hat das einen Sinn“? „Hilft
mir das?“ Es sind Einstellungen, die
die Perspektive verzerren, weil so
das Beten nicht von der Sehnsucht
nach der Nähe Gottes, bestimmt
wird, sondern vom Aktivismus. Diese



Haltung macht es schwer, sich auf
ein stilles Gebet einzulassen.

Der hl. Josefmaria deutet dies an:
„Der Heilige Geist will mit seinen
Eingebungen unseren Gedanken,
Werken und Wünschen einen
übernatürlichen Ton verleihen. Er
treibt uns dazu an, die Lehre Christi
zu bejahen und uns zutiefst
anzueignen, Er erleuchtet uns, damit
wir uns unserer persönlichen
Berufung bewusst werden, und
stärkt uns, damit wir tun, was Gott
von uns erwartet. (...) Wenn wir uns
von dem in uns wohnenden
Lebenshauch, dem Heiligen Geist,
leiten lassen, wird unser geistliches
Leben immer weiter wachsen; wir
werden uns dann der Hand Gottes,
unseres Vaters, mit der Spontaneität
und dem Vertrauen eines Kindes
überlassen, das sich in die Arme
seines Vaters wirft.“ (Christus
begegnen, 135)

https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-135.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-135.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-135.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-135.htm


Der Heilige Geist ist „der Geist der
Wahrheit“ (Jo 14,17); so nennt ihn
der Herr. In der Kraft seines Wirkens
behält der gottgeschenkte Glaube
klare Konturen trotz der
wechselnden Strömungen der Zeit: Ja
zu Christus, dem menschgewordenen
Sohn Gottes und nicht bloß „dem
guten Menschen von Nazaret“. Ja
zum dreifaltigen Gott, nicht als
„bildhafter Ausdruck der
Transzendenz“, sondern als
unerschöpfliche Fülle eines Lebens,
zu dem der Mensch gerufen ist. Ja
zur Kirche, die eine „komplexe
Wirklichkeit“ ist – so das II.
Vatikanische Konzil – vom Göttlichen
und Menschlichen - und zugleich
liebenswert als Mutter. Und Ja zu
einer Moral, die die innere Wahrheit
des Menschen ernster nimmt als die
äußeren Reize der Zeiten und
deshalb fordert, Farbe zu bekennen,
Schuld einzugestehen, das Versagen
in Kauf zu nehmen – mit dem Blick
fest gerichtet auf die Barmherzigkeit



Gottes, das mühsame Gute zu
erstreben und zu tun.

Maria im Kreis der Jünger

Am Pfingsttag hat sich ein Kreis von
ungeduldigen, unerfahrenen Betern
versammelt. In ihrer Mitte steht eine,
die sich auskennt. Sie weiß, was das
ist: Umgang mit dem Heiligen Geist –
und was Beharrlichkeit heißt. Die
Erfahrung mit dem Geist stand am
Anfang ihrer Berufung als
Gottesmutter. Jetzt, etwa dreißig
Jahre danach, mag sie oft in die
Vergangenheit schauen: Die
Dunkelheit von damals hat sich
gelichtet, aber das Geheimnis steht
noch mitten in seiner Entfaltung.
Und sie schaut in die Zukunft: Nur
langsam erhalten all’ die
prophetischen Aussagen Kontur, in
denen von einem neuen Volk die
Rede ist, das alle Grenzen von Rasse,
Raum und Zeit sprengen soll. Sie
weiß, dass eine neue Geburt



bevorsteht. Damals in Bethlehem
wurde Er geboren, jetzt soll hier im
Abendmahlssaal seine Kirche ins
Licht treten.

Maria lehrt die Jünger damals und
uns heute was es heißt, auf den Geist
hören. Sie lehrt ihn als Person
erfahren und erkennen, was er
wirklich von uns will, statt dass wir
uns die Antwort selbst geben.

Damals wird sie ihren Blick ganz
persönlich auf die betenden
Menschen um sie herum gerichtet
haben. Ihren mütterlichen Blick,
denn nach dem Wort ihres Sohnes
am Kreuz ist sie auch die Mutter
dieser Zeugen seiner Auferstehung,
die zu Säulen des neuen Volkes
Gottes werden sollen. Maria lehrt sie
Beten und ist ihnen, den gelegentlich
Ungeduldigen, Vorbild der
Beharrlichkeit. Wahrscheinlich gab
es Augenblicke, in denen das „Wie
lange noch?“ eine gefährliche



Versuchung war. Ein Blick auf Maria,
die Erfahrene, wird dann gereicht
haben. Hier werden sie angefangen
haben zu ahnen, dass die liebende
Verehrung der Mutter kein Hindernis
für die Nachfolge des Sohnes ist, eher
die Voraussetzung.

In dem Augenblick, in dem sich die
Verheißung des Herrn erfüllt, zieht
sich Maria zurück. Von diesem
Augenblick an hören wir nichts mehr
von ihr. Sie bleibt ständig
gegenwärtig, aber im Schatten, in der
Verborgenheit des Inneren – wie das
Herz, wie die Lungen, wie das Blut.
Nun ist Petrus die sichtbare Mitte
jener Gemeinde. Er und alle anderen
haben von Maria gelernt. Und der
Geist beginnt, das Angesicht der Erde
zu erneuern.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/sehnsucht-nach-dem-geist/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/sehnsucht-nach-dem-geist/
https://opusdei.org/de-de/article/sehnsucht-nach-dem-geist/

	Sehnsucht nach dem Geist

