
opusdei.org

Schreiben von Papst
Franziskus an das
Volk Gottes

Brief von Papst Franziskus an
das "Volk Gottes" über die
Skandale, die die Kirche
erschüttern

20.08.2018

»Wenn darum ein Glied leidet, leiden
alle Glieder mit« (1 Kor 12,26). Diese
Worte des heiligen Paulus hallen mit
Macht in meinem Herzen wider,
wenn ich mir wieder einmal das
Leiden vergegenwärtige, das viele



Minderjährige wegen sexuellem wie
Macht- und Gewissensmissbrauch
seitens einer beträchtlichen Zahl von
Klerikern und Ordensleuten
erfahren haben. Es ist ein
Verbrechen, das tiefe Wunden des
Schmerzes und der Ohnmacht
erzeugt, besonders bei den Opfern,
aber auch bei ihren
Familienangehörigen und in der
gesamten Gemeinschaft, seien es
Gläubige oder Nicht-Gläubige. Wenn
wir auf die Vergangenheit blicken, ist
es nie genug, was wir tun, wenn wir
um Verzeihung bitten und
versuchen, den entstandenen
Schaden wiedergutzumachen.
Schauen wir in die Zukunft, so wird
es nie zu wenig sein, was wir tun
können, um eine Kultur ins Leben zu
rufen, die in der Lage ist, dass sich
solche Situationen nicht nur nicht
wiederholen, sondern auch keinen
Raum finden, wo sie versteckt
überleben könnten. Der Schmerz der
Opfer und ihrer Familien ist auch



unser Schmerz; deshalb müssen wir
dringend noch einmal unsere
Anstrengung verstärken, den Schutz
von Minderjährigen und von
Erwachsenen in Situationen der
Anfälligkeit zu gewährleisten.

1. Wenn ein Glied leidet …

Vor einigen Tagen wurde ein Bericht
veröffentlicht, in dem die
Erfahrungen von mindestens
tausend Personen beschrieben
werden, die im Zeitraum der letzten
siebzig Jahre Opfer von sexuellem
wie Macht- und
Gewissensmissbrauch durch Priester
wurden. Auch wenn man sagen
kann, dass der größte Teil der Fälle
die Vergangenheit betrifft, sind wir
uns doch im Laufe der Zeit über den
Schmerz vieler Opfer bewusst
geworden und müssen feststellen,
dass die Wunden nie verschwinden
und uns mit Nachdruck verpflichten,
diese Gräueltaten zu verdammen,



wie auch die Anstrengungen zu
bündeln, um diese Kultur des Todes
auszumerzen; die Wunden
„verjähren nie“. Der Schmerz dieser
Opfer ist eine Klage, die zum Himmel
aufsteigt und die Seele berührt, die
aber für lange Zeit nicht beachtet,
versteckt und zum Schweigen
gebracht wurde. Doch ihr Schrei war
stärker als alle Maßnahmen, die
danach strebten, ihn zum Schweigen
zu bringen, oder auch versucht
haben, ihn mit Entscheidungen zu
beruhigen, die seinen Schmerz
vergrößerten, weil sie in
Komplizenschaft gerieten. Ein Schrei,
den der Herr gehört hat. Er lässt uns
wieder einmal sehen, auf welcher
Seite er steht. Der Lobgesang der
Maria geht nicht fehl und durchläuft
die Geschichte wie eine
Hintergrundmusik weiter; denn der
Herr denkt an seine Verheißung, die
er unseren Vätern gegeben hat: »Er
zerstreut, die im Herzen voll
Hochmut sind; er stürzt die



Mächtigen vom Thron und erhöht
die Niedrigen. Die Hungernden
beschenkt er mit seinen Gaben und
lässt die Reichen leer ausgehen« ( Lk
1,51-53). Und wir schämen uns, wenn
wir uns bewusst werden, dass unser
Lebensstil das verleugnet hat und
verleugnet, was wir mit unserer
Stimme aufsagen.

Mit Scham und Reue geben wir als
Gemeinschaft der Kirche zu, dass wir
nicht dort gestanden haben, wo wir
eigentlich hätten stehen sollen, und
dass wir nicht rechtzeitig gehandelt
haben, als wir den Umfang und die
Schwere des Schadens erkannten,
der sich in so vielen Menschenleben
auswirkte. Wir haben die Kleinen
vernachlässigt und allein gelassen.
Ich mache mir die Worte des
damaligen Kardinal Ratzingers zu
eigen, der bei dem für den Karfreitag
im Jahr 2005 verfassten Kreuzweg
sich mit dem Schmerzensschrei so
vieler Opfer verband und mit



Nachdruck sagte: »Wie viel Schmutz
gibt es in der Kirche und gerade auch
unter denen, die im Priestertum ihm
ganz zugehören sollten? Wie viel
Hochmut und Selbstherrlichkeit?
Wie wenig achten wir das Sakrament
der Versöhnung, in dem er uns
erwartet, um uns von unserem Fall
aufzurichten? All das ist in seiner
Passion gegenwärtig. Der Verrat der
Jünger, der unwürdige Empfang
seines Leibes und Blutes, muss doch
der tiefste Schmerz des Erlösers sein,
der ihn mitten ins Herz trifft. Wir
können nur aus tiefster Seele zu ihm
rufen: Kyrie, eleison - Herr, rette uns
(vgl. Mt 8, 25)« (Neunte Station,
Betrachtung).

2. … leiden alle Glieder mit

Der Umfang und das Ausmaß der
Ereignisse verlangt, sich dieser Sache
in umfassender Weise mit vereinten
Kräften anzunehmen. Obwohl es bei
jedem Prozess der Umkehr wichtig



und nötig ist, dass man sich des
Vorgefallenen bewusst wird, reicht
dies in sich selbst nicht aus. Heute
sind wir als Volk Gottes gefragt, uns
des Schmerzes unserer an Leib und
Seele verwundeten Brüder und
Schwestern anzunehmen. Wenn in
der Vergangenheit die Unterlassung
eine Form der Antwort werden
konnte, so wollen wir heute, dass die
Solidarität, in ihrer tiefsten und
anspruchsvollsten Bedeutung,
unsere Weise wird, die heutige und
zukünftige Geschichte in einem
Umfeld zu schreiben, wo die
Konflikte, die Spannungen und
besonders die Opfer jeder Form von
Missbrauch eine ausgestreckte Hand
finden können, die sie beschützt und
aus ihrem Schmerz erlöst (vgl.
Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium, 228). Diese Solidarität
verlangt ihrerseits von uns, all das
anzuprangern, was die
Unversehrtheit irgendeiner Person in
Gefahr bringen könnte. Es ist eine

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Solidarität, die zum Kampf gegen
jede Art von Korruption,
insbesondere der spirituellen,
aufruft, »weil es sich um eine
bequeme und selbstgefällige
Blindheit handelt, wo schließlich
alles zulässig erscheint: Unwahrheit,
üble Nachrede, Egoismus und viele
subtile Formen von
Selbstbezogenheit – denn schon „der
Satan tarnt sich als Engel des
Lichts“ ( 2 Kor 11,14)« (Apostolisches
Schreiben Gaudete et exsultate, 165).
Der Appell des heiligen Paulus, mit
den Leidenden zu leiden, ist das
beste Heilmittel gegen jeden Drang,
weiterhin unter uns die Worte Kains
zu wiederholen: »Bin ich der Hüter
meines Bruders?« ( Gen 4,9).

Ich bin mir der Bemühungen und
der Arbeit bewusst, die in
verschiedenen Teilen der Welt
unternommen wurden, um die
notwendigen Vermittlungen zu
gewährleisten und auszuführen, die

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


Sicherheit geben und die
Unversehrtheit der Kinder und der
Erwachsenen im Zustand der
Anfälligkeit schützen. Dazu gehört
auch die Verbreitung der „Null-
Toleranz-Haltung“ und der
Maßnahmen, Rechenschaft zu
fordern von allen, die diese
Verbrechen begehen oder decken.
Wir haben diese so notwendigen
Aktionen und Sanktionen mit
Verspätung angewandt, aber ich bin
zuversichtlich, dass sie dazu
beitragen, eine bessere Kultur des
Schutzes in der Gegenwart und in
der Zukunft zu gewährleisten.

Verbunden mit diesen Bemühungen
ist es nötig, dass jeder Getaufte sich
einbezogen weiß in diese kirchliche
und soziale Umgestaltung, die wir so
sehr nötig haben. Eine solche
Umgestaltung verlangt die
persönliche und gemeinschaftliche
Umkehr. Sie leitet uns an, in die
gleiche Richtung zu schauen wie der



Herr. So sagte der heilige Johannes
Paul II.: »Wenn wir wirklich von der
Betrachtung Christi ausgegangen
sind, werden wir in der Lage sein,
ihn vor allem im Antlitz derer zu
erkennen, mit denen er sich selbst
gern identifiziert hat« (Apostolisches
Schreiben Novo millennio ineunte,
49). Lernen zu schauen, wohin der
Herr geschaut hat. Lernen dort zu
stehen, wo der Herr uns haben will,
um das Herz, das in seiner
Gegenwart steht, zu bekehren. Zu
diesem Zweck helfen Gebet und
Buße. Ich lade das ganze heilige
gläubige Volk Gottes zu dieser 
Bußübung des Gebets und des Fastens
entsprechend der Aufforderung des
Herrn[1] ein. Er weckt unser
Gewissen, unsere Solidarität und
unseren Einsatz für eine Kultur des
Schutzes und des „Nie wieder“
gegenüber jeder Art und jeder Form
von Missbrauch.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn1


Es ist unmöglich, sich eine Umkehr
des kirchlichen Handelns
vorzustellen ohne die aktive
Teilnahme aller Glieder des Volks
Gottes. Mehr noch: Jedes Mal, wenn
wir versucht haben, das Volk Gottes
auszustechen, zum Schweigen zu
bringen, zu übergehen oder auf
kleine Eliten zu reduzieren, haben
wir Gemeinschaften, Programme,
theologische Entscheidungen,
Spiritualitäten und Strukturen ohne
Wurzeln, ohne Gedächtnis, ohne
Gesicht, ohne Körper und
letztendlich ohne Leben geschaffen 
[2]. Das zeigt sich deutlich in einer
anomalen Verständnisweise von
Autorität in der Kirche – sehr
verbreitet in zahlreichen
Gemeinschaften, in denen sich
Verhaltensweisen des sexuellen wie
des Macht- und
Gewissensmissbrauchs ereignet
haben –, nämlich als Klerikalismus,
jene Haltung, die »nicht nur die
Persönlichkeit der Christen zunichte

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn2


[macht], sondern dazu [neigt], die
Taufgnade zu mindern und
unterzubewerten, die der Heilige
Geist in das Herz unseres Volkes
eingegossen hat« [3]. Der
Klerikalismus, sei er nun von den
Priestern selbst oder von den Laien
gefördert, erzeugt eine Spaltung im
Leib der Kirche, die dazu anstiftet
und beiträgt, viele der Übel, die wir
heute beklagen, weiterlaufen zu
lassen. Zum Missbrauch Nein zu
sagen, heißt zu jeder Form von
Klerikalismus mit Nachdruck Nein
zu sagen.

Es ist immer gut, sich daran zu
erinnern, dass der Herr »in der
Heilsgeschichte ein Volk gerettet
[hat]. Es gibt keine vollständige
Identität ohne Zugehörigkeit zu
einem Volk. Deshalb kann sich
niemand allein, als isoliertes
Individuum, retten, sondern Gott
zieht uns an, wobei er das komplexe
Geflecht zwischenmenschlicher

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftn3


Beziehungen berücksichtigt, das der
menschlichen Gemeinschaft
innewohnt: Gott wollte in eine
soziale Dynamik eintreten, in die
Dynamik eines Volkes«
(Apostolisches Schreiben Gaudete et
exsultate, 6). Deshalb ist die einzige
Möglichkeit, die wir haben, um auf
dieses Übel, das so viele Leben
geraubt hat, zu antworten, es als
Aufgabe zu leben, die uns alle als
Volk Gottes einbezieht und betrifft.
Dieses Bewusstsein, dass wir uns als
Teil eines Volkes und einer
gemeinsamen Geschichte fühlen,
gestattet uns, unsere Sünden und die
Fehler der Vergangenheit in einer
bußfertigen Offenheit zu erkennen,
die fähig ist, sich von innen her
erneuern zu lassen. Alles, was man
unternimmt, um die Kultur des
Missbrauchs aus unseren
Gemeinschaften auszumerzen, ohne
alle Glieder der Kirche aktiv daran
teilhaben zu lassen, wird nicht dazu
in der Lage sein, die nötigen

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


Dynamiken für eine gesunde und
wirksame Umgestaltung zu
erzeugen. Die büßende Dimension
des Fastens und des Gebets wird uns
als Volk Gottes helfen, uns vor den
Herrn und vor unsere verwundeten
Brüder und Schwestern zu stellen –
als Sünder, die die Verzeihung sowie
die Gnade der Scham und der
Umkehr erflehen und somit
Maßnahmen erarbeiten, die
Dynamiken im Einklang mit dem
Evangelium erzeugen. Denn »jedes
Mal, wenn wir versuchen, zur Quelle
zurückzukehren und die
ursprüngliche Frische des
Evangeliums wiederzugewinnen,
tauchen neue Wege, kreative
Methoden, andere Ausdrucksformen,
aussagekräftigere Zeichen und Worte
reich an neuer Bedeutung für die
Welt von heute auf« (Apostolisches
Schreiben Evangelii gaudium, 11).

Es ist unumgänglich, dass wir als
Kirche die von Ordensleuten und

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Priestern begangenen Gräueltaten
wie auch die von all jenen, die den
Auftrag hatten, die am meisten
Verwundbaren zu behüten und zu
beschützen, anerkennen und mit
Schmerz und Scham verdammen.
Wir bitten um Vergebung für die
eigenen und für die Sünden anderer.
Das Bewusstsein der Sünde hilft uns,
die Fehler, die Vergehen und die in
der Vergangenheit verursachten
Wunden anzuerkennen, und es
gestattet uns, uns zu öffnen und in
der Gegenwart stärker für einen Weg
erneuerter Umkehr einzusetzen.

Zugleich werden uns die Buße und
das Gebet helfen, unsere Augen und
unser Herz für das Leiden der
anderen zu schärfen und die
Begierde des Herrschens und des
Besitzens zu besiegen, die so oft die
Wurzel dieser Übel sind. Möge das
Fasten und das Gebet unsere Ohren
öffnen für den leisen Schmerz der
Kinder, der Jugendlichen und der



Behinderten. Fasten, das uns Hunger
und Durst nach Gerechtigkeit
schaffen und uns antreiben möge, in
der Wahrheit zu wandeln und uns
auf alle Rechtsmittel zu stützen, die
nötig sind. Ein Fasten, das uns
schüttelt und uns dazu bringt, uns
mit allen Menschen guten Willens
und der Gesellschaft insgesamt in
der Wahrheit und in der Liebe zu
engagieren, um jede Art von
sexuellem wie Macht- und
Gewissensmissbrauch zu bekämpfen.

Auf diese Weise werden wir unseren
Auftrag deutlich machen können, zu
dem wir berufen sind, nämlich
»Zeichen und Werkzeug für die
innigste Vereinigung mit Gott wie für
die Einheit der ganzen
Menschheit« (Zweites Vatikanisches
Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium,
1) zu sein.

»Wenn darum ein Glied leidet, leiden
alle Glieder mit«, sagte uns der

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html


heilige Paulus. Mittels der betenden
und büßenden Haltung können wir
in persönlichen und
gemeinschaftlichen Einklang mit
dieser Mahnung eintreten, auf dass
unter uns die Gaben des Mitleids, der
Gerechtigkeit, der Vorbeugung und
der Wiedergutmachung wachsen
mögen. Maria hat es vermocht, am
Fuß des Kreuzes ihres Sohnes zu
stehen. Sie hat es nicht in
irgendeiner Weise getan, sondern sie
stand aufrecht und direkt daneben.
Mit dieser Haltung bekundet sie ihre
Weise, im Leben zu stehen. Wenn
wir die Trostlosigkeit erfahren, die
uns diese kirchlichen Wunden
verursacht, wird es uns mit Maria
guttun, „mit Maria mehr im Gebet zu
verharren“ (Ignatius von Loyola, 
Geistliche Exerzitien, 319), indem wir
versuchen, in der Liebe und der
Treue zur Kirche zu wachsen. Sie, die
erste Jüngerin, lehrt uns Jünger alle,
wie wir uns angesichts des Leidens
des Unschuldigen zu verhalten



haben, ohne Ausflüchte und
Verzagtheit. Auf Maria zu schauen
heißt entdecken lernen, wo und wie
wir als Jünger Christi zu stehen
haben.

Der Heilige Geist schenke uns die
Gnade der Umkehr und die innere
Stärkung, damit wir unsere Reue
angesichts dieser Verbrechen des
Missbrauchs zum Ausdruck bringen
können und unsere Entscheidung, sie
mutig zu bekämpfen.

Aus dem Vatikan, am 20. August 2018

Franziskus

[1] »Diese Art kann nur durch Gebet
und Fasten ausgetrieben
werden« (Mt 17,21).

[2] Vgl. Schreiben an das pilgernde
Volk Gottes in Chile, 31. Mai 2018.

[3] Schreiben an Kard. Marc Ouellet,
Präsident der Päpstlichen

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html


Kommission für Lateinamerika, 31.
März 2016.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/schreiben-von-papst-
franziskus-an-das-volk-gottes/

(18.12.2025)

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2016/documents/papa-francesco_20160319_pont-comm-america-latina.html
https://opusdei.org/de-de/article/schreiben-von-papst-franziskus-an-das-volk-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/schreiben-von-papst-franziskus-an-das-volk-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/schreiben-von-papst-franziskus-an-das-volk-gottes/

	Schreiben von Papst Franziskus an das Volk Gottes

