
opusdei.org

Rückblende und
Nachlese

Die dritte Epiphanie: Alltag und
Neuevangelisierung Eine
Betrachtung von Josef Arquer
zum Ausklang der
weihnachtlichen Zeit

22.01.2013

In den vergangenen zwei Wochen
haben wir in unseren Krippen die
schlichte Darstellung der Weihnacht
betrachtet. Sie bildet das naive
Gegenstück zu den berühmten
spätmittelalterlichen Gemälden in
denen die Begegnung feierlich



majestätisch seitens der Könige und
kindlich spielerisch seitens des
Kindes geschieht: Der weiße König
wird vom Schwung des
quicklebendigen Jesuskindes
überrumpelt, das seine Hand in den
Pokal voller Goldstücke steckt.

Am Sonntag nach der Huldigung der
Weisen klingt die Weihnachtszeit aus
durch das Fest der Taufe des Herrn
im Jordan.

Der ganzen Menschheit auf seine
Schultern geladen; er trug sie den
Jordan hinunter“ (Joseph Ratzinger /
Benedikt XVI, „Jesus von Nazaret“, S.
44).

Jesu Alltag in Nazaret

Zwischen den beiden
heilsgeschichtlichen Ereignissen
liegen jene Jahre, die man „das
verborgene Leben Jesu“ nennt.
Spirituell lässt sich diese Zeit für uns
als eine dritte Epiphanie deuten:



„Das verborgene Leben in Nazaret
ermöglicht jedem Menschen, in den
alltäglichsten Dingen in
Gemeinschaft mit Jesus zu
sein“ (Katechismus der katholischen
Kirche, 533).

Auch darin erleben wir Epiphanie,
ein Sich-Zeigen des Herrn: „Indem
Jesus wie einer von uns aufwächst
und lebt, offenbart Er uns, dass das
menschliche Dasein, das
gewöhnliche und alltägliche Tun
einen göttlichen Sinn hat. Sooft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mögen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die dreißig Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene dreißig
Jahre, die den größten Teil seines
Wandels unter uns Menschen, seinen
Brüdern, ausmachen. Jahre im
Schatten, für uns aber klar wie
Sonnenlicht. Oder vielmehr:
strahlende Jahre, die unsere Tage
erhellen und ihnen ihren wirklichen



Sinn geben; denn wir sind
gewöhnliche Christen, die ein
normales Leben führen wie
Millionen Menschen überall auf der
Welt.“ (Hl. Josefmaría Escrivá,
Christus begegnen, Nr. 14)

Er sendet

Immer wenn der Herr sich zeigt,
sendet er auch. Bei seiner Taufe ist
der Täufer jener, der die Sendung
auslöst. Er verweist seine beiden
Jünger Andreas und Johannes auf
den vorbeigehenden Jesus – und Sie
folgen ihm. Aus der inneren
Erfahrung jener ersten Begegnung
entsteht spontan ihre „Sendung“.
Andreas beeilt sich, seinen Bruder
Simon Petrus zu rufen; beide weihen
einen Freund aus dem gleichen Dorf
ein, Philippus. Dieser kann es auch
nicht für sich behalten und
informiert seinen Freund Nathanael
(Bartholomäus).



Immer, wenn Gott sich uns in
unserem Alltag zeigt, sendet er uns.
Der Ort solcher Sendung ist unser
alltägliches Umfeld: Beruf, Familie,
Freundeskreis ... Mit einem Wort des
hl. Josefmaria: „Die Christus
gefunden haben, dürfen sich
gegenüber ihrer Umwelt nicht
abkapseln. Solche
Selbstgenügsamkeit wäre eine
traurige Sache. Sie müssen sich
vielmehr wie ein Fächer nach allen
Seiten hin entfalten, um alle
Menschen zu erreichen. Jeder muss
um sich einen immerfort
wachsenden Freundeskreis bilden,
den er durch sein berufliches
Ansehen, durch sein Verhalten,
durch seine Freundschaft beeinflusst
- doch mit dem Ziel, dass Christus es
ist, der in all diesen Beziehungen
seinen Einfluss ausübt.“ (Die Spur
des Sämanns, Nr. 193)

Ein Blick auf die heimkehrenden
Weisen



Auch wenn wir liturgisch von den
geheimnisvollen Gestalten Abschied
nehmen, die in ihre Heimat
zurückkehren, dürfen wir in
betender Rückblende noch den einen
oder anderen Zug ihrer spirituellen
Gestalt in unsere eigenen
Innerlichkeit mit hinein nehmen –
denn auch wir kehren wie sie in
unseren Alltag zurück,
wahrscheinlich noch im inneren
Licht der liturgisch erlebten
Geheimnisse.

Zwar empfingen die Weisen aus dem
Orient keinen ausdrücklichen Befehl
des vielleicht zweijährigen
Jesuskindes. Und doch werden sie als
„Gesandte“, als „Apostel“ nach Hause
zurückgekehrt sein: „Die Weisen aus
dem Orient ‚kehrten zurück’ in ihr
Land, und sicher legten sie Zeugnis
ab von ihrer Begegnung mit dem
König der Juden. (...) Der Stern, der
sie geführt hatte, war nicht mehr da!
Inzwischen trugen sie das Licht in



sich. Ihnen oblag es nun, es zu hüten
und zu nähren in der ständigen
Erinnerung an Christus, an sein
heiliges Angesicht, an seine
unbeschreibliche Liebe.“ (Benedikt
XVI, Ansprache beim Weltjugendtag
2005).

Die Eigenart ihrer Sendung spricht
uns besonders heute an. Im Buch
über „die
Kindheitsgeschichten“ (Vorwort zu
Jesus von Nazareth) sagt Papst
Benedikt über diese Männer, „dass
sie das Zugehen der Religionen auf
Christus wie auch die
Selbstüberschreitung der
Wissenschaft auf ihn hin darstellen
Sie stehen irgendwie im Gefolge
Abrahams, der auf den Ruf Gottes
hin auszieht. Sie stehen auf andere
Weise im Gefolge des Sokrates und
seines Fragens über die vorgegebene
Religion hinaus nach der größeren
Wahrheit. In diesem Sinne sind diese
Gestalten Vorläufer, Wegbereiter,



Wahrheitssucher, die alle Zeiten
angehen.“(S. 105)

Ein Stück weiter heißt es: „Die
Weisen aus dem Osten sind ein
Anfang. Sie stehen für den Aufbruch
der Menschheit auf Christus hin. Sie
eröffnen eine Prozession, die durch
die ganze Geschichte hindurchzieht.
Sie stehen nicht nur für die
Menschen, die zu Christus gefunden
haben. Sie stehen für die innere
Erwartung des menschlichen Geistes,
für die Bewegung der Religionen und
der menschlichen Vernunft auf
Christus zu.“ (ebda.)

Eine neue Epiphanie für
Ahnungslose

Der Papst nahm auf die
Neuevangelisierung als Sendung
Bezug in einer Ansprache an die
römische Kurie um Weihnachten
2009: „Viele, die sich als Agnostiker
oder als Atheisten ansehen,



erschrecken vielleicht, wenn wir von
neuer Evangelisierung sprechen.

Sie wollen sich nicht als Objekt von
Mission sehen und ihre Freiheit des
Denkens und des Wollens nicht
preisgeben. Aber die Frage nach Gott
bleibt doch auch für sie gegenwärtig,
auch wenn sie an die konkrete Weise
seiner Zuwendung zu uns nicht
glauben können. (...) Als ersten
Schritt von Evangelisierung müssen
wir versuchen, diese Suche wach zu
halten; uns darum mühen, dass der
Mensch die Gottesfrage als
wesentliche Frage seiner Existenz
nicht beiseite schiebt. Dass er die
Frage und die Sehnsucht annimmt,
die darin sich verbirgt."

Der Papst ergänzte seine
Ausführungen mit dem Wort, das
Jesus aus dem Propheten Jesaja
zitiert, dass der Tempel von
Jerusalem ein Gebetshaus für alle
Völker sein solle (Jes 56,7; Mk 11,17)



„Gebetsraum für alle Völker – dabei
war an Menschen gedacht, die Gott
sozusagen nur von ferne kennen; die
mit ihren Göttern, Riten und Mythen
unzufrieden sind; die das Reine und
Große ersehnen, auch wenn Gott für
sie der »unbekannte Gott« bleibt
(Apg 17,23). Sie sollten zum
unbekannten Gott beten können und
damit doch mit dem wirklichen Gott
in Verbindung sein, wenn auch in
vielerlei Dunkelheit. Ich denke, so
eine Art »Vorhof der Heiden« müsse
die Kirche auch heute auftun, wo
Menschen irgendwie sich an Gott
anhängen können, ohne ihn zu
kennen und ehe sie den Zugang zum
Geheimnis gefunden haben, dem das
innere Leben der Kirche dient. Zum
Dialog der Religionen muss heute vor
allem auch das Gespräch mit denen
hinzutreten, denen die Religionen
fremd sind, denen Gott unbekannt ist
und die doch nicht einfach ohne Gott
bleiben, ihn wenigstens als



Unbekannten dennoch anrühren
möchte.“

Es sind Impulse, die wir auf unsere
Gegenwart übertragen können,
während wir betend versuchen uns
jene Weisen vorzustellen, die in eine
Dunkelheit zurückkehren, die sie
erhellen wollen. Sie werden ganz
einfach zuerst ihren zuhause
verbliebenen Astronomen-Kollegen
von jenem anderen Licht erzählt
haben, das das Körperliche
durchstößt und ins Herz reicht, um
dort als Gute Nachricht den
Lebensweg zu erhellen, alle
Ahnungen des Herzens bestätigend
und bekräftigend. Wir dürfen dies
Neuevangelisierung nennen im
Wissen, dass das Wort kein
Fachausdruck für einen
Sonderauftrag ist, sondern einfach
der von den Weisen aus dem
Morgenlande erschaute Versuch,
vielen zu zeigen, wie man den Alltag
zum stillen Leuchten bringen kann.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/ruckblende-und-nachlese/

(15.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/ruckblende-und-nachlese/
https://opusdei.org/de-de/article/ruckblende-und-nachlese/

	Rückblende und Nachlese

