
opusdei.org

Profil eines
Charakters

Es ist nun an der Zeit
innezuhalten und ein
Charakterprofil Josemaría
Escrivás zu versuchen, was
alles andere als leicht ist, denn
es genügt nicht, sich eine
Handvoll Begebenheiten aus
seinem Leben ins Gedächtnis zu
rufen, man muß seine
erleuchtete Intelligenz, seinen
bereiten Willen und seine
geistige Weite in den Blick
nehmen.



07.01.2010

Nachdem er den Lebensweg des
Gründers des Opus Dei von seiner
Geburt bis in die 50er Jahre
nachgezeichnet hat, der seit 1928
mit der Aufgabe zusammen fiel,
das Opus Dei in der Kirche zu
verwurzeln und in der ganzen Welt
auszubreiten, widmet Andrés
Vázquez de Prada im dritten Band
seiner Biographie ein ganzes
Kapitel der Ausleuchtung der
komplexen Persönlichkeit des
Menschen und Gründers Escrivá.

1. Geistliche Vaterschaft

Es ist nun an der Zeit innezuhalten
und ein Charakterprofil Josemaría
Escrivás zu versuchen, was alles
andere als leicht ist. Denn historische
Gestalten in ihrer Komplexität zu
erfassen und angemessen zu

https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/biographien


gewichten, ist kein geringes
Unterfangen. Die ersten Lebensjahre,
Kindheit und Jugend sind dabei in
der Regel schnell erfaßt, denn die
Quellen fließen nur spärlich und die
historischen Perspektiven bleiben
noch vage. Im Laufe der Jahre dann,
wenn sich das Geschehen verdichtet,
die Leidenschaften erwachen und
die Ereignisse zunehmen, wird es
schwieriger, die sich im Handeln
eines Menschen spiegelnden
Fähigkeiten und Gaben auf einen
Blick zu erfassen, erst recht, wenn –
wie in unserem Fall – das innere
Leben überbordend ist. Es ist die
Sendung, die sie von oben erhalten,
die große geschichtsträchtige
Persönlichkeiten kennzeichnet und
prägt. Um sie zu erfassen, genügt es
nicht, sich eine Handvoll
Begebenheiten aus ihrem Leben ins
Gedächtnis zu rufen, man muß ihre
erleuchtete Intelligenz, ihren
bereiten Willen und ihre geistige
Weite in den Blick nehmen. Und es



gilt, die Richtung ihrer Neigungen zu
erforschen, die Wege, denen sie
folgen oder die ihnen im Blut liegen,
nachzuzeichnen.

* * *

Fast fünfzig Jahre stand Escrivá an
der Spitze des Unternehmens Opus
Dei. Am 2. Oktober 1928 hatte er für
seine Sendung als Gründer die
Verantwortung übernommen. Da es
dabei um göttliche Dinge ging,
schrieb er in den Anfängen: »Es liegt
nicht in unserer Hand, in irgend
einem Punkt nachzugeben, irgend
etwas zu beschneiden oder zu
verändern, was sich auf den Geist
und die Organisation des Werkes
bezieht.« Noch dramatischer hatte er
es in seinen Aufzeichnungen
formuliert: »Jesus! Dein Werk möge
sich nie von seinem Ziel entfernen.
Verwünsche ab jetzt, Herr,
denjenigen, der versuchen wollte –
zwecklos natürlich –, den Kurs, den



du vorgibst, zu ändern.« Angesichts
der geschichtlichen Tragweite einer
so universalen Sendung, wie es die
Einpflanzung des Opus Dei auf Erden
war, fühlte sich der Gründer absolut
unwürdig und überwältigt. Er
erachtete sich als »ungeeignetes und
taubes Werkzeug«. Er suchte Kraft
und Zuflucht im Gebet und im Opfer
und fragte sich, warum gerade er
und nicht ein anderer: »O Herr!
Warum hast du mich gesucht – der
ich die Verneinung bin –, wo es doch
so viele heilige, weise, wohlhabende
und angesehene Menschen gibt?«

Angesichts der hohen Sendung, die
Gott ihm anvertraut hatte, hielt er
sich keineswegs für unverzichtbar.
Er fühlte, daß der Herr ihn leben
lassen würde, bis sich das Werk
gefestigt hatte, und dennoch pflegte
er in den unsicheren Jahren vor und
nach dem spanischen Bürgerkrieg
die ersten Mitglieder des Opus Dei zu
fragen: Sollte ich sterben, »würdest



du weiter arbeiten, um das Werk
voranzubringen, auch auf Kosten
deines Besitzes und deiner Ehre,
deiner beruflichen Arbeit, mit einem
Wort, indem du dein ganzes Leben in
den Dienst Gottes in seinem Werk
stellen würdest?«

Der Gründer war sich der
geschichtlichen Tragweite seines
Tuns und Handelns bewußt; das
äußerte sich sowohl in seinem
restlosen Einsatz, den Weg zu
bahnen, den seine Kinder durch die
Jahrhunderte gehen würden, wie
auch in der äußersten Sorgfalt, mit
der er Papiere, Anweisungen und
Briefe, Quittungen, Rechnungen und
Reisetickets aufbewahrte.

Vom ersten Moment an begriff er in
der Gegenwart Gottes die Größe
seines Rufes, doch angesichts der
nach außen hin nicht weiter wichtig
erscheinenden Ereignisse, deren
Bedeutung für die Zukunft nicht



erkennbar war, wagte er es nicht, sie
in ihrer Bedeutsamkeit denen, die
ihm folgten, mitzuteilen. Es mußte
Zeit vergehen, bis er eines Tages
sagte: »Meine Kinder, ich muß euch
einen Gedanken mitteilen, den ich,
als ich jung war, weder zu denken
noch zu äußern wagte; und mir
scheint, daß ich ihn euch jetzt sagen
muß. Im Laufe meines Lebens habe
ich mehrere Päpste kennengelernt,
viele Kardinäle, eine Menge Bischöfe.
Aber Gründer des Opus Dei gibt es
nur einen – auch wenn er ein so
armer Sünder ist wie ich. Ich bin
ganz davon überzeugt, daß der Herr
sich das Schlechteste ausgesucht hat,
was er finden konnte, damit so klar
wird, daß das Werk von ihm ist.
Doch Gott wird von euch
Rechenschaft fordern, weil ihr in
meiner Nähe gewesen seid, denn er
hat mir den Geist des Opus Dei
anvertraut, und ich habe ihn an euch
weitergegeben.«



Es war wohl 1955, als zwei
Leiterinnen vom Zentralassessorat
des Opus Dei in Rom Monsignore
Pedro Altabella, Kanoniker an St.
Peter, besuchten. Er war mit dem
Vater seit 1934 befreundet. Im Laufe
des Gesprächs äußerte Altabella, sie
seien sich der Bedeutung des
Gründers jetzt noch nicht wirklich
bewußt, doch werde der Moment
kommen, da man den Namen von
Josemaría Escrivá auch noch im
letzten Winkel der Erde hören
werde. Als die beiden das dem Vater
erzählten, meinte dieser in aller
Einfachheit: »Meine Töchter, es
stimmt. Deswegen bete ich jeden Tag,
hingestreckt auf den Boden, den
Psalm Miserere.«

Er hatte einen großen Widerwillen
gegen jede Art von Kult um seine
Person, denn das Opus Dei, erklärte
er, »ist nicht mein Werk, es ist von
Gott und nur von Gott« . Für sich
selbst beanspruchte er nur eine sehr



bescheidene Rolle: »Im Werk ist alles
von Gott«, wiederholte er, »nichts ist
von mir, doch wohlwissend, daß
Gott, um zu den Menschen zu
sprechen, sich sogar der Eselin des
Bileam bediente.«

In der Gewißheit des
übernatürlichen Ursprungs des Opus
Dei blickte er zuversichtlich in die
Zukunft: Wenn er einmal vor Gott
über sein Tun Rechenschaft
abzulegen habe, würden andere die
Arbeit fortführen. Gottlob hinterließ
er sein Werk fest gefügt und bis ins
Letzte »wie in Stein gemeißelt«, so
daß es den zerstörerischen Kräften
der Zeit sowie der Schwerfälligkeit
und dem schwachen Willen der
Menschen im Falle eines Falles
standhalten würde. Der Gründer
hatte in der Tat alles, was zum Wesen
des Werkes gehörte, im Codex, also
im Eigenrecht des Werkes
festgehalten. Dort war der Geist
genau beschrieben. Der Codex, sagte



der Gründer seinen Kindern, ist
»endgültig, heilig und
unverletzlich« . Und im Glauben an
den göttlichen Beistand gab er seinen
Söhnen zu bedenken, daß »in vielen
Institutionen gewöhnlich ein
Erdbeben entsteht, wenn der
Gründer verschwindet«. Und weiter:
»Ich bin da ganz unbesorgt: Im Opus
Dei wird das nicht geschehen.«

Doch auch bei treuester Aufnahme
des Geistes des Werkes bliebe sein
Eigenrecht toter Buchstabe, hätte der
Gründer es nicht lebendig
weitergegeben, als eine Art
Lebensstil und Tradition, als
Spiritualität, die der Art und Weise,
sich zu heiligen, Kontinuität in der
Zeit gibt. Beharrlich und liebevoll
kümmerte er sich persönlich darum,
es dem geistlichen Leben seiner
Kinder einzuverleiben. In Vorträgen,
Betrachtungen, Beisammensein gab
er ihnen praktische Anweisungen,
vertrauliche Ratschläge und



erläuterte ihnen einzelne Momente
der Geschichte des Werkes. In einem
dieser familiären Beisammensein
kam einmal zur Sprache, daß Álvaro
im Begriff sei, ein Buch zu
publizieren. Der Gründer begann
dann laut darüber nachzudenken,
welche Bücher er gerne schreiben
würde; doch auf einmal gab er
seinen Gedanken eine unerwartete
Wendung. Er wies Álvaro auf die
Gesichter der Anwesenden hin und
rief aus: »Schau dir diese Bibliothek
an! Das sind meine Werke!«

Doch das Opus Dei zu verwirklichen
bestand nicht nur darin, einigen
ausgewählten Seelen einen Weg der
Heiligkeit im menschlichen Alltag zu
zeigen. Der göttliche Plan war
universal ausgelegt, um überall das
christliche Leben von Männern und
Frauen zu erneuern; dieser Geist der
Erneuerung loderte als
Gründungscharisma in der Seele des
Gründers. Er sollte nach Gottes



Willen eine breite Spur in der
Geschichte hinterlassen. Und Gott
bediente sich des Gründers, den
Geist des Opus Dei in der Geschichte
der Menschheit wirksam werden zu
lassen. Dafür war er Gott persönlich
und direkt verantwortlich: »Ich bin
der Gründer«, sagte er, »und ich
weiß, was der Herr von mir verlangt
hat. Würde ich meine Verantwortung
delegieren und mich ihr entziehen,
dann setzte ich meine Seele aufs
Spiel und der Herr würde mich sehr
streng zur Verantwortung ziehen.«

Er konnte sich frei bewegen, aber er
war nicht frei, um hinsichtlich seiner
Sendung Kompromisse einzugehen.
»Ich habe«, erklärte er, »die Aufgabe,
das zu verteidigen, was dem Herrn
gehört, und sollte es mein Leben
kosten, denn er hat mich gebeten, es
dafür einzusetzen.« Große
Schwierigkeiten und Widerstände
waren dabei abzusehen. Er mußte
nicht nur »einen Berg von



Unmöglichkeiten« bewältigen; von
Anfang an sah er sich einem Klima
ausgesetzt, in dem »das brutalste
Unverständnis« herrschte.

* * *

Er lebte aus dem Glauben und
betonte, er würde nie »an der
Göttlichkeit des Werkes noch an
seiner Verwirklichung zweifeln« ,
selbst wenn Gott es zulassen sollte,
daß er in dem Unternehmen allein
bliebe. Er hoffte gegen alle Hoffnung,
daß sich dem Werk Apostel
anschließen würden. »Es werden
viele kommen: Gott wird es
machen!« schrieb er in seinen
Aufzeichnungen im Jahr 1930. Und
als sich seine vielen Gefolgsleute
schon zu einer Familie formten,
begann er allmählich sein Charisma
als »Vater, Lehrer und Führer von
Heiligen« zu leben.

Die geistliche Vaterschaft, weit und
fruchtbar wie die der Patriarchen im



Alten Testament, erfüllte ganz seine
Seele. Deshalb sollte – so sein
Wunsch – einmal auf seinem
Grabstein stehen: GENUIT FILIOS ET
FILIAS.

Anfangs war es ihm noch gar nicht
so bewußt, daß er Träger dieser
Vaterschaft war. Allmählich
erkannte er jedoch überrascht, daß
sie nicht rein spiritueller Natur war,
sondern sich mit Zuneigung, mit
einer glühenden Zuneigung verband.
Er bemerkte auch, daß diese Liebe
nicht nur Teil eines Gefühls war; es
handelte sich eher um eine
menschliche und übernatürliche
Bindung an jene, die ihm auf dem
Weg des Werkes folgten. Das weckte
in ihm die Angst, er könnte dem
Herrn Liebe schuldig bleiben. Doch
Gott zeigte ihm, daß er ihn um so
mehr liebte, je mehr er seine Kinder
liebte. Dann überkam ihn ein
anderer Zweifel. Würde seine Liebe
denn ausreichen, wenn sie



gleichermaßen allen galt? »Wenn wir
einmal Tausende sind, aus der
ganzen Welt, werden wir uns da
noch in gleicher Weise lieben? Werde
ich meine Kinder dann noch so
lieben, wie ich sie jetzt liebe, da sie
wenige sind?« fragte er sich.

Die Jahre vergingen, die Familie
wuchs, und der Vater konnte seinen
Kindern aus eigener Erfahrung
sagen: »Ich freue mich, euch sagen
zu können, daß meine Zuneigung zu
euch so intensiv ist wie damals,
obwohl ihr jetzt Tausende seid, und
daß ich jedes einzelne meiner Kinder
aus ganzer Seele liebe, als wäre es
mein einziges. Der Herr, der mein
Herz geweitet und zu all dem
Wunderbaren befähigt hat, wird
auch eure Herzen weiten, wenn ihr
euch nicht von ihm trennt.«

Im Grunde war die Liebe des Vaters
ein charakteristischer und
wesentlicher Zug des Geistes des



Opus Dei. Sie war Folge seiner
Vaterschaft; und diese wiederum war
eine Gabe des Heiligen Geistes, der
ihn dazu bewegte, diese Liebe zu
verbreiten, sie sich vermehren zu
lassen, indem er andere mit ihr
ansteckte. Voll Dankbarkeit erhob er
daher wie der heilige Paulus seine
Seele zu Gott, »nach dessen Namen
jedes Geschlecht im Himmel und auf
der Erde benannt wird« . Seine
geistliche Vaterschaft, die er mit dem
Beistand Gottes übernommen hatte,
lebte er »aus dem vollen Bewußtsein,
daß ich nur dazu auf Erden bin, sie
zu verwirklichen«.

Seine Kinder, bezeugt sein Bruder
Santiago, »nannten ihn Vater, aber er
war wie eine gute Mutter, wie die
gute und liebevolle Mutter einer
Familie« . Er umsorgte sie. Er merkte
sofort, wenn einer abgenommen
oder Kopfschmerzen hatte oder neue
Kleidung brauchte. Seine Ratschläge
hatten oft einen mütterlichen Ton:



»Mach Dir jetzt keine Sorgen um die
Leitung Deiner Region«, schrieb er
einem Consiliarius in Amerika,
»schlafe ordentlich, iß und ruh Dich
aus.« Wenn er keine Nachrichten
erhielt, fürchtete er, daß sich seine
Kinder in Gefahr befanden; und
dann gab er keine Ruhe, bis er
wußte, daß sie gesund und wohlauf
waren.

Eines Morgens erwachte Rom bei
starkem Schneefall. Zwei Frauen der
hauswirtschaftlichen Verwaltung
waren schon vor sechs Uhr in der
Früh zum Markt gefahren. Zwei
Stunden später wollte der Vater
wissen, ob sie Ketten auf den Reifen
hatten. Er bat darum, sobald sie
zurück seien, ihn zu
benachrichtigen. Als der Vater kurz
darauf erfuhr, daß alles in Ordnung
war, meinte er: »Gott sei Dank.
Richte ihnen von mir aus, sie hätten
uns die ganze Zeit die Arme gekreuzt
halten lassen, um dafür zu beten,



daß ihnen nichts passiert. Sie sollen
das nicht wieder tun.«

Der Vater spürte, was in seinen
Kindern vorging, und nahm auch
noch den leisesten Verdruß wahr. So
erkundigte er sich, nachdem er ein
Foto von einigen seiner Töchter aus
Mexiko eingehend betrachtet hatte,
konkret nach einer von ihnen. Und
tatsächlich, sie hatte eine größere
Sorge.

Als der Vater eines Tages sehr müde
wirkte, gab ihm einer seiner Söhne,
ein Arzt, den Rat: »Vater, was Sie tun
müssen, ist, versuchen zu schlafen.«
»Wenn ich schliefe, würde ich euch
nicht lieben«, antwortete der Vater.
»Es ist die Liebe, die mir den Schlaf
raubt.«

Der Vater war seinen Kindern nahe
und hielt sich doch gleichzeitig
zurück. Nahe, wenn er ihnen,
während sie beisammen saßen,
Neuigkeiten aus der Familie des



Werkes berichtete, wenn er ihnen als
Vater vertrauensvoll sein Herz
öffnete, wenn er ihnen vom Fortgang
des Werkes und seiner Ausbreitung
in der Welt erzählte. Doch aus
Klugheit behielt er schmerzliche
Ereignisse, Widerwärtigkeiten und
Schwierigkeiten in der
Leitungsarbeit für sich. Zudem hatte
er als Gründer Erfahrungen gemacht,
die er niemandem mitteilen wollte
und die er seit den ersten Zeiten
streng für sich behielt. Diese
Zurückhaltung stellte keine Schranke
dar. Im Umgang mit seinen Kindern
herrschten volles Vertrauen und
Natürlichkeit. Die Natürlichkeit eines
Vaters und Freundes. Dabei erlaubte
er sich, sie liebevoll zu titulieren:
»Halunke, Gauner, Räuber« oder
»Spitzbube«, und gelangte damit bis
auf den Grund ihres Herzens. Ein
besonders liebevoller Ton prägte
seine Briefe, wenn er wußte, daß
jemand in einer schwierigen
Situation oder krank war. So schrieb



er beispielsweise: »Lieber Quinito!
Jesus möge Dich beschützen. Wer
könnte Dich, Du Räuber, mehr lieben
als der Vater? Auf dieser Erde
niemand. Ist das klar?«

Und ein anderer: »Lieber Michael!
Jesus möge Dich beschützen. Ich
habe Dich in meinem vorigen Brief
Spitzbube genannt, aber das war zu
wenig, Du Säufer. Es lebe der Jerez!
Jetzt im Ernst: Laß Dich pflegen, so
wirst Du schneller wieder zu Kräften
kommen.«

Es machte ihn nicht verlegen, die
Tiefe und die Gründe für seine Liebe
offen zu bekennen: »Ich liebe euch,
weil ihr Kinder Gottes seid, weil ihr
euch frei dazu entschlossen habt,
meine Kinder zu sein, weil ihr euch
bemüht, heilig zu werden, weil ihr
sehr treu und sehr nett seid: Alle
meine Kinder sind das. Ich liebe euch
mit derselben Liebe, die eure Mütter
für euch empfinden – mit eurem Leib



und eurer Seele, mit euren Tugenden
und euren Fehlern. Meine Kinder,
ich freue mich sehr, so mit euch
sprechen zu können! Wenn ich euch
einmal irgendwo begegne, werde ich
nicht in der Lage sein, es so zu tun.
Ich gestehe, daß ich mir manchmal
Zwang antun muß, um nicht weich
zu werden, damit euch nicht ein paar
Tränen in Erinnerung bleiben und
ich euch nicht ständig sage, wie sehr
ich euch liebe … Denn ich liebe euch
mit demselben Herzen, mit dem ich
den Vater, den Sohn und den
Heiligen Geist und die seligste
Jungfrau liebe; mit demselben
Herzen, mit dem ich meine Mutter
und meinen Vater liebte. Ich liebe
euch wie alle Mütter der Welt
zusammen genommen: jeden in
gleicher Weise, vom ersten bis zum
letzten.«

Physisch gesehen fiel es ihm schwer,
sich von seinen Kindern zu trennen.
Geistlich gesehen waren ihm alle



nahe. Von Rom aus wanderten seine
Gedanken zu jenen, die draußen in
der weiten Welt waren. War er
außerhalb Roms, beeilte er sich, die
Römerinnen und Römer nicht allein
zu lassen: »Mit Herz und Kopf bin ich
weiterhin mitten unter Euch«,
schrieb er aus London an den
Generalrat.

Seine Kinder waren sein Stolz und
seine Stärke. »Was hätte ich ohne
euch getan?« fragte er sich. »Ich
spüre, wie dringend ich euch
brauche; jeder von euch ist meine
Stärke. Das ist so sehr die Wahrheit,
daß ich euch in meinem Gebet oft
voller Stolz dem Herrn zeige, wie die
Mütter ihre Kinder herzeigen; und
immer muß ich sagen: Herr, schau
nicht auf mich, ne respicias peccata
mea [schau nicht auf meine Sünden]
… Ich müßte, Herr – so füge ich hinzu
–, wie ein Wurm vor dir liegen, mit
dem Gesicht zum Boden. Aber schau
auf meine Kinder. Schau auf diese



Pracht von Söhnen, von Töchtern, die
dir ihre Jugend geben, ihr reines
Herz; schau auf ihre Tugenden … Ich
schmücke mich mit eurer täglichen
Hingabe, meine Kinder, und so habe
ich eine gewisse Autorität, um mit
unserem Herrn zu sprechen. Seht
ihr? Das ist meine
Beglaubigungsurkunde: eure
Hingabe.«

Der Vater war wachsam und
losgelöst von allem in dieser Welt;
von allem außer von seinen Kindern,
die, wie er sagte, seine »Versuchung«
waren, um die Arbeit zu
unterbrechen und mit ihnen
zusammen zu sein. Andererseits
diente ihm ihre Zuneigung, die
Aufmerksamkeit ihrer Liebe, mit der
sie seine Fürsorge erwiderten, dazu,
sein inneres Leben zu
vervollkommnen, wie er ihnen
anvertraute: »Mein Herz hängt an
meinen Kindern; ich verberge das
nicht, und ich denke, daß ihr es



merkt. Doch es ist etwas, das mich zu
Gott führt: Ihr drängt mich, treuer zu
sein, und ich möchte gern immer
treuer sein, auch um euretwillen.«

Ein einfacher liebevoller Satz war
ihm ein Trost, auch wenn er von
einem Kind kam, das er physisch nie
kennengelernt hatte. So machte ihm
ein Brief, den er inmitten einer
großen Enttäuschung erhielt, eine
solche Freude, daß er umgehend an
den Consiliarius von Spanien
schrieb: »Jenes ›Vater, wir lieben Sie
sehr‹, das mir ein Bergarbeiter
schreibt, um dann mehr oder
weniger noch hinzuzufügen: ›Seien
Sie nicht traurig, leiden Sie nicht‹, ist
mir sehr nahegegangen.«

Die Liebe des Vaters und ihre
Erwiderung schufen eine Beziehung,
die dem ganzen Werk einen
menschlich und übernatürlich
starken Zusammenhalt, die ihm
Einheit verlieh.



2. Temperament und Charakter

Die Liebe des Vaters zu seinen
Kindern war eine Gabe Gottes, die
ihrer Heiligung diente. Seine
Vaterschaft und ihre Kindschaft
waren nicht etwas Vorläufiges,
sondern würden über den Tod
hinaus fortbestehen, wie er ihnen
erklärte: »Wenn der Herr mich
einmal zu sich gerufen haben wird,
werden fast alle von euch – das ist
das Gesetz des Lebens – noch auf
Erden sein. Erinnert euch dann an
das, was euch der Vater gesagt hat:
Ich liebe euch sehr, sehr, wie
verrückt; aber ich will, daß ihr treu
seid. Vergeßt das nicht: Seid treu. Ich
werde euch auch dann lieben, wenn
ich diese Welt verlassen habe und
dank der unendlichen göttlichen
Barmherzigkeit hingegangen bin, um
mich Gottes zu erfreuen. Seid sicher,
daß ich euch dann noch mehr lieben
werde.«



In Gesprächen und Beisammensein
mit seinen Söhnen und Töchtern
verwies der Vater immer wieder auf
den übernatürlichen Grund, der
seine Zuneigung lenkte: »Meine
Töchter« sagte er ihnen, »ich liebe
euch sehr, aber ich möchte euch
heilig.« Andere Male fragte er seine
Söhne, die um ihn waren: »Meine
Söhne, wißt ihr, warum ich euch so
sehr liebe?« Es entstand für einen
Moment Stille, und der Vater fuhr
fort: »Weil ich das Blut Christi in
euch pulsieren sehe.«

Eine vorrangige Liebespflicht des
Vaters bestand in der Bildung seiner
Kinder im Geist des Werkes. Seine
Kinder hatten wie alle Menschen
Fehler und Unvollkommenheiten,
und manche kannten das Opus Dei
erst seit wenigen Monaten. Seiner
Pflicht, Lehrer und Führer von
Heiligen zu sein, kam er
unermüdlich nach: bei einer
Unterhaltung, wenn er einen Rat



erteilte, anläßlich einer
Nachlässigkeit, einer schlecht
verrichteten Arbeit oder mangelnden
Urteilsvermögens. Der Vater sah
alles, nicht nur die vom Aufwischen
verbrauchten Hände seiner Töchter.
Wenn er einmal einen kräftigen
Tadel erteilen mußte, brach sein
Temperament, das nicht gerade sanft
war, durch.

Manchmal genügte ein Blick, um eine
Lehre zu erteilen. Auch eine einfache
Geste des Vaters konnte zu einer
unvergeßlichen Lektion werden, was
allerdings nicht sehr oft geschah.
Eines Tages aß der Vater im kleinen
Gästespeisezimmer eines Zentrums
des Werkes in einer ländlichen
Gegend. Als man ihm Wein
einschenkte, bemerkte er, daß es sich
um einen Markenwein handelte. Er
wollte die Flasche sehen und hatte
recht mit seiner Vermutung, auch
wenn die Marke nicht sonderlich
exquisit war. Im nächsten Moment



stand er vom Tisch auf, dankte und
ging weg, ohne zu essen. Es war eine
Lektion der Nüchternheit. Eine Art
und Weise zu sagen, daß er für sich
keine Ausnahmen wollte und es
keinen Anlaß für etwas
Außergewöhnliches gab. Diese
Lektion der Armut war für eine der
Hausangestellten der Anlaß, sich
dem Werk anzuschließen.

Viele Jahre lang pflegte der Vater den
ein oder anderen seiner Söhne, der
erst vor kurzem ins Römische Kolleg
gekommen war, wenn er ihm auf
einem Flur oder in einem der
Innenhöfe der Villa Tevere
begegnete, zu einer kurzen Runde
einzuladen. Der Vater hängte sich
dann gerne bei seinem Begleiter ein,
und sie durchquerten plaudernd
Zimmerfluchten, Innenhöfe,
Kapellen … Ab und zu entdeckte der
Vater einen kleinen Schaden: einen
feinen Kratzer an der Wand, einen
Riegel, der nicht richtig schloß, einen



Fleck auf dem Fußboden. Nicht daß
er auf der Jagd nach Fehlern war,
vielmehr besaß er einen sechsten
Sinn, fehlerhafte Dinge zu entdecken,
an denen viele vorbeigelaufen
waren, ohne sie zu bemerken, weil er
die Welt mit Augen sah, »deren
Pupillen die Liebe geweitet hatte«.

Hielt jemand den Stundenplan nicht
ein, warf eine Tür zu oder war ein
Werkzeug nicht an seinem Platz,
schmerzte ihn das tief. Hinter diesen
Kleinigkeiten verbarg sich eine
Mißachtung der kleinen Dinge, es
war schlecht getane Arbeit; und es
war ein Zeichen von fehlender Liebe
und Gottesgegenwart; letztlich
Nachlässigkeiten, die langfristig zu
geistlicher Lauheit führen würden.
Handelte es sich um einen größeren
Schaden, versammelte er das ganze
Römische Kolleg. Hatte niemand den
Defekt bemerkt? Waren sie im
Begriff, unachtsam zu werden?
Hatten sie ihn nicht tausend Mal



sagen hören, daß die großen Seelen
sehr auf die kleinen Dinge achten?

Sicher ist, daß er »vor, während und
nach« einer Zurechtweisung mehr
litt, als derjenige, dem der Tadel galt.
Doch es war seine Pflicht, seine
Kinder zurechtzuweisen, um sie Gott
näherzubringen. Es war ein Akt der
Liebe. Hätte er die Sache auf sich
beruhen lassen, hätte das bedeutet,
wie er seinen Kindern darlegte, »daß
ich weder Gott noch euch liebte« .
Tatsache ist, daß er tadelte, wenn
immer es notwendig war. Er kannte
dabei keine falsche Rücksicht: Er
korrigierte unabhängig von Stellung,
Erfahrung, Alter oder
Gesundheitszustand des Betroffenen.
Unermüdlich wiederholte er wie
Hammerschläge Richtlinien und
Lehren zu Fragen der Ordnung, der
Armut, der Pflege der kleinen Dinge,
des Abschließens von Arbeiten. War
etwa ein Auftrag nicht erledigt
worden, erkundigte er sich, was man



zu tun gedenke. Begann dann der
Verantwortliche Entschuldigungen
zu stammeln: »Nun, es ist so, daß …«,
unterbrach ihn der Vater auf der
Stelle. »Es ist so, daß«, »Ich glaubte,
daß« und »Ich dachte, daß« waren
drei schreckliche »kleine Teufel«, die
er aus dem Mund seiner Kinder nicht
hören wollte. Er nützte dann die
Gelegenheit, sie zu lehren, ihre
Pflichten mit Initiative, mit Liebe, mit
allen fünf Sinnen zu erfüllen, indem
sie sich der Dinge und ihrer
Erledigung beherzt annahmen.
Gehorchen, erklärte er seinen
Kindern, ist nicht etwas
Mechanisches, ein blindes Sich-
führen-Lassen: »Im Opus Dei, meine
Kinder, gehorchen wir mit dem Kopf
und mit dem Willen; nicht wie
Kadaver. Mit Kadavern kann ich
nichts anfangen; die begrabe ich
pietätvoll.«

Die Zeugen waren sich alle darin
einig, daß der Vater nicht die Ruhe



verlor, wenn er sich an die harte
Arbeit des Zurechtweisens machte.
Und wenn er jemanden getadelt
hatte, kümmerte er sich darum, den
Betroffenen mit einem Lächeln oder
einem netten Wort wieder
aufzumuntern. Seinen Kindern riet
er: »Mäßigt Euer Temperament und
fällt keine Entscheidungen, wenn Ihr
müde oder schlecht gelaunt seid.
Wenn Ihr gelitten habt, laßt nicht
auch die anderen noch leiden, denn
wir töten einander schon genug ab,
ohne daß wir es wollen.«

Der Vater kümmerte sich nicht nur
um jeden einzelnen, sondern auch
um den angemessenen Stil und die
den Zentren des Werkes eigene
Atmosphäre. Sein Beispiel und seine
Wachsamkeit legte er in alles hinein.

* * *

Vielleicht läßt sich das Verhalten des
Vaters Frauen gegenüber am besten
mit ›Ritterlichkeit‹ umschreiben. Ein



Wort, das zahlreiche Tugenden
einschließt: Loyalität,
Ehrenhaftigkeit, Eleganz,
Rechtschaffenheit, Höflichkeit,
Zurückhaltung etc. Seinen Vater
beschrieb er in diesem Sinne gern als
einen »christlichen Ehrenmann«.
Von Kind auf war ihm diese Haltung
vertraut – zweitrangig, zweifellos,
aber sehr bezeichnend –, die sein
Elternhaus und sein eigenes
Verhalten Frauen gegenüber prägte.
Dorita Calvo erzählt, daß bei ihrer
ersten Begegnung mit dem Vater im
Studentinnenheim Zurbarán – das
war im Jahr 1945 – etwas geschah,
was sie beeindruckte: »Als ich dem
Vater den Vortritt lassen wollte, fiel
mir seine schlichte und ritterliche
Art auf, denn er ließ es nicht zu, vor
mir den Raum zu betreten.« Auch
Kurt Hruska, sein Zahnarzt in Rom,
beobachtete ähnliches: »Wenn er
sich mit jemandem auf dem
Praxisflur befand, trat er einen
Schritt zurück und ließ den Damen



höflich den Vortritt.« Und noch ein
drittes Zeugnis, ein Brief an eine
Nichte, bestätigt seine höfliche
Zuvorkommenheit. Er verabschiedet
sich darin folgendermaßen: »Für
Mama, Papa (als Frauen müßt Ihr
immer den Vortritt haben) und für
jedes Deiner Geschwister viele Küsse.
Für Dich außerdem eine Umarmung
und einen liebevollen Segen von
Josemaría. Ich schicke Dir eine sehr
hübsche Medaille.«

Zweifellos war diese Höflichkeit – im
Grunde Demut – Zeichen der guten
Erziehung, die Josemaría als Kind
genossen und sich zeitlebens
bewahrt hatte. Er sah von einer
Vorrangstellung ab, die ihm auf
Grund seiner priesterlichen Würde
zustand und gesellschaftlich gang
und gäbe war. Diese seine höfliche
Art steht jedenfalls in krassem
Gegensatz zu seinem Verhalten,
wenn er als Vater zurechtweisen



mußte und dabei äußere Formen
nicht zu achten schien.

Das geschah seinen Töchtern
gegenüber mehr als einmal.
Encarnación Ortega bezeugt: »Er
hatte einen energischen und starken
Charakter, mit dem er sein Leben
lang zu kämpfen hatte. Ich kann
mich erinnern, daß er mich
manchmal, nachdem er mich sehr
energisch zurechtgewiesen hatte, für
die heftige Art um Verzeihung bat,
obwohl er den Grund für den Tadel
aufrechterhielt.«

Eine andere seiner Töchter ergänzt
dieses Zeugnis durch folgende Worte
des Vaters: »Ich liebe meine Töchter
mehr als eine Mutter, auch wenn ich
sie nie gesehen habe. Aber wenn ich
nicht laut geworden wäre, wäre es
mit dem Werk nichts geworden.«

Er ließ sich als Vater und geistlicher
Lehrer auch niemals durch falsche
Rücksichten, weil es sich um Frauen



handelte, daran hindern, kleine
Hysterien oder Launen seiner
Töchter zu tadeln. So geschah es in
Villa delle Rose, die in einem
jämmerlich verschmutzten Zustand
übernommen wurde, in dem sich
nur die Mäuse wohlfühlten, die
durch Räume und über Gänge liefen.
Die drei Auxiliarnumerarierinnen,
die nach Castelgandolfo gefahren
waren, um das Haus herzurichten,
das künftig Bildungskursen und
Tagungen dienen sollte, malten sich
aus, welche Ängste sie nachts
durchstehen würden. Und eine von
ihnen, Concha Andrés, sagte zum
Vater, sie wollten zu dritt in einem
Zimmer schlafen. Dazu meinte er:
»Meine Töchter, wenn ihr euch jetzt
fürchtet, wie werde ich euch dann in
Kürze nach Afrika, in den Kongo …
oder sonstwohin schicken können?
Nein, meine Töchter, seid stark, und
jede schlafe in ihrem Zimmer.«

* * *



Zweifellos forderte der Vater sich
selbst nicht weniger. Er hielt sich
heroisch an die klare Devise: »im
Schrittmaß Gottes, auch wenn es das
Leben kosten sollte« . Dieser Satz half
ihm, ausdauernd und starkmütig zu
sein und alles, was ihm den Weg zu
Gott verstellte, energisch zu
beseitigen, Vorsätze rasch
auszuführen, keine Ausflüchte
zuzulassen nach dem Motto: das sei
das letzte Mal gewesen. »Ich glaube
nicht an die letzten Male«, sagte er,
»das letzte Mal ist schon gewesen!«

Und wer sollte dem Gründer
gegenüber die erforderlichen
Korrekturen vornehmen? Nach dem
zu urteilen, was er seinen Kindern
vermittelte, hatte er den echten
Wunsch, sich restlos zu fügen: »Ich
wäre nur zu gern nicht im Opus Dei«,
sagte er, »um sofort um die
Aufnahme zu bitten, der Letzte zu
sein und im Gehorsam das Leben zu
verbringen.«



Bis zur endgültigen Approbation
1950 hatte der Gründer, um den
Geist des Werkes unversehrt zu
bewahren, in ›kindlichem Ringen‹
dem Heiligen Stuhl die Zustimmung
abzutrotzen, daß er als Präsident
Ermahnungen seitens der Mitglieder
des Werkes erhalten dürfe. Das
richtete sich gegen eine
jahrhundertealte Tradition. Als
Präsident sollte er seinen
Untergebenen in nichts unterworfen
sein. Den Gründer überzeugte dieses
Argument jedoch nicht. Er sah
keinen Grund, weshalb ihm nicht
diese wunderbare Hilfe für seine
Heiligung zuteil werden sollte,
während alle anderen Mitglieder in
ihren Genuß kamen. Und so
argumentierte er: »Allen meinen
Kindern steht ein Mittel zur
Verfügung, das aus dem Evangelium
stammt und in der brüderlichen
Zurechtweisung besteht. Durch
dieses Procedere verfügen alle
anderen – auch wenn es ihnen



wehtut und sie sich überwinden
müssen und, wenn sie sie
empfangen, demütig und abgetötet
sein müssen – über ein wunderbares
Mittel der Heiligung. Und ich, der ich
ein armer Mensch bin, und jene, die
mir folgen werden, die zwar besser
als ich, aber auch nur arme
Menschen sein werden, wir sollten
dieses Mittel der Heiligung nicht
haben?«

Schließlich erreichte er, was er
wollte. Der Heilige Stuhl approbierte
die Funktion der Custodes des
Generalpräsidenten – heute: des
Prälaten – des Opus Dei. Die Aufgabe
der Custoden – damals Álvaro del
Portillo und Javier Echevarría –
bestand darin, den Vater in allen
geistlichen und materiellen Belangen
zu mahnen, ihn zu beraten und ihm
zu helfen. Damit konnte der Vater
seinen nachdrücklichen Wunsch, zu
gehorchen, befriedigen. Er öffnete
den Custoden seine Seele, beachtete



ihre Anregungen, beriet sich mit
ihnen hinsichtlich seines
Arbeitsprogramms. Und wenn er ein
Zentrum besuchte, überließ er sich
den Händen des Direktors in allem,
was den Stundenplan und die
Hausordnung betraf. »Hier befiehlst
du«, sagte er ihm. Mehr als einmal,
erzählt Javier Echevarría, forderte
der Vater ihn und Álvaro del Portillo
auf, ihn bei der Liebe Gottes und der
Liebe zu ihm auf alles Notwendige
hinzuweisen. »Ohne mir etwas
durchgehen zu lassen«, drängte er
sie.

Der Vater war außerordentlich
gelehrig und bereit, sein Urteil in
einer bereits abgeschlossenen
Angelegenheit zu ändern, sobald er
über neue Daten oder Informationen
verfügte, die ein erneutes Studium
nahelegten, oder weil er dachte, er
habe sich geirrt. Er zögerte nicht,
seinen Standpunkt zu ändern, denn,
so sagte er: »Ich bin kein Fluß, der



nicht zurückfließen kann.« Er
berichtigte sich gern und betonte:
»Berichtigen macht die Seele
geschmeidig« . Seinen Söhnen
erzählte er, daß zweifellos eine der
Gnaden, die der Herr ihm schon vor
langer Zeit gewährt habe, seine
Freude darüber sei, sich zu
berichtigen; das sei keineswegs »eine
Demütigung des Verstandes« . Der
Vater gab oftmals zu, sich geirrt zu
haben, so daß er seinen Custoden
Javier Echevarría daran erinnerte,
ihm frei alles zu sagen, denn, so
versicherte er, »ich brauche und bin
aus tiefster Seele dankbar für jedes
Licht, um mich zu berichtigen, um
besser zu werden, um etwas zu
ändern, was bereits entschieden
worden sein mag«.

* * *

Gott hatte ihm ganz ohne Zweifel
zahlreiche Gaben gewährt, die für
seine Sendung wichtig waren. Sie zu



entfalten und zu verfeinern
erforderte von ihm eine andauernde
Askese, die von der Liebe geleitet
war und darauf abzielte, ein
geeignetes Werkzeug für die Pläne
Gottes zu werden, auch wenn er sich
immer für ein ungeeignetes und
taubes Instrument hielt.

Wenn wir nun die signifikantesten
Züge seines Charakters beleuchten,
fällt auf, wie die noch formlosen
Eigenschaften des Kindes mit den
Jahren Gestalt annahmen, nicht als
Folge eines biologischen Prozesses,
sondern als Folge seiner
Anstrengung, mit Hilfe der Eltern
und der Gnade seine Leidenschaften
zu zügeln und seine Fehler zu
korrigieren. Er bändigte seine
natürlichen Neigungen, doch blieben
die Grundzüge seiner Persönlichkeit
weiterhin erkennbar.

Sein Temperament war voll Kraft
und Ungestüm. Er war noch ein



Kind, als er einmal wütend den
vollen Teller an die Wand warf, weil
ihm das vorgesetzte Essen nicht
schmeckte. Hatten sich Gäste
angemeldet, pflegte er sich unter
dem Bett zu verstecken, weil er sich
genierte, so sagte er, den Besuch zu
begrüßen. Seine Mutter ließ ihm
diese unbegründete Schüchternheit
jedoch nicht durchgehen und
bedeutete ihm, unter dem Bett
hervorzukriechen und sich zu
zeigen.

Er war etwa elf, als er nach dem Tod
seiner drei jüngeren Schwestern
seiner älteren Schwester und ihren
Freundinnen beim Spiel zusah. Sie
waren dabei, ein Kartenhaus zu
bauen, als Josemaría völlig
unerwartet mit einem einzigen
Handstreich die ganze Konstruktion
umwarf. »Genau so macht es Gott
mit den Menschen«, rechtfertigte er
seine Aktion. »Du baust dir ein
Schloß, und wenn es schon fast fertig



ist, reißt Gott es nieder.« (Zu diesem
Zeitpunkt war ihm das Geheimnis
von Leid und Kreuz zweifellos noch
nicht aufgegangen; die Begebenheit
indes zeigt die Fähigkeit seiner Seele,
sich in den Schmerz
hineinzuversetzen.)

Auch in der Schule blieb sein
impulsives Temperament nicht
verborgen. Als ihn eines Tages der
Mathematikprofessor an die Tafel
rief und ihm unter anderem eine
Frage stellte, die sie noch nicht
behandelt hatten, schleuderte
Josemaría entrüstet über die
Ungerechtigkeit den Schwamm
gegen die Tafel, drehte sich um und
ging protestierend an seinen Platz
zurück.

Ungestüm und Schüchternheit,
Ungeduld und Energie, Rebellion und
Gerechtigkeitssinn kennzeichneten
sein Temperament. Zudem war er
starrsinnig, wobei er diese



Eigenschaft dank der festen Hand
seiner Eltern bald überwinden
konnte. Sein kindlicher Starrsinn
verwandelte sich nach vielen
Kämpfen in Hartnäckigkeit.
Während seines Aufenthalts in
Saragossa, in jenen Jahren, als er
geduldig und beharrlich das Domine,
ut videam! betete, erlangte der
zukünftige Gründer Beharrlichkeit
und Festigkeit, die er »heilige
Hartnäckigkeit« nannte.

Die letzten Hinweise auf sein
jugendlich sprühendes und
impulsives Temperament enthalten
seine Aufzeichnungen. Hier hält er
insbesondere die aggressive
Empörung fest, mit der er auf
Beleidigungen reagierte, die ihm auf
den Straßen Madrids in den Jahren
1930 und 1931 zugefügt wurden.
Unter titanischer Kraftanstrengung
gelang es ihm schließlich, seinen
Charakter bis zu dem Punkt zu
zügeln, daß er sein Ungestüm mit



Gelassenheit und seine Stärke mit
Milde zu vereinbaren lernte. Wer
hätte je gedacht, daß aus dem
explosiven Jugendlichen ein ›Mann
des Friedens‹ werden konnte? »Nach
so vielen Jahren beständigen und
brüderlichen Umgangs weißt Du
gut«, schrieb er an Casimiro Morcillo,
»daß ich ein Mann des Friedens bin
und daß ich dem Herrn eine
unerschütterlich gute Laune und ein
vollkommenes Fehlen von Zorn
verdanke. Ich kann mich daher mit
niemandem streiten.«

In der Tat, nachdem der Fehler
seiner übermäßigen
Leidenschaftlichkeit einmal
bezwungen und von jeder Schlacke
gereinigt war, wußte er sein
lebhaftes Temperament harmonisch
mit Liebenswürdigkeit im Umgang
zu verbinden. Das bezeugen jene, die
ihn am besten kannten. Javier
Echevarría beschreibt ihn als
»charakterlich fest und stark, rasch



entschlossen und klar im Denken«.
Und er fügt hinzu: »Jedoch zeigte er
sich sein Leben lang immer
umgänglich, liebevoll und
liebenswürdig, entgegenkommend
und aufmerksam den Bedürfnissen
der anderen gegenüber.« Sich an
seine immer nur kurzen
Begegnungen mit dem Gründer
erinnernd, sagt Dr. Hruska, sein
Zahnarzt, »man habe den Eindruck
gewonnen, er habe etwas
Magnetisches an sich gehabt, eine
Kraft und eine Ausstrahlung, die
allen, die sich ihm näherten, das
Gefühl gab, erhoben und leicht wie
eine Feder geworden zu sein […].
Wenn er in die Praxis kam, empfand
ich große Freude: mit ihm kam ein
Hauch Glück und Heiterkeit herein,
wie wenn ich ein Beruhigungsmittel
genommen hätte.«

Sein Temperament, das nun einmal
leidenschaftlich werden konnte, kam
in seinen Worten und Gesten zum



Ausdruck. Nicht aus mangelnder
Selbstbeherrschung, sondern im
Eifer des Gefechts konnte sich seine
Energie im Bewältigen schwieriger
Aufgaben, bei Zurechtweisungen und
vor allem, wenn es um die
Verteidigung seines geistlichen Erbes
in Wort und Tat ging, entladen. Wie
hätte er als Gründer ohne diesen
ungestümen Charakter von
unbändiger Stärke, Dynamik und
heiliger Leidenschaftlichkeit
bestehen können? Wie hätte er sonst
das Unmögliche lösen und
ungezählte Hindernisse beseitigen
können in pausenlosem Kampf? Wie
hätte er es sonst geschafft, den Kopf
mit vielversprechenden Projekten
voll zu haben und gleichzeitig eine
Menge Sorgen zu bewältigen, die
einen Großunternehmer
niedergedrückt hätten? Wo also
lagen die Vorteile seines spezifischen
Charakters?



Um sein impulsives Temperament zu
bändigen, mußte er einen
fortwährenden asketischen Kampf
führen; und diese überbordende
Energiequelle, die er ganz in den
Dienst seines Gründungsauftrages
stellte, erlaubte es ihm, das Opus Dei
kühn und energisch voranzubringen.
Denn sonst, sagte der Gründer, wäre
es mit dem Werk nichts geworden.

Ein anderer Charakterzug des
kleinen Josemaría, der sich, wie
bereits erwähnt, in seinem Verhalten
Gästen gegenüber äußerte, war jene
Mischung aus Verschämtheit und
Schüchternheit, die er empfand,
wenn Gäste ihn zum Mittelpunkt
ihrer Aufmerksamkeit machten.
Alles Spektakuläre war ihm zuwider,
er wollte sich nicht hervortun.
Hauptrollen lagen ihm nicht. Er
liebte die Einfachheit und
Natürlichkeit und scheute alles
Geschraubte, Feierliche und
Gekünstelte.



An sein Motto »verborgen bleiben
und verschwinden«, das seinem
Charakter so sehr entsprach , hielt er
sich, soweit nur möglich. Doch
handelte es sich dabei um mehr als
nur eine persönliche
Verhaltensregel. Es ist »der klare
Wille Gottes für mich« , schreibt er
1934. Es betraf einen Wesenszug des
Geistes, den er als Gründer des Opus
Dei empfangen hatte.

3. Die Torheiten der Heiligen

Ein Heiliger – was ist das? Ein
Mensch, der versunken lebt in Gott,
der sich aufmerksam um die
liebevolle Erfüllung des göttlichen
Willens bemüht und bereit ist, ihm
mit all seinen Kräften zu dienen.
Heilig ist, wer sich brennend danach
sehnt, immer mehr in Gott zu leben,
der Kopf und Herz bei Gott hat und
ihm leidenschaftlich sein ganzes
Leben zur Verfügung stellt.



Ein solches Verhalten kann als
außergewöhnlich, ja als aus dem
Gleichgewicht geraten, als maßlos,
absonderlich, befremdlich und als
irrational betrachtet werden. Nur
aus seinem Bezogensein auf Gott, der
die Ursache seiner ›Verrücktheiten‹
ist, ist der Heilige zu verstehen. Wie
ein Verliebter ist er ganz erfüllt von
allem, was die geliebte Person, in
seinem Fall Gott, betrifft. Ist es daher
verwunderlich, daß der Heilige die
›Torheiten eines Verliebten‹,
Verzückungen und die
›Verrücktheiten der Liebe‹
durchmacht? Der Gründer dazu: »Die
Verrücktheiten – Torheiten – der
Heiligen sind weder Verrücktheiten
noch Absonderlichkeiten: Sie sind
vernünftige Weisen des Wirkens
Gottes in den Seelen, zugeschnitten
auf die Zeit, die konkreten
gesellschaftlichen Umstände, die
besonderen Bedürfnisse seiner
Kirche und der Menschheit im



jeweiligen Augenblick der
Geschichte.«

Die großen Heiligengestalten sind
gewöhnlich mit einer göttlichen
Sendung für die Menschen
beauftragt. Berufen, Völker zu
bekehren, die Botschaft des
Evangeliums in die Herzen der
Menschen zu tragen oder den Lauf
der Geschichte zu verändern,
müssen sie Werkzeuge Gottes,
gelehrige Kinder in seinen Händen
sein und eine gigantische Arbeit
leisten. Gott verleiht ihnen die Kraft
dazu, er verwendet sie als gefügige
Werkzeuge – als Propheten, Apostel,
Reformer und Gründer – und steht
ihnen mit seiner Gnade bei. Die
großen Heiligen sind wie Ruder, die
Gott verwendet, um die Welt neu
auszurichten. Es ist daher nicht
verwunderlich, wenn sie
hoffnungslos mit ihrer Umgebung
zusammenstoßen und für Träumer
und Phantasten, ja für Verrückte,



Häretiker und Schwärmer gehalten
werden. Was sonst können sie
erwarten als Verachtung, Ablehnung,
Verfolgung.

»Wir müssen davon überzeugt sein,
daß die Heiligen – wir halten uns
nicht für Heilige, aber wir wollen
heilig werden – notwendigerweise
unbequem sind«, schrieb der
Gründer 1932, weil sie »durch ihr
Beispiel und ihr Wort für jene
Gewissen, die mit der Sünde
paktieren, einen dauernden Anlaß
der Beunruhigung darstellen.«

Wer also darum kämpft, heilig zu
werden, ist, das war Escrivá von
Anfang an bewußt, für die
Gesellschaft, in der er lebt, lästig und
hinderlich. Unschwer stand ihm vor
Augen, was ihn und seine Kinder bei
der Umsetzung der apostolischen
Projekte in der ganzen Welt
erwartete. Sein erstes Bemühen galt
daher der Bildung jener, die ihm



folgten. »Wer nicht entschlossen ist,
wirklich heilig zu werden, soll
gehen« , sagte er ihnen. Der Heilige
ist unbequem. »Doch das bedeutet
nicht, daß er unerträglich sein
müßte. Sein Eifer darf niemals bitter,
seine Zurechtweisung niemals
verletzend, sein Beispiel niemals eine
moralische Ohrfeige sein, mit der er
seinen Gegnern ins Gesicht schlägt.«

Bittere Erfahrungen der Ablehnung
und des Widerspruchs im Laufe der
Jahre ließen den Gründer nicht ohne
eine Prise Humor wiederholen, daß
der Heilige als unbequem
empfunden wird: »Ich denke oft, daß
Gott, unser Herr, mit uns auch seinen
Spaß hat: Er legt Wünsche der
Heiligkeit in unser Herz … und siehe
da, die Heiligen waren immer oder
fast immer Störenfriede …
unbequem, dickköpfig.«

Escrivás Streben nach Heiligkeit und
das großzügige Wirken der Gnade



durch ihn bewirkten, daß er bei den
Leuten im Ruf eines Wundertäters
stand. In den vierziger Jahren war er
in Spanien als ›der wundertätige
Priester‹ bekannt. Seinem Wesen
nach konnte ihm nichts mehr
zuwider sein. Nichts widersprach
seinem Motto »mich verbergen und
verschwinden« mehr als die
Tatsache, als öffentliches Kuriosum
erachtet zu werden, als exotischer
Vogel, wie er sagte. Und er machte
sich Luft: »Ich verstehe nicht, warum
sie kommen wollen, um mich zu
sehen, der ich ein beleibter und
unbedeutender Priester bin. Sie
kommen, um den komischen Vogel
zu besichtigen, um zu sehen, ob ich
Wunder wirke: Was soll das mit den
Wundern! Es geschehen Dinge, die
nach dem Urteil der Leute über das
Normale hinausgehen, aber es sind
gewöhnliche Dinge. Und wenn der
Herr etwas machen möchte, was
über das Normale hinausgeht, ist es



der Herr, der es wirkt, nicht ich,
nicht dieser Priester.«

Um den Geist des Opus Dei
beispielhaft leben zu können, bat er
Gott, ihn nicht aus der gewöhnlichen
Vorsehung, die ihm hinreichend
außergewöhnlich erschien,
herauszunehmen und das Ringen
seiner Kinder um Heiligkeit sowie
sein eigenes unbeachtet bleiben zu
lassen. Für sie sollte nicht gelten, daß
es zwei Heilige braucht, um einen
auszuhalten. Das Wunder des
Gewöhnlichen war ihm genug. »Ich
bin ein Feind von allem, was über
das Normale hinausgeht. Mir
widerstreben Phantastereien« ,
versicherte er ihnen, denn man muß
»mit beiden Beinen auf dem Boden
stehen, um Gott wirklich zu dienen,
und andererseits dabei immer auf
ihn ausgerichtet sein« . Der Vater
war ohne jeden Zweifel Realist. Der
Träumerei stutzte er sofort die
Flügel. Er lehrte seine Kinder, daß es



in ihrem Leben nur selten
Gelegenheit zu glanzvollen
heroischen Leistungen und
aufsehenerregenden Großtaten
geben werde. Die Heiligkeit lag für
ihn im ständigen Fluß des Lebens, in
den sich wiederholenden Situationen
und Ereignissen, im Normalen,
Alltäglichen, Gewöhnlichen. Es sind
die kleinen Sorgen eines jeden Tages,
die Schwierigkeiten, die sich täglich
einstellen und die wir aus Liebe zu
Gott meistern, die dazu beitragen,
uns zu heiligen. So erklärte er es
seinen Kindern: »Es ereignen sich
genau jene kleinen Dinge, denen
man mit Liebe – in omnibus caritas!
[in allem die Liebe] – begegnet und
die uns heiligen müssen. Wenn es
nicht so wäre, wäre dieses Leben der
Kinder Gottes in seinem Opus Dei
schon so etwas wie der Himmel. Und
das kann nicht sein: Den Himmel
müssen wir uns hier mit Hilfe der
kleinen Dinge des täglichen Lebens
erst verdienen. Wer sonst soll uns



heiligen, etwa Bruder Johannes aus
Südamerika?«

Der Vater bemühte sich, in seine
gewöhnlichen Aufgaben Liebe
hineinzulegen, jeden Tag ein wenig
mehr. Es war ein glühendes Ringen
mit sich selbst, um in der Liebe mehr
und mehr zu wachsen. Javier
Echevarría hielt manche seiner
Aussagen fest. Im folgenden eine
seiner Bemerkungen zur
Verfeinerung der Liebe: »Man kann
jemandem etwas schenken, indem
man eine Firma telefonisch
beauftragt; man kann einen anderen
bitten oder sich selbst aufmachen, es
zu besorgen. Der Empfänger wird
vielleicht nicht wissen, welcher Weg
gewählt wurde, doch sind Zuneigung
und Anteilnahme des Schenkenden
offensichtlich unterschiedlich, je
nachdem. Gott sieht unsere
Absichten: Es geht nicht darum, eine
Pflicht zu erfüllen, sondern zu
lieben!«



Sein Leben verzehrte sich
stillschweigend in einer
tiefinnerlichen Liebe. Das Feuer
seiner Liebe hatte eine besondere
Note, war Ausdruck seines
persönlichen Stils. Wie der Maler
sich durch einen unverwechselbaren
Pinselstrich von anderen Malern
unterscheidet, so ist es auch bei den
Heiligen. Der Akzent, den der Vater
setzte, trug das Siegel der
Verliebtheit. Seine Sprache war die
eines Verliebten; seine Träume und
seine Gesten waren die eines
Verliebten. Er sprach davon, den
Herrn ›zu umwerben‹ und ihm ›den
Hof zu machen‹; auf göttliche Weise
menschliche Liebeslieder zu singen;
er sprach von ›Gott liebkosen‹ … ›bis
über beide Ohren verliebt sein‹ …
›unser Leben vergöttlichen‹ … ›vom
Herrn eine Liebkosung erhalten‹ …
›uns in Gott versenken‹ …

Er wünschte den Tag herbei, an dem
seine Töchter die Materie für die



Feier der heiligen Messe, Wein und
Brot, als Weintrauben und Getreide
selbst anbauen würden. »Es geht
darum«, erklärte er ihnen, »Gott, der
in unseren Händen zur Welt kommt,
zu liebkosen, indem wir die Gestalten
vorbereiten, damit er in sie
hinabsteige.« Als er einmal, wie er es
zu tun pflegte, im Vorbeigehen an
einem Tabernakel eine seiner tiefen
und bedächtigen Kniebeugen
gemacht hatte, wandte er sich erneut
dem Tabernakel zu, um mit
vernehmlicher Stimme um
Verzeihung zu bitten: »Verzeih mir,
Jesus, denn ich war mit dem Herzen
nicht dabei.«

Seine Schriften und Predigten sind
voll von Äußerungen der Liebe: stark
und mystisch, zart und glühend:
»Betrachte das Schönste und Größte
auf der Erde … was die Vernunft und
die geistigen Kräfte erfreut … was
dem Körper und den Sinnen wohltut
… Die Welt und die anderen Welten,



die in der Nacht herüberleuchten:
das ganze Universum. Denke dir alle
Wünsche deines Herzens erfüllt …
Das alles ist nichts, nichts und
weniger als nichts im Vergleich mit
diesem meinem Gott – deinem Gott!
Diesem unendlichen Schatz, dieser
kostbaren Perle, gedemütigt, Sklave
geworden, zum Nichts geworden in
der Gestalt eines Knechtes im Stall,
wo er geboren werden wollte. In der
Werkstatt Josefs, im Leiden, im
schmachvollen Tod … Und in der
Torheit seiner Liebe in der Heiligen
Eucharistie.«

Die Predigt des Vaters – nicht ohne
selbst Beispiel zu geben – führte
direkt zu Gott, bevor sie sich in
apostolischem Wirken auf der
ganzen Welt niederschlug. Worum es
ihm ging, ist mit einem Wort gesagt:
»sich vergöttlichen« . Dafür empfahl
er, eine göttliche Route, »den rechten
Weg einzuschlagen, den Weg der
heiligsten Menschheit Jesu Christi.



[…] Christus nachfolgen: darin
besteht das Geheimnis. Ihn so sehr
aus der Nähe begleiten, daß wir mit
ihm zusammen leben wie die ersten
Zwölf; so nahe, daß wir mit ihm eins
werden […]. Aber vergeßt eines
nicht: Bei Jesus sein heißt auch mit
Sicherheit seinem Kreuz begegnen.
Wenn wir uns in die Hand Gottes
geben, läßt er es häufig zu, daß wir
den Schmerz spüren, Einsamkeit,
Widerwärtigkeiten, Verleumdungen,
üble Nachrede, Spott, von innen und
von außen; denn er möchte uns nach
seinem Bild und Gleichnis gestalten,
und so erlaubt er auch, daß man uns
für verrückt hält und Narren nennt.«

Verliebt in Christus, eins mit
Christus. Der Gründer des Opus Dei
lud dazu ein, den Schatz der
Gotteskindschaft zu entdecken, das
Fundament des christlichen Lebens,
das es den Gläubigen des Opus Dei
ermöglicht, »in einem gleichzeitig
glühenden und aufrichtigen,



zärtlichen und tiefen Wunsch, als
seine Brüder und Schwestern, als
Kinder Gottes des Vaters Jesus
Christus nachzuahmen und immer in
der Gegenwart Gottes zu sein. Eine
Kindschaft, die zu einem Leben des
Glaubens an die göttliche Vorsehung
führt und eine gelassene und frohe
Hingabe an den göttlichen Willen
schenkt.«

* * *

Der Reichtum, den die heiligste
Menschheit Christi in sich birgt,
nährte das innere Leben des Vaters.
Er liebte Gott so sehr, daß er alle
menschlichen Gefühle der Liebe auf
eine übernatürliche und mystische
Ebene hob. Aus Liebe verwandelte er
seine Arbeit und seine Erholung in
kontemplatives Leben. Aus Liebe
bemühte er sich, das quid divinum,
jenes göttliche Etwas, wie eine
kostbare Perle in allen Ereignissen,
ob bedeutend oder geringfügig, zu



entdecken. In kindlicher Liebe
nährte sich sein geistliches Leben aus
der uns von Christus erlangten
Gotteskindschaft. Im Handeln aus
Liebe zu Gott gewann all sein Tun bis
in die winzigsten Akte der
Dienstbereitschaft einen
übernatürlichen Wert. Wie kann
man die menschlichen Tugenden
vernachlässigen oder geringachten,
da sie doch unser Leben
gewissermaßen wie ein Netz tragen.
Mit einer Prise Humor schreibt er im
Weg: »Denken wir ja nicht, daß
unsere scheinbar heiligmäßige
Tugend etwas wert sei, wenn sie
nicht mit den elementaren Tugenden
der Christen verknüpft ist. Das hieße,
Juwelen auf der Unterwäsche
tragen.«

Die menschlichen Tugenden, die
einen Apostel, der inmitten der
Gesellschaft lebt, kennzeichnen
müssen, sind keine beliebige
Haltung, sondern Fundament der



übernatürlichen Tugenden, wenn
wir uns bemühen, sie auf die
übernatürliche Ebene zu heben. »Es
ist wahr, daß niemand ohne die
Gnade Christi gerettet wird. Doch
einem Menschen, der ein Minimum
an Rechtschaffenheit bewahrt und
pflegt, wird Gott den Weg ebnen;
dieser Mensch wird heilig werden
können, weil er es verstanden hat,
als guter Mensch zu leben.«

»Ich könnte nicht sagen«, schreibt er
an anderer Stelle, »welche der
natürlichen Tugenden die wichtigste
ist, denn das hängt davon ab, unter
welchem Gesichtspunkt wir sie
betrachten. Außerdem ist diese Frage
überflüssig, weil es nicht darum geht,
nur die eine Tugend oder allenfalls
einige Tugenden zu praktizieren:
Notwendig ist vielmehr, daß wir
darum kämpfen, sie alle zu erwerben
und zu leben. Jede einzelne Tugend
hängt mit allen anderen zusammen;
so macht uns etwa das Bemühen um



die Aufrichtigkeit auch gerecht, froh,
klug und gelassen.«

Der Vater lebte die menschlichen
Tugenden im täglichen Leben
unauffällig. Großzügig legte er sein
Herz und seine gute Erziehung noch
in die gewöhnlichsten Handlungen.
Im familiären und gesellschaftlichen
Umgang verhielt er sich sehr
feinfühlig. Er versuchte, sowohl die
Vorlieben eines jeden wie auch das,
was ihm unangenehm war,
herauszufinden; er wartete den
geeigneten Moment ab, um
jemandem etwas mitzuteilen, oder
sah ganz davon ab; im Gespräch
verstand er es, zuzuhören, nicht
unnötig zu unterbrechen; er mäßigte
seine Ungeduld; er vermied
Diskussionen, begegnete jedem mit
Respekt und Liebenswürdigkeit und
vermied den Müßiggang; zu Hause
achtete er auf gepflegte Kleidung,
wahrte Ordnung und hatte einen
Blick für Dinge, die in Ordnung zu



bringen waren. Alles das – zweifellos
im Hause der Eltern erlernt – gehörte
zum festen Bestand seiner Tugenden,
von der Zuvorkommenheit bis zur
Selbstverleugnung. Getan aus Liebe
zu Gott, nährte es sein
kontemplatives Leben.

Rein menschliche Erwägungen und
Kriterien wendete der Gründer gerne
auf das geistliche Leben an, wenn er
beispielsweise schreibt: »Jeder hat in
seinem Leben Leid erfahren. Es
zeugt nicht von gutem Geschmack,
wenn jemand davon spricht und so
das geistliche Verdienst verliert, das
darin liegen mag.« Man hätte wohl
erwartet, daß jemand, der aus Liebe
zu Christus in seinem Leben so viel
gelitten hat, daran eine
bedeutendere Überlegung geknüpft
hätte als die, vom Verlust eines
übernatürlichen Verdienstes zu
sprechen, wie er es bei anderen
Gelegenheiten getan hat, etwa wenn
er schreibt: »Der Anblick eines



Kruzifixes ist mir Grund genug, daß
ich nicht wage, von meinen Leiden
zu sprechen.« Aber nicht darum geht
es ihm, sondern um ein Gespür für
gutes Benehmen und
Wohlerzogenheit, um ein Gespür für
menschlichen Umgang, der, von sich
selbst zu sprechen, sich zum
Mittelpunkt des Gesprächs zu
machen und die Mitmenschen mit
den eigenen Nöten zu beschweren,
›schlechten Geschmack‹ verrät und
wenig elegant ist.

Die praktische Frömmigkeit des
Gründers war immer auch Ausdruck
des Geistes des Opus Dei. So war sein
Umgang mit den Engeln voll
Vertrauen, Natürlichkeit und
Verehrung. Diese Andacht wurde
ihm gewissermaßen schon in die
Wiege gelegt. Bereits als kleines Kind
betete er: »Mein Schutzengel, du
guter Begleiter, verlaß mich nicht,
weder bei Tag noch bei Nacht.« Nie
unterließ er dieses Gebet. Aus dem



ständigen Umgang mit den Engeln
erwuchs eine echte Freundschaft. Als
junger Priester begann er dann auch,
seinen sogenannten Dienstengel
anzurufen. So stark war sein Glaube,
daß er in seinen Persönlichen
Aufzeichnungen eine Reihe von
Gebetserhörungen durch Einwirken
der Engel festhielt: »Ich beanspruche
nicht, daß die Engel mir gehorchen«,
schreibt er. »Aber ich bin mir
vollkommen sicher, daß die heiligen
Engel mich immer hören.«

In diesem Zusammenhang erzählt
Álvaro del Portillo, daß der Vater,
wenn er nach dem abendlichen
Beisammensein mit seinen Söhnen
den Raum verließ, stets einen kurzen
Augenblick innehielt, bevor er über
die Türschwelle trat, um seinen
beiden Engeln den Vortritt zu lassen.
Diese Geste der Höflichkeit
bemerkten nur jene, die in das
Geheimnis eingeweiht waren. Zeigt
sie nicht den lebendigen Glauben des



Gründers und die natürliche Art und
Weise seines Umgangs mit den
Schutzengeln? Erinnert sie nicht
auch an seine Gewohnheit, anderen
den Vortritt zu lassen?

* * *

Unter allen christlichen Tugenden,
die der Gründer praktizierte, ist eine
besonders hervorzuheben, seine
Großherzigkeit. Unter anderem weil
sie viele andere natürliche Tugenden
voraussetzt und weil sie direkt und
schnell zur vollkommenen Hingabe
führt und den Menschen befähigt,
sich Gott ganz zu geben. Josemaría
trug diese moralische Kraft schon als
Junge in seinem Herzen, so daß er
sich an einem Wintertag Gott mit
einem Mal bedingungslos hingab, als
er die Spuren bloßer Füße im Schnee
gewahrte. Wenn Escrivá von dieser
Tugend spricht, steht ihm, so scheint
es, seine ganze Jugendzeit vor Augen:
»Großherzigkeit, das bedeutet:



großes Herz, weite Seele, offen für
viele. Sie ist die Kraft, die uns
befähigt, aus uns herauszutreten und
uns bereitzumachen, Großes zum
Wohle aller zu vollbringen. Im
Großherzigen kann sich die
Engherzigkeit nicht einnisten;
Knauserei, egoistische Berechnung
und auf Vorteil bedachtes Intrigieren
kennt er nicht, denn der Großherzige
stellt seine Kraft vorbehaltlos in den
Dienst dessen, was sich lohnt. Er ist
fähig, sich selbst hinzugeben. Nur
geben genügt ihm nicht, er gibt sich
selbst. Und so geht ihm schließlich
der höchste Erweis von
Großherzigkeit auf: sich Gott
hinzugeben.«

Zeitlebens behielt der Vater diese
Seelengröße, die er so sehr brauchte,
damit das Gründungscharisma seine
Wirksamkeit entfalten konnte, wie es
der Natur des Werkes, eines
universalen Unternehmens
göttlichen Ursprungs, entsprach.



Gleichzeitig mit der Erwählung zum
Gründer gewährte ihm Gott das
ständige Bewußtsein, daß von seiner
Seite keinerlei Verdienst vorlag. So
ruhte das geistliche Leben des Vaters
auf der radikalen Erkenntnis, daß er
nichts vermochte und nichts war. Oft
qualifizierte er sich selbst als
»räudigen kleinen Esel«, als
»schmutzigen Putzlappen«, als
»taubes und ungeeignetes
Werkzeug«, als »einen Sack von
Erbärmlichkeiten«, als »nichts und
weniger als nichts«. Er sah sich in
der Gegenwart Gottes als »Gründer
ohne Grundlage«, als »Schwäche, der
die Gnade Gottes beisteht«, als »einen
sehr großen Dummkopf«. Alles in
allem »ein armseliges Rinnsal von
Erbärmlichkeit und Liebe«, »ein
Sünder, der Jesus Christus wie
verrückt liebt«. Auf seinem Grabstein
sollte stehen: Peccator, Sünder, mit
der Begründung: »Denn das bin ich
und als solcher fühle ich mich.«
Diese Definitionen kamen ihm



spontan von den Lippen, er mußte
nicht erst lange danach suchen. So
bewegte er sich zwischen Größe und
Geringfügigkeit, zwischen
Großherzigkeit und Demut.

Der Gründer erfüllte seine Sendung
großzügig und entschlossen, im
Schrittmaß Gottes, bis zur
Erschöpfung. Er war ein Mann
beständigen Gebetes, dank dessen er
das Opus Dei voranbrachte. »Javi«,
erinnerte er einmal Javier
Echevarría, »merk dir fürs Leben:
das einzige Mittel, das wir im Opus
Dei gehabt haben und immer haben
werden, ist das Gebet. Beten! Immer
beten! Denn auch wenn es einmal so
aussehen sollte, daß wir über alle
menschlichen Mittel verfügen, haben
wir sie gleichwohl nicht. Die
Quintessenz des Opus Dei ist allein
das Gebet.«

Er war wahrhaft ein Mann des
Gebetes; doch als Gründer eines



großen apostolischen Unternehmens
war er auch zum Handeln berufen.
In einem wahrhaft beschaulichen
Leben vereinte er beide Aspekte. Das
lehrte er mit Wort und Beispiel auch
seine Kinder, denen er auf hundert
verschiedene Weisen nahelegte, sie
müßten kontemplativ sein inmitten
der Welt.

Als der Vater an einem Nachmittag
im Sommer mit seinen Söhnen in
Castelgandolfo zusammen saß und
der Leiter zur gegebenen Stunde
darauf hinwies, es sei die Zeit für das
Gebet gekommen, erwiderte der
Vater: »Und was wir jetzt gerade tun,
ist das etwas anderes als beten?«
Eine seiner Töchter erzählt, daß der
Vater einmal nach einer
Dreiviertelstunde Schreibtischarbeit
sagte: »Während ich mich mit diesen
Papieren beschäftigte, war ich mit
meinem Kopf und meinem Herzen
beim Tabernakel; und das bin ich



eigentlich immer von meinem
Arbeitsplatz aus.«

Sein Programm war einfach: »Wir
müssen unser Leben vergöttlichen,
wir müssen uns vergöttlichen, uns
restlos in die Liebe Gottes versenken,
damit er durch einen jeden von uns
handeln kann.« Ein paar Sekunden –
ein Gedanke, ein Stoßgebet – waren
ihm genug, um einzutauchen in Gott.
Danach trug er das Feuer, das ihn in
seinem Inneren verzehrte, in seine
Aufgaben hinein; und er arbeitete
voll Eifer, indem er sich gab und
verausgabte, denn »die Werke Gottes
tun ist kein hübsches Wortspiel,
sondern eine Einladung, sich aus
Liebe zu verausgaben« . Im
Gedanken an die vielen Menschen,
die das übernatürliche Gespür
verloren und Gott zu dienen
vergessen haben, war der Vater
bestrebt, im verborgensten Eckchen
still und wirksam zu arbeiten. Er
hielt es für wunderbar und



beneidenswert, »sich im letzten
Winkel zum Wohl der Seelen zu
verschleißen«.

Er gab sein Leben hin, indem er das
Opus Dei treu und gewissenhaft
verwirklichte. Arbeit gab es mehr als
genug. Was er 1964 in einem Brief
schrieb, hätte er an jedem anderen
Tag seines Lebens festhalten können:
»Ich habe viel Arbeit zu erledigen –
die Arbeit ist in unserem Opus Dei
eine ansteckende und unheilbare
Krankheit. Und ich brauche Euer
Gebet, damit ich diese ganze Arbeit
mit Schwung voranbringe und damit
ich gut, treu und froh bin.«

Der Gründer bahnte ungezählten
Seelen neue Wege des inneren
Lebens, hob ihr religiöses Sehnen
und Trachten und wies der
Gesellschaft neue Ziele. Es fehlten
ihm Arme, um von früh bis spät im
Weinberg des Herrn tätig zu sein.
Und wollte Gott, daß jene nicht



ausfielen, die er hatte: »Im Werk
können wir uns nicht den Luxus
leisten, krank zu sein. Ich pflege
daher den Herrn zu bitten, er möge
mich bis eine halbe Stunde vor
meinem Tod gesund erhalten. Es gibt
viel zu tun, und wir müssen wohlauf
sein, um für Gott arbeiten zu können.
Deshalb müßt Ihr auf Euch
achtgeben, um erst im Alter, im
hohen Alter, ausgepreßt wie eine
Zitrone zu sterben, indem Ihr von
nun an den Willen des Herrn
annehmt.«

Starb eines seiner Kinder, verhehlte
der Vater nicht seinen Schmerz. Er
ging zum Tabernakel, um mit dem
Herrn zu sprechen und sich kindlich
zu beklagen. Doch dann kamen ihm
Gedanken wie: »Gott weiß mehr. Er
ist nicht wie ein Jäger, der aus dem
Hinterhalt angreift. Gott ist wie ein
Gärtner, der die Blumen pflegt, sie
begießt, sie schützt; und er pflückt sie
erst dann, wenn sie am schönsten



sind, kräftig und üppig. Gott nimmt
die Seelen zu sich, wenn sie reif
sind.« Dann gab es keinen Grund
mehr, sich zu beklagen, auch wenn
es schmerzlich blieb, daß Gott diese
seine Kinder zu sich genommen
hatte, die noch so viel in diesem
Leben hätten geben können.

4. Geistlicher Lehrer

Um die heiligste Menschheit Christi
besser betrachten zu können,
empfahl der Gründer, die
Leidensgeschichte des Herrn zu
lesen: »In den ersten Jahren meiner
priesterlichen Arbeit verschenkte ich
oft die Heilige Schrift oder Bücher,
die das Leben Christi nacherzählen.
Wir müssen sein Leben gut kennen,
es ganz im Kopf und im Herzen
tragen, damit wir es in jedem
Augenblick ohne die Hilfe eines
Buches mit geschlossenen Augen wie
einen Film vor unserem inneren
Blick vorbeiziehen lassen können.



Die Worte und Taten des Herrn
werden uns auf diese Weise in den
verschiedenen Situationen unseres
Lebens begleiten.«

Ihn beglückte »das Wunder, daß ein
Gott mit dem Herzen eines Menschen
liebt« ; und ihn verlangte danach,
sich jederzeit an die Leiden des
Erlösers zu erinnern, der, um die
Welt zu retten, liebt und leidet:
»Betrachten wir den Herrn, am
ganzen Leib geschunden aus Liebe
zu uns. Vor Jahrhunderten schrieb
ein geistlicher Autor ein Wort, das
der Wirklichkeit nahekommt, auch
wenn es sie nicht ganz erfaßt: Der
Leib des Herrn ist ein Schaubild der
Schmerzen.«

Der Ton in den Schriften geistlicher
Autoren, die Escrivá gern
verschenkte, ist äußerst realistisch.
Der Traktat über Gebet und
Betrachtung des heiligen Petrus von
Alcántara aus dem Jahr 1533 ist in



einem geschliffenen, kraftvollen und
gelegentlich pathetischen Stil
gehalten. Im Ecce homo betrachten
wir Jesus mit der Dornenkrone:
»Wenn ich die Augen öffne und jenes
so schmerzliche Schaubild betrachte,
das sich mir darbietet, möchte es
mein Herz vor Schmerz zerreißen
[…]. Versetze du dich an die Stelle
dessen, der leidet, und schau, was du
fühlen würdest, wenn dich an einem
Körperteil, der so empfindlich ist wie
der Kopf, viele und lange Dornen, die
bis auf den Knochen eindringen,
stechen würden. Was sage ich
Dornen? Wäre es ein einziger
Nadelstich, du könntest ihn kaum
ertragen.«

Das Leben Jesu Christi von Luis de
Granada stammt aus dem Jahr 1574.
Das Ecce Homo wird hier so
beschrieben: »Sieh, wie das göttliche
Antlitz ausschaut: angeschwollen
von den Schlägen, geschändet vom
Anspucken, zerkratzt von den



Dornen, von Blut überzogen, an
manchen Stellen von neuem und
frischem, an anderen von häßlichem
und schwärzlichem Blut. […] Er
erschien so, daß er dem, der er
gewesen war, nicht mehr ähnlich
sah, ja er glich kaum mehr einem
Menschen, vielmehr einem
Schaubild der Schmerzen, von der
Hand jener grausamen Maler und
jenes üblen Statthalters gezeichnet.«

Escrivá verschenkte auch gern die
Geschichte der Heiligen Passion des
Jesuiten Luis de la Palma, 1624 in
Alcalá herausgegeben. Barock und
würdevoll im Stil, ist das Buch
gelehrt, fromm und überaus
wortreich. Die in beredter
Lebendigkeit geschilderten Szenen
prägen sich tief dem Gedächtnis ein.
Die Szene, in der Jesus dem Volk
vorgeführt wird, beschreibt der
Verfasser so: »Seine Augen strömten
über von Tränen, und Blut tropfte
von seinem Haupt; die Wangen



waren gelb, farblos, von Blut
verschmiert und geschändet vom
Speichel, den sie ihm ins Antlitz
gespuckt hatten; seine Beine zitterten
vor Kälte wie auch vor Schwäche,
und der ganze Körper war
gedemütigt und gekrümmt von der
Last der Schmach und vom Schmerz.
Als Pilatus jenes Schaubild, elend
genug, um das Mitleid wilder Tiere
zu erregen und steinerne Herzen zu
erweichen, zur Seite und nahe bei
sich hatte, sprach er, als es still
wurde, mit lauter Stimme: […] Ecce
Homo.«

Die klassischen Autoren waren voll
Realistik und Kraft. Der heilige
Petrus von Alcántara, ein
Franziskaner, entwirft ein gotisches
Schaubild, dessen Züge stark vom
Schmerz gezeichnet sind. Der
Dominikaner Luis de Granada
zeichnet es renaissancehaft,
eingefärbt vom vergossenen Blut.
Escrivá fügt all dem in seiner Version



eine persönliche Stellungnahme
hinzu. Er beschreibt die Verurteilung
Jesu zum Tode so:

»Die Dornenkrone, mit schweren
Schlägen ins Blut getrieben, macht
ihn zum König des Hohnes … ›Ave
Rex Iudaeorum!‹ – Sei gegrüßt, König
der Juden. Mit Schlägen verwunden
sie sein Haupt. Und sie ohrfeigen ihn
und spucken ihn an.

Mit Dornen gekrönt und mit Lumpen
aus Purpur bekleidet wird Jesus den
Juden vorgeführt: ›Ecce homo!‹ Seht,
welch ein Mensch! Die
Hohenpriester und die Diener
beginnen von neuem zu schreien:
Kreuzige ihn! Kreuzige ihn!

Haben wir, du und ich, ihn nicht aufs
neue mit Dornen gekrönt, ihn
geohrfeigt und ihn angespuckt?

Nie wieder, Jesus, nie wieder …«



Und seine Worte zum Ecce Homo:
»Das Herz erschaudert beim Anblick
der Heiligsten Menschheit unseres
Herrn, zu einer einzigen Wunde
geworden […]. Blicke auf Jesus. Jede
Wunde klagt an, jede Geißelstrieme
mahnt zur Reue wegen der
Beleidigungen, die du und ich ihm
zugefügt haben.«

In solchen Erwägungen, die zur Reue
und zu Vorsätzen für ein neues
Leben bewegen, liegt die Kraft seines
Stils. Manchmal genügt ein Blick Jesu
inmitten des Gewühls der Menge, die
zum Kalvarienberg unterwegs ist:
»Lautes Stimmengewirr der Menge,
nur manchmal durch ein kurzes
Schweigen unterbrochen, wenn der
Blick des Herrn auf jemandem von
ihnen verweilt: Wer mir nachfolgen
will … nehme täglich sein Kreuz auf
sich und so folge er mir!«

Das Betrachten des Leidens Christi
macht den Christen stark, führt ihn



näher an seinen Meister heran,
weckt in seiner Seele Regungen der
Reue und der Dankbarkeit. Doch gibt
es auch Seelen, die beim Gedanken
an die Passion des Herrn nicht in
Tränen des Schmerzes und der Liebe
ausbrechen. Könnte es sein, fragt
sich der Gründer, »daß du und ich
das Geschehen nur betrachten,
jedoch nicht ›erleben‹?« Und dann
erklärt er uns, wie wir Jesus aus der
Nähe folgen können: »Schlag das
heilige Evangelium auf und lies die
Leidensgeschichte des Herrn. Aber
lies sie nicht nur, sondern erlebe sie.
Das ist ein großer Unterschied. Bloß
lesen heißt sich Vergangenes in
Erinnerung rufen; miterleben aber
bedeutet dabeisein, unmittelbar am
Geschehen, das sich hier und jetzt
vollzieht, teilnehmen als einer mehr
unter den Anwesenden.«

Diese seine Weise der Betrachtung
floß auch in sein Büchlein Der
Rosenkranz ein, das er 1931 ohne zu



unterbrechen niederschrieb, dem
Weg der geistlichen Kindschaft
folgend, den ihm der Herr – wie
schon erwähnt – gewiesen hatte.
Jeder Christ sollte seiner Meinung
nach die Leidensgeschichte im
Gedächtnis tragen, um sie nach
Belieben abrufen zu können. Ja,
diese lebendige Gegenwart sollte die
Form aktiver Teilnahme am
Geschehen annehmen: »unsere
Schultern hinhalten, wenn sie ihn
geißeln, unseren Kopf für die
Dornenkrone anbieten« . Besser
noch, sich in die Wunden des Herrn
versetzen.

Als Jesus nach vollbrachtem Opfer
entseelt am Kreuz hängt, alles
verloren scheint und Einsamkeit die
Welt umfängt, bitten Nikodemus und
Josef von Arimathäa Pilatus mutig
um den Leichnam des Herrn: »Mit
ihnen will auch ich an das Kreuz
herantreten: mit der Wärme meines
Herzens will ich Christus, seinem



erstarrten, kalten Leichnam, ganz
nahe sein … Mit meinen Sühneakten
und Abtötungen will ich ihn vom
Kreuz abnehmen … Mit dem Linnen
eines reinen Lebens will ich ihn
einhüllen. In meine Brust will ich ihn
einschließen; in ihr soll er wie in
einem lebendigen Felsen geborgen
sein, und niemand kann ihn mir
entreißen. Ich will zu ihm sagen:
Ruhe dich aus, Herr! Auch wenn alle
dich verlassen und verachten …
serviam! – ich will dir dienen, Herr.«

* * *

Der Gründer lebte in allem
gottverbunden. Kraft der
Lebenseinheit verwandelte er seine
Arbeit in Gebet und seine
Beschäftigungen in geistliche
Betrachtung. Er sprach gern von
einem »christlichen Materialismus«,
von der göttlichen Spur, die in den
weltlichen Aufgaben zu entdecken
ist, und davon, daß wir, »um



vergöttlicht zu werden, zunächst
sehr menschlich sein müssen«:
»Nein, meine Kinder! Es darf kein
Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, können wir
diese Art von Bewußtseinsspaltung
nicht mitmachen; denn es gibt nur
ein einziges Leben, das aus Fleisch
und Blut besteht, und dieses einzige
Leben muß an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfüllt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in den ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.«

So lebte und so lehrte er. Für seine
Betrachtung schöpfte er am liebsten
aus dem Evangelium: Er betrachtete
das Leben Jesu Christi, Marias und
der Apostel und die Begegnungen des
Herrn mit den Menschen von
damals. Er konnte sich in die
historische Erzählung
hineinversetzen. Als er einmal in der
heiligen Messe das Evangelium las,
jene Szene des Gesprächs Jesu mit



der Samariterin am Jakobsbrunnen,
das uns im 4. Kapitel bei Johannes
überliefert ist, entschlüpften ihm die
Worte: »Was für eine Frau!« Nach
der Messe erklärte er dem
Ministranten, wie sehr er diese Frau
bewunderte, die trotz ihrer
Erbärmlichkeiten einer der wenigen
Menschen war, die in Jesus den
Messias erkannten und sich
aufmachten, andere für ihn zu
gewinnen.

Einige wenige Worte genügten ihm,
um seinen Zuhörern den Charakter
jener Personen, die uns im
Evangelium begegnen, zu
erschließen; und wenige Worte
veranlaßten ihn zu ausführlichen
Kommentaren, die gleichermaßen
von einer tiefen übernatürlichen
Sicht und von gesundem
Menschenverstand zeugten. Etwa
wenn er sich dem heiligen Josef
zuwandte: »Jesus muß Josef wohl
ähnlich gewesen sein: in seiner



Arbeitsweise, in seinem Charakter, in
seiner Redeweise. Kindheit und
Jugend Jesu – und darin sein Umgang
mit Josef – spiegeln sich wider in
seinem Wirklichkeitssinn, in seiner
Beobachtungsgabe, in seiner Art, sich
zu Tisch zu setzen und das Brot zu
brechen, in seiner Vorliebe dafür, die
Lehre auf konkrete Weise, anhand
von alltäglichen Beispielen,
darzustellen.«

Wenn er das Leben Jesu betrachtete,
gefielen ihm ganz besonders die
Gleichnisse, die Sinne und
Vorstellung herausfordern und so
das kontemplative Leben befruchten:
»Um das Gebet zu erleichtern«, riet
er, »ist es gut, selbst das Geistlichste
noch zu materialisieren, auf
Gleichnisse zurückzugreifen. Die
göttliche Lehre muß über unsere
Sinne in unseren Verstand und in
unser Herz gelangen: Somit wird es
dich nicht mehr wundern, daß ich



mit so großer Begeisterung von
Booten und Netzen zu euch spreche.«

Besonders gefiel ihm das Gleichnis
vom Hirt und den Schafen. Er sah
sich selbst als Schaf Christi und als
Hirt seiner Kinder im Opus Dei: »Das
Bild von Christus und seinen Schafen
zur Rechten und zur Linken
erscheint mir so liebenswert, daß ich
es in der Kapelle, wo ich für
gewöhnlich die heilige Messe feiere,
habe darstellen lassen. Und an
anderen Orten habe ich als
Gebetsansporn die Worte des Herrn
anbringen lassen: Cognosco oves
meas et cognoscunt me meae [Ich
kenne meine Schafe und meine
Schafe kennen mich] (Joh 10, 14),
damit wir uns jederzeit daran
erinnern, daß er, der Hirt der Herde,
uns tadelt oder unterweist und
belehrt.«

Auch um seine göttliche Sendung zu
beschreiben, griff er zu biblischen



Bildern, die er auf einzigartige Weise
verknüpfte: »Wir können die ganze
Herrlichkeit des göttlichen Rufes
begreifen. Die Hand Christi hat uns
vom Weizenfeld aufgelesen. Der
Sämann preßt die Weizenkörner in
seiner durchbohrten Hand, das Blut
Christi durchtränkt das Saatgut.
Dann wirft der Herr diesen Weizen
in den Wind, damit er im Sterben
Leben bringe und, in die Erde
gesenkt und begraben, sich in
goldenen Ähren vervielfachen
kann.«

Er war immer auf der Suche nach
dem Einfachen, dem Bekannten und
Verständlichen. Er konnte die
einfachsten und alltäglichsten Dinge
übernatürlich auswerten. So führte
ihn die Betrachtung der Natur
unmittelbar zu Gott, in die Sphäre
des Göttlichen. Als er einmal in der
Nähe von Valencia am Strand des
Mittelmeeres entlangspazierte, fiel
sein Blick auf eine Baumreihe, die



die Küste von den Feldern trennte.
Die Bäume waren vom Wind
zerzaust und verbogen und vom
Meersalz arg mitgenommen. »So sollt
ihr alle sein«, wandte er sich an seine
Begleiter, »Bäume in der ersten
Reihe, die sich verschleißen lassen,
um die anderen Bäume der Kirche zu
schützen.«

Begebenheiten des täglichen Lebens,
die einen Bezug zum Evangelium
bargen, konnten ihn tief bewegen
und seine Betrachtung entzünden.
Mit Eindrücken vom Landleben
eröffnete er eine seiner Homilien:
»Einmal – es ist schon sehr lange her
– waren wir unterwegs durch die
spanische Hochebene. Von der
Straße aus sah ich in der Ferne eine
Szene, die mich innerlich bewegte
und die mir später oft beim Gebet
geholfen hat: Einige Männer
rammten Pflöcke in die Erde,
spannten dann senkrechte Netze
zwischen die Pflöcke und bauten so



eine Hürde. Eine Weile später kamen
die Hirten mit ihren Schafen und
Lämmern heran. Sie riefen die Tiere
beim Namen und führten sie einzeln
in die Hürde hinein. Dort waren sie
nun alle zusammen, geborgen.«

Alles, was in ihm die Gegenwart
Gottes wachrief und ihn an seine
Sendung erinnerte, bezeichnete
Escrivá als »Wecker«: Worte oder
Gegenstände, die ihn innerlich
aufrüttelten. Zu diesen kleinen
»menschlichen Tricks«, wie er sie
auch nannte, zählten für ihn nicht
nur fromme Dinge wie Kreuze,
Marienbilder oder Worte aus der
Heiligen Schrift. Es konnten die
verschiedensten Gegenstände sein:
Eselchen, Landkarten, eine Blume,
ein Familienfoto, ein Ziegelstein …
Bereits 1928, in den ersten Jahren
seines Madridaufenthaltes, hatte er
auf seinem Arbeitstisch einen
Keramikteller aus Talavera stehen.
Er war zerbrochen und mit



Drahtklammern wieder
zusammengefügt worden. In ihm sah
er das Bild seiner eigenen
Zerbrechlichkeit, das Gott in seiner
Liebe wieder zusammengefügt hatte.

* * *

Der Gründer war ein Priester, der
nur von Gott sprach. So definierte er
sich auch gerne selbst. Er ging ganz
und gar in seiner apostolischen
Sendung auf und verwendete seine
ganze Kraft darauf, die Heiligung
inmitten der Welt zu predigen. Er tat
es mit Leib und Seele. Durch seinen
Umgang, anfangs mit Hunderten
junger Leute, dann mit Frauen und
Männern – Priestern und Laien –,
besaß Escrivá, dessen seelsorgerische
Arbeit eine Fülle von Gnaden
begleitete, eine schwer zu
übertreffende Kenntnis der
menschlichen Seele. Seine Bücher
sollten Frauen und Männer zu
Beterinnen und Betern mit



christlichem Urteilsvermögen
werden lassen. In ihnen gab er seine
priesterliche Erfahrung weiter, dabei
ist vieles autobiographischer Natur.
Er berichtet von seinen eigenen
Kämpfen und Schwächen, mit denen
Gott rechnet, damit wir Menschen
heilig werden: »Ich prüfe mein
Verhalten und erschrecke angesichts
der Unzahl meiner Nachlässigkeiten.
Ich brauche nur die wenigen
Stunden, seit ich heute morgen
aufgestanden bin, durchzugehen:
wie viel Mangel an Liebe und Treue
bereits. Dieses mein Verhalten
schmerzt mich, aber es raubt mir
nicht den Frieden. Ich werfe mich
vor Gott nieder und sage ihm mit
aller Klarheit, wie es um mich steht.
Sofort verspüre ich die Sicherheit
seines Beistandes und höre ihn auf
dem Grunde meines Herzens
langsam sagen: Meus es tu, du bist
mein (Jes 43, 1)! Ich wußte, wie du
bist, und ich weiß es: also vorwärts!«



Der Gründer war nicht aufzuhalten.
Wie ein Eisbrecher bahnte er sich
und anderen den Weg. Aus eigener
Erfahrung spricht er zu uns von den
Schwierigkeiten, die sich ihm
entgegenstellten, von der Strategie,
der er folgte, und von den Mitteln,
die er einsetzte, um die Hindernisse
zu überwinden. Und um aus Demut
nicht immer von sich selbst zu
sprechen, erzählt er vieles aus
seinem Leben in der dritten Person:
»Unser gemeinsamer Freund sagte
mit ungeheuchelter Demut: ›Wie
man es schafft zu verzeihen, mußte
ich nicht erst lernen, denn der Herr
hat mir gezeigt, wie man liebt.‹«

Wenn es darum ging, von
vorbildhaftem Verhalten zu
sprechen, wählte er die Anonymität:
»Von einer Seele erzählt man …«, »Es
gab einmal einen armen Priester …«,
»Einer meiner Bekannten träumte
einmal …«, »Ich weiß von jemandem,
der …«. Schwächen hingegen zeigte



er offenherzig als Lehre für die
anderen.

Charakteristisch für seine Predigten
und Schriften war die Wendung ›du
und ich‹: Der Zuhörer sollte sich
nicht alleingelassen fühlen, sondern
ermutigt und angespornt,
Entschlüsse gemeinsam zu fassen. In
der geistlichen Leitung versäumte er
es nicht, den Seelen zu helfen, einen
Vorsatz zu fassen, auch wenn er noch
so klein war. Er versuchte nie, ihnen
eine bestimmte Gebetsmethode oder
einen ausdrücklichen geistlichen
Weg vorzuschreiben. Er führte die
Seelen auf einer ansteigenden Ebene
nach oben, half ihnen, ihr
Frömmigkeitsleben zu intensivieren
und gleichzeitig Fehler und
Unvollkommenheiten auszumerzen.

Sein Wissen, seine Erfahrung und
seine Gabe, Rat zu erteilen, machten
Escrivá zweifellos zu einem
Lehrmeister des inneren Lebens;



nicht zuletzt auch die Tatsache, daß
er die Höhen, die zur Heiligkeit
führen, aus Erfahrung selbst kannte.
Die feinfühligen Anregungen, von
denen seine Bücher voll sind, zeigen,
daß sein Wissen nicht vom
Hörensagen oder aus der Theorie
kam, sondern Frucht der eigenen
Gewissenserforschung und des
asketischen Kampfes war.

»Erlaube mir«, schreibt er in der
Spur des Sämanns, »daß ich dir
einige von den vielen klaren Zeichen
mangelnder Demut ins Gedächtnis
rufe:

zu denken, daß das, was du tust oder
sagst, besser getan oder gesagt ist als
das der anderen;

immer deine eigenen Vorstellungen
durchsetzen zu wollen;

auf Auseinandersetzung zu bestehen,
wenn du im Unrecht bist, oder sie



stur und unerbittlich zu führen –
falls du recht hast;

deine Meinung ungebeten und ohne
daß die Nächstenliebe es verlangt,
zum besten zu geben …«

Und so zählt er etwa zwanzig weitere
Zeichen mangelnder Demut auf. Ein
solcher die Meister des inneren
Lebens kennzeichnender Scharfblick
ist Frucht des Bemühens, sich selbst
von Fehlern zu befreien: »Die
persönlichen Fehler sind um so
deutlicher erkennbar, je weiter man
auf dem Weg des inneren Lebens
voranschreitet. Dies rührt daher, daß
die Gnade Gottes wie ein
Vergrößerungsglas wirkt und auch
noch einen winzigen Staubpartikel
oder ein kaum erkennbares
Sandkorn riesengroß erscheinen
läßt; denn die Seele erlangt ein hohes
Feingefühl für das Göttliche, und das
Gewissen, das nur an der Reinheit



Gottes Gefallen finden kann, stößt
sich bereits am leisesten Schatten.«

5. Leidenschaftlich lieben

Wenn wir auf der Suche nach den
entscheidenden Ereignissen im
Leben des Gründers vor das Jahr
1928 zurückgehen, stellen wir fest,
daß der Herr ihn schrittweise
vorbereitete, um ihm die
wunderbare Last eines göttlichen
Unternehmens aufzuladen. Die
Erwählung geht zurück an den
Ursprung der Welt, denn Gott hat,
wie der heilige Paulus an die Epheser
schreibt, »uns erwählt vor der
Erschaffung der Welt, damit wir
heilig und untadelig leben vor Gott« –
ein Satz, der das Herz Josemarías mit
Wonne erfüllte, denn »gibt es eine
größere Freude, als sich auf solche
Weise vom Schöpfer des Himmels
und der Erde geliebt zu wissen?« Wie
die großen Heiligen und Helden der
Geschichte stieß er eines Tages auf



ein lebendiges Symbol dieser Liebe
Gottes, dessen Anblick ihn »in seliger
Bestürzung« erzittern ließ.
Wahrhaftig ist »die Begegnung Gottes
mit jedem Menschen
unaussprechlich und
unwiederholbar« . Es war Gott, der
ihn gerufen hatte: Ego vocavi te
nomine tuo: meus es tu! Ich habe
dich bei deinem Namen gerufen, du
gehörst mir! Sooft er auf diese Worte
des Propheten Jesaja stieß, weckten
sie in seiner Seele unaussprechliche
Erinnerungen: »Ich weiß nicht, ob es
dir auch so ergeht wie mir – aber es
drängt mich, dir meine Erfahrung
anzuvertrauen: Ich fühle mich im
Innersten getroffen, wenn ich die
Worte des Propheten Jesaja lese: Ego
vocavi te nomine tuo, meus es tu! –
Ich habe dich gerufen, ich habe dich
zu meiner Kirche hingeführt, du bist
mein! Gott sagt mir, daß ich sein bin!
Müßte man nicht vor Liebe verrückt
werden?«



Der Ruf, so der Gründer, »ist etwas so
Wunderbares wie das Sich-Verlieben
[…]. Man muß das Herz ungeteilt, es
ganz schenken, denn das Herz bleibt
sonst leicht an etwas kleben« .
Außerdem ist der Herr eifersüchtig:
»Jesus genügt es nicht, daß man mit
ihm ›teilt‹: er will alles.«

Als Josemaría im verschneiten
Barbastro auf die Spuren nackter
Füße im Schnee stieß, reagierte er
mit einem jugendlichen,
großzügigen, begeisterungsfähigen
und leidenschaftlichen Herzen. So
kann er sagen: »Wie schön ist es, Gott
das Herz zu schenken, wenn man
fünfzehn Jahre alt ist!« Er zögerte
nicht, sich hinzugeben. Die
Entscheidung stand fest. Auf der
Stelle ließ er sich auf ein
Liebesprojekt ein, auf ein göttliches
Abenteuer, dessen Richtung er noch
nicht kannte. Es war der Beginn
eines langen Liebesabenteuers, das
aus Treue, Freude und Opfer bestand



und immer von Gottes Gunst
begleitet war. Die Beharrlichkeit, die
dieser Weg forderte, konnte
unmöglich auf einer
vorübergehenden Begeisterung
beruhen. Sie war fest in seiner
Person verankert und durch die
göttliche Gnade vervollkommnet.

Seine Kühnheit bei gleichzeitiger
Loslösung von allem, was sein war,
führte ihn dazu, alles zu riskieren,
ohne etwas zurückzubehalten. Wie
der Perlenhändler, von dem das
Evangelium spricht, der alles
verkaufte, was er besaß, um eine
wunderschöne, wertvolle Perle zu
erstehen. Sich ganz der Liebe Gottes
hingeben verlangte von ihm große
Opfer. Er verzichtete auf seinen
Traum, Architekt zu werden und
eine Familie zu gründen. Er war
gezwungen, unter Verleugnung
seiner Neigungen dornigere Wege zu
gehen und sämtliche Angebote
auszuschlagen, die ihn vom Weg der



Vorahnungen hätten abbringen
können. Es war keine
vorübergehende Laune. Es waren
zehn Jahre unermüdlichen und
bewußten Wiederholens dieses:
»Domine, ut videam!« Nur wahrhaft
Verliebte sind fähig, die liebenswerte
Qual so langen Wartens
durchzustehen.

Ja, er war hoffnungslos verliebt und
gab sich ganz, mit Leib und Seele in
die Hände Gottes. So konnte er den
Rat geben, um sich Gott zu nähern,
auf Christus zu schauen, seine
heiligste Menschheit zu verehren.
»Wir müssen christozentrisch sein:
Christus in den Mittelpunkt unseres
Lebens stellen.« Christus ist der
Mittler, in dem Himmel und Erde
sich begegnen. In Christus, dem
vollkommenen Gott und
vollkommenen Menschen, haben wir
ein menschliches Vorbild, das
göttlich ist. Wenn der Mensch durch
die Gnade mit Christus eins wird,



wenn er ein anderer Christus wird,
vergöttlicht sich der Mensch, wird er
der Schätze der Kinder Gottes
teilhaftig. »Ich empfinde eine tiefe
Freude bei dem Gedanken, daß
Christus voll und ganz Mensch sein
wollte, aus Fleisch wie wir« , heißt es
an anderer Stelle. Er hat Fleisch
angenommen wie das unsere. Mit
einem Herzen aus Fleisch lieben ihn
die Menschen. Sie begegnen Gott von
Herz zu Herz.

Die Sensibilität seines Herzens
erachtete Escrivá immer als
natürliche Gabe, nicht als erworbene
Tugend. Fragte man ihn, worin er
sich als Vorbild sah, war seine
Antwort: »In nur wenigen Dingen
kann ich mich als Beispiel hinstellen.
Doch bei all meinen persönlichen
Fehlern glaube ich, daß ich mich als
Beispiel hinstellen kann für einen
Menschen, der zu lieben weiß.« Und
wie äußerte sich seine Liebe? Ganz
sicher nicht ätherisch und



spiritualistisch, denn »Gott verlangt
nichts Unmenschliches« . Seine
Hingabe war nicht berechnend oder
halbherzig. Er verglich sie eher mit
gewaltsamen und sogar schamlosen
Leidenschaften, und ordnete sie dem
Bereich ungestümer Antriebskräfte
zu: »Du sagst mir: Ja, du willst. Gut,
aber willst du so, wie ein Geizhals
sein Geld will, wie eine Mutter ihr
Kind liebt, wie ein Streber nach
Ehren verlangt, wie ein
unglücklicher Lüstling nach seiner
Befriedigung sucht? Nein? Dann
willst du auch nicht.«

Mit der Kühnheit der Liebe bat er um
ein Herz nach dem Maß des Herzens
Jesu: »ein liebendes und überaus
liebenswürdiges Herz, das uns bis
hin zum Tode liebt und das leidet;
das fähig ist zu jubeln und zu
trauern; das am Lebensweg von uns
Menschen Anteil nimmt und uns den
Weg zum Himmel weist.« Er bat um
ein Herz, um »sehr menschlich und



sehr göttlich« sein zu können, eng
vereint mit dem Herrn, erfüllt von
Gott, so daß die Liebe Gottes durch
sein Herz hindurch wirkte. Er zog
seiner Liebe keine Grenzen. Er liebte
mit unglaublicher Begeisterung das
Himmlische und das Irdische, denn
»dort, inmitten der durch und durch
materiellen irdischen Dinge, müssen
wir uns bemühen, heilig zu werden,
indem wir Gott und allen Menschen
dienen«.

Aus jener tiefen Lebenseinheit war
es ihm »eine Notwendigkeit und wie
ein übernatürlicher Instinkt, alle
Handlungen zu reinigen, auf die
Ebene der Gnade zu heben, sie zu
heiligen und in Gelegenheiten der
persönlichen Vereinigung mit Gott zu
verwandeln, um seinen Willen zu
tun, und in ein Werkzeug des
Apostolats« . Escrivá gehörte zu jener
Art von »kontemplativen Seelen, die
ihre Zelle im Herzen tragen und die
auf allen Wegen der Erde gehen, um



sie durch die Heiligung der Arbeit zu
vergöttlichen« . Er war schließlich
ein Mann mit priesterlichem Geist
und laikaler Mentalität. Und wenn er
sich anfangs als »Sünder, der Jesus
Christus wie verrückt liebt«,
bezeichnete, fügte er jetzt hinzu: als
»ein Priester Jesu Christi, der die
Welt leidenschaftlich liebt«.

* * *

»Gott hat die Welt so sehr geliebt«,
heißt es beim heiligen Johannes,
»daß er seinen einzigen Sohn hingab,
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
zugrunde geht, sondern das ewige
Leben hat.« Mit vollkommener
Loslösung stellte Escrivá alles, was er
von Gott erhalten hatte, in den Dienst
der Miterlösung: seine persönlichen
Gaben, sein Charisma als Gründer
und das Opus Dei mit seinen
apostolischen Werken. Und wie eine
liebende Dringlichkeit sein ganzes
Leben prägt, so kennzeichnet jede



seiner Äußerungen ein eigenes
Timbre, in seinen Projekten lebt eine
besondere Art der Inspiration, seinen
Schriften ist ein unverwechselbarer
literarischer Stil zu eigen, und seine
Sprache geht weit über das hinaus,
was eine mittelmäßige Seele im
Umgang mit Gott als ›vernünftig‹
erachten würde. Denn aus den
»Büchern von Feuer« sprühen
glühende Liebesworte, und die
Herzen brennen wie entzündete
Rubine in mystischem Brandopfer.

Schon auf den ersten Seiten seiner
Aphorismen Im Feuer der Schmiede
hören wir das Echo des Rufes Jesu,
das Escrivá vernahm: »Ich höre dich
rufen, mein König, mit lauter
Stimme, die mir bis ins Mark dringt:
›Ignem veni mittere in terram, et
quid volo nisi ut accendatur?‹ – Ich
bin gekommen, um Feuer auf die
Erde zu werfen. Wie froh wäre ich,
es würde schon brennen!«



Und der Jünger antwortet mit all
seinen Kräften, bereit, die ganze Welt
in Brand zu setzen: »Da bin ich, weil
du mich gerufen hast!« Und er bittet
darum, eine lebendige Fackel zu
werden: »Jesus! Stärke unsere Seele,
ebne uns den Weg. Vor allem aber:
Durchtränke uns mit deiner Liebe!
Verwandle uns in lebendige Fackeln,
die die Erde mit dem göttlichen
Feuer entzünden, das du uns
gebracht hast.«

»Gib, daß mein steinernes Herz sich
erweichen läßt! Entflamme es!
Durchdringe und läutere mein
unbußfertiges Fleisch! Erleuchte
meinen Verstand mit dem Licht des
Himmels! Laß meinen Mund die
Liebe und die Herrlichkeit Christi
verkünden!«

Und um ganz sicher zu gehen, daß
der Brand sich ausbreitet, bittet er
die Engel, in die glimmende Glut der
unter erloschener Asche begrabenen



Herzen zu blasen; und er wendet
sich an Maria mit der Bitte, unsere
Liebe in ein loderndes Feuer zu
verwandeln: »Du Mutter voller
Milde! Führe uns zu einer ›Torheit‹,
die es vermag, andere Menschen zu
›Toren‹ um Christi willen werden zu
lassen. Maria, liebenswerte Herrin,
möge unsere Liebe nicht ein
trügerisches Leuchten, ein Irrlicht
sein, das vielleicht nur Verwesung
anzeigt, sondern eine echte
Feuersbrunst, die alles, was sie
berührt, in Brand setzt.«

Das Leben des Gründers darf
wahrlich als das eines Mystikers
inmitten der Welt bezeichnet
werden, eines Mannes, der
unsterblich in Christus verliebt war.

6. Das Gründungscharisma

Escrivá war zeitlebens ein Schreiber,
auch wenn manches Buch aufgrund
wichtigerer Gründungsaufgaben
über die Planungsphase nicht



hinauskam. Seine Zeitknappheit
spiegelt sich auch darin wider, daß
seine Bücher nicht systematisch-
akademisch strukturiert sind. Es
handelt sich einfach um
Gedankenimpulse für Menschen, die
im Trubel der Welt kontemplativ
leben möchten. So bestehen Der Weg,
Die Spur des Sämanns und Im Feuer
der Schmiede aus lebendigen und
knappen Überlegungen, die
Gespräche aus Interviews und
Christus begegnen sowie Freunde
Gottes aus Predigten.

Einige seiner Schriften basieren auf
seinen Aufzeichnungen und wurden
erst posthum veröffentlicht. Die
Aufzeichnungen waren vor allem
Anmerkungen zu seinem inneren
Leben. Sie lassen eine erstaunliche
frühe geistliche Reife erkennen, die
sich parallel zum Austragungsprozeß
des Opus Dei entfaltet. Sie sind wie
die Matrix des Geistes des Gründers
und wie eine Mine, in der viele



Gründungsinspirationen lagern.
Letzteres interessiert uns nun, da wir
nach der Rolle fragen wollen, die
Escrivá einerseits und die göttlichen
Eingebungen andererseits bei der
Gestaltwerdung des Opus Dei
spielten.

Das Opus Dei erwächst in seiner
zeitlichen Entwicklung aus dem
Gründungscharisma, einer
besonderen Gnade Gottes, die in der
Person des Gründers Gestalt
annahm. Als er den Auftrag erhielt,
das Opus Dei zu beginnen, verfügte
er, wie er sagte, außer seinen
sechsundzwanzig Jahren, der Gnade
Gottes und guter Laune über sonst
nichts, so daß er sich sehr wohl
fragen konnte, wie sich das Charisma
mit seiner Jugend und guten Laune
vereinbaren lasse, das heißt: mit
seiner Persönlichkeit, seinem
Lebensstil, seinen Tugenden und
menschlichen Qualitäten.



Auf ein solches Zusammenspiel ist
jedenfalls der theologische
Grundsatz anzuwenden, daß Gott die
Freiheit der Person respektiert, ohne
sich aufzudrängen. Escrivá
seinerseits war den göttlichen
Regungen gegenüber gefügig. Indem
er den gewöhnlichen Eingebungen,
die er zu seiner Sendung erhielt, treu
folgte, verschmolz sein Wille mit
dem Willen Gottes; gleichzeitig trägt
all sein Denken und Handeln klar die
Prägung seiner Person: ein
gewaltiger Glaube und eine
leidenschaftliche Liebe, Zuversicht
und Lebensnähe, Großzügigkeit,
Optimismus und das großartige
Gefüge aller anderen natürlichen
Tugenden, die ihn bereits vor der
Gründung kennzeichneten.

Über das Wirken der
charismatischen Gnade schreibt er
im Juni 1930: »Bei meiner Suche
nach Klarheit, um die Tätigkeiten der
Mitglieder zusammenzufassen,



scheint es, daß der Herr mich einen
Lichtstrahl hat erspähen lassen: es
handelt sich dabei nicht – das ist mir
schon klar – um etwas Definitives,
eine Erleuchtung, sondern um einen
kleinen Strahl Helligkeit.« Das Licht
des Gründungscharismas gewährte
Escrivá also nicht fertige Lösungen in
Einzelfragen, sondern Orientierung,
um Mittel und Wege zur praktischen
Verwirklichung des Werkes zu
finden. Das wiederum verlangte von
ihm den Einsatz all seiner
physischen Kräfte, eine Haltung der
ständigen Bereitschaft und eine
Lebensführung ›wider Lust und
Laune‹, während er zarte
Lichtstrahlen erhielt. Die
außerordentlichen Erleuchtungen,
die der Herr ihm von Zeit zu Zeit
schickte, ließen ihn die ›essentials‹
des Opus Dei sehen, denen er die
›Leitlinien‹ entnahm, die er dann
selbständig zu entfalten hatte.



Es gab lange Zeiten, in denen der
Herr ihm jegliches Licht vorenthielt,
und Umstände, in denen er sich wie
ein Blinder, fügsam wie ein Kind,
führen lassen mußte. Eine solche
Phase nahm, wie schon erwähnt, im
Oktober 1928 ihren Anfang,
nachdem er »die Erleuchtung über
das Werk als Ganzes« erhalten hatte.
»Es verging mehr als ein Jahr, ohne
daß Jesus sprach, um klar zu
machen, daß sein kleiner Esel«,
womit er sich selbst meinte, »nur das
Werkzeug war … und ein schlechtes
Werkzeug dazu!« Die
Gründungsarbeit geriet ins Stocken,
bis Josemaría im November 1929
wieder besondere und konkrete Hilfe
erhielt: es war »der Wiederbeginn
jenes geistlichen Flusses göttlicher
Eingebungen, damit das Werk Gottes
Formen annehmen und zu dem
werden konnte, was Er wollte«.

Das Opus Dei ist Gottes Werk und
nicht das eines Menschen. Das



verdeutlicht, worin der Beitrag des
Gründers zum göttlichen Vorhaben
bestand. Escrivá sah kraft
übernatürlicher Erleuchtung das
Wesentliche des Projekts und nahm
den Samen des Opus Dei in Kopf und
Herz auf. Ihm, dem auserwählten
Werkzeug Gottes, kam es zu, den
göttlichen Plan in dieser Welt
umzusetzen. Dafür brauchte er
allerdings Hilfe von oben. Er mußte
unter der gebieterischen Eingebung
der Gründungsgnade ans Werk
gehen. Stieß er dabei auf menschlich
nicht zu bewältigende Hindernisse,
wartete er, bis der Herr ihm mit
einem besonderen Zeichen
Orientierung gab. »Gott wird zu
gegebener Zeit eine Erleuchtung
gewähren«, schrieb er in einem
Augenblick der Bedrängnis.

Doch es ist schwierig, das richtige
geistliche Gleichgewicht zu halten
und sich einerseits ganz der
göttlichen Vorsehung zu überlassen,



ohne andererseits anmaßend zu
meinen, Gott stehe einem wie ein
deus ex machina zu Diensten. Das
hieße Gott versuchen. Nach einem
Akt des Glaubens, daß der Herr ihn
zur gegebenen Zeit und auf die
geeignete Weise erleuchten werde,
macht sich Escrivá selbst Gedanken
über die spezifische Arbeit des
Werkes (unter Männern und
Frauen): »Es scheint, daß ich mich
hinsichtlich der Erhaltung der Werke
sorge und nicht genügend Vertrauen
in die göttliche Vorsehung habe.
Doch so ist es nicht. So viele Male
habe ich die liebende Vorsehung mit
Händen greifen können! Gleichwohl
darf man Gott nicht versuchen […].
Es gibt kleine apostolische
Unternehmungen mit geringen
finanziellen Kosten, die nicht zur
Fülle gelangen, weil der Glaube, den
sie angeblich an die Vorsehung
haben, nicht sehr groß ist: es
bedeutet Gott gleichsam zu



verpflichten, ohne Notwendigkeit
Wunder zu wirken.«

Um dieser falschen Auffassung von
der Vorsehung nicht zu verfallen, ist
es notwendig, einen großen Glauben
zu haben und »alle Mittel
einzusetzen, die wir (zusammen mit
Gebet und Sühne) auch in einem
anderen Unternehmen einsetzen
würden« . Das war eines der
praktischen Prinzipien, die der
Gründer lebte und die er an die
Gläubigen des Opus Dei weitergab:
keine Wunder erwarten, wenn man
nicht alle geeigneten Mittel
angewandt und mit Einsatz
gearbeitet hat.

In dem Maß, in dem sich das
Unternehmen entwickelte, ging der
Gründer daran, »das Werk zu Papier
zu bringen und ihm Gestalt zu
verleihen«, wie er in aller
Bescheidenheit festhält.

* * *



Es war die erste Stunde der
Gründung. Escrivá hatte in Madrid
noch keinen festen Beichtvater und
auch niemanden, dem er sein Herz
hätte öffnen können. Was er damals
seinem Heft anvertraute, waren
Gedanken und Anregungen, die er
allein mit Gott in dessen Gegenwart
erwog.

Es darf daran erinnert werden, daß
die Aufzeichnungen erst ab Mitte
März 1930 erhalten sind, also einen
Monat nachdem Escrivá seine
Überzeugung, es werde nie Frauen
im Opus Dei geben, revidieren
mußte. Was dem aufmerksamen
Leser der Aufzeichnungen als erstes
ins Auge springt, ist daher die
Promptheit, mit der Escrivá Frauen
in alle seine apostolischen Projekte
integriert und ihnen nicht ohne
Kühnheit spezifische Tätigkeitsfelder
zuweist. Von Anfang an sind sie den
Männern gleichgestellt. Zweifelsohne
hatte ihn die Erkenntnis, daß der



Herr auch Frauen im Opus Dei haben
wollte, sehr bewegt, und er hatte sie
dankbar angenommen.

Der Gründer sah für die Männer und
Frauen des Werkes, für »die einen
und die anderen«, als Aufgabe, »die
ganze Gesellschaft vor der
Verderbnis zu bewahren«. Dies mit
der Freude, die Gesellschaft zu
vervollkommnen, zu heilen und vom
Schorf zu reinigen. Er stellte sich die
Gesellschaft wie eine Patientin vor,
die das Heil Christi wiedererlangt,
nachdem sie sich einer modernen
und wirksamen Behandlung
unterzogen hat – nämlich gleichsam
»intravenösen Injektionen, die eben
jene (Männer und Frauen) sein
werden, die […] im Kreislauf jeder
sozialen Schicht wirksam werden«.

Zusätzlich zum allgemeinen
Apostolat der Gläubigen des Opus
Dei aus dem Inneren der Welt heraus
– ohne den eigenen Platz zu



verlassen, ohne den Beruf an den
Nagel zu hängen oder den Stand zu
wechseln – weist der Gründer auch
auf einige spezifische Apostolate der
Frauen hin. In einer Anmerkung
vom 13. März 1930 spricht er vom
Apostolat der Frauen des Werkes, die
aus verschiedenen Ländern kommen
und verschiedene Sprachen
sprechen, und notiert die mögliche
Schaffung eines Instituts, einer
»Akademie für lebende
Fremdsprachen«, die »wie andere
Unternehmen dem Staat Steuern
zahlt und in der die Schülerinnen
ebenfalls zahlen. Nichts kostenlos.«
Escrivá wollte keine Privilegien für
die künftigen apostolischen Werke.
Sie sollten auch nicht als
gemeinnützige Unternehmen
konzipiert werden, nur um den
Steuern zu entgehen, es sei denn, es
gab eine legale Basis dafür. Die
Gläubigen des Opus Dei waren
gewöhnliche Bürger, mit den
gleichen Rechten und Pflichten wie



die anderen Bürger, nicht mehr und
nicht weniger.

Als 1933 die erste körperschaftliche
Initiative des Opus Dei, die Akademie
DYA, ins Leben gerufen wurde, war
Escrivá sehr darauf bedacht, eine
zivile Einrichtung zu schaffen. Seine
laikale Mentalität, ein Grundzug des
Opus Dei, forderte es, die Prinzipien,
die er für die »Akademie für lebende
Fremdsprachen« genannt hatte, auf
sie anzuwenden. Keine Privilegien.
Er zahlte die von der öffentlichen
Verwaltung geforderten Steuern und
wollte die gleichen Rechte
beanspruchen können wie andere
Akademien. In diesem
Zusammenhang sei nochmals daran
erinnert, daß der Gründer vor der
Eröffnung von Strathmore College
1961 in Nairobi ausdrücklich
wünschte, auch Nicht-Katholiken
und Nicht-Christen den Zugang zum
College zu ermöglichen. Eine



konfessionelle Bindung kam nicht in
Frage.

In jener ersten Zeit, als noch alles zu
tun war, machte sich der Gründer
Gedanken, wie vorzugehen wäre,
wenn nach einigen Jahren noch
keine Priester für die geistliche
Betreuung der Frauen und die
Spendung der Sakramente zur
Verfügung stünden. In den
ländlichen Zentren, schreibt er in
seinen Aufzeichnungen, »soll eine
Vereinbarung mit dem Pfarrer
getroffen werden – mit
angemessener und großzügiger
Vergütung –, nach der er täglich zu
festgesetzter Stunde in das Haus des
Werkes kommt« . Und in den
städtischen Zentren »soll es gut
bezahlte Kapläne geben«. Und er
erklärt: »Diese Kaplanstellen sollen
wirklich angemessen eingerichtet
sein, so daß in jeder Hinsicht gut
gebildetes Personal ausgewählt
werden kann.«



Mit dem Pfarrer soll auch, so der
Wunsch des Gründers, monatlich ein
feierlicher Segen mit dem
Allerheiligsten für die Frauen des
Werkes vereinbart werden. Für die
entsprechenden Vorbereitungen rät
er den Frauen: »Sie sollen dem Herrn
gegenüber großzügig sein: viele
Kerzen aus gutem Wachs, kostbare
Monstranz und Gewänder, glühende
Andacht, viel Gebet.«

Neben solchen Überlegungen, die der
Glaube des Gründers zu einer
vorweggenommenen Wirklichkeit
werden ließ, notierte er priesterliche
Erfahrungen und Beobachtungen. Er
stellte traurig fest, daß Menschen
sich der Kirche entfremdeten, da sie
nicht an den Andachten teilnehmen
konnten, die zu Zeiten stattfanden, in
denen sie ihrer Arbeit nachzugehen
oder in ihrem Geschäft zu sein
hatten. Dabei wäre es wichtig, für
diese Menschen die liturgischen
Feiern in der Pfarre anziehend zu



gestalten. Man sollte ihnen den
Empfang der Sakramente erleichtern
und durch eine entsprechende
Atmosphäre die irrtümliche Ansicht
Lügen strafen, die Kirche sei nur
etwas für Frauen. In einer
Gesellschaft, die sich ständig weiter
von Gott entfernt, versuchte Escrivá
der Religion ein Gesicht zu geben,
das auf Interesse stieß und anzog.
Mit vier Worten faßte er sein
Aktionsprogramm zusammen:
»würden ein männlich-strenger Ton,
Kunst, Pünktlichkeit und eine ernste
und nüchterne Frömmigkeit
herrschen, so bin ich sicher, daß die
Menschen darauf reagieren
werden«.

Um ein ästhetisches Klima
männlicher Strenge zu schaffen,
sollte zuerst der süßliche und
kitschige Kram aus den Kirchen
entfernt werden und in die sakrale
Kunst wieder guter Geschmack
Eingang finden. Escrivá hatte Sinn



für liturgische Schönheit und wehrte
sich gegen die vorherrschende
Geschmacklosigkeit: »Viel
elektrisches Licht am Altarbild und
selbst im Bereich des ausgesetzten
Allerheiligsten. Kulissen und
Vorhänge wie auf einer
Provinzbühne. Künstliche Blumen
aus Stoff und Papier. Kitschige
Gipsfiguren. Weibisches Spitzenzeug
an Alben und Altartüchern.
Häßlichste Gefäße …«

Die Aufzeichnungen quellen über
von Ideen, apostolischen
Anregungen, praktischen Lösungen
und ästhetischen Überlegungen. Die
verschiedenen Themen, 1930 erst im
Ansatz vorhanden, entfalteten sich
im Laufe der Jahre. Wir sind nun in
der Lage, ihren direkten
Zusammenhang mit dem inneren
Leben Escrivás, wie es sich in den
Aufzeichnungen findet, deutlich zu
erkennen. Hier liegt der fruchtbare



Anfang der künftigen Entfaltung des
Werkes.

Seine eucharistische Frömmigkeit
zum Beispiel äußert sich in der
ästhetischen und würdevollen
Gestaltung von Kirchen und
Kapellen, in wertvollen Monstranzen
und liturgischen Gefäßen, in der
Sauberkeit von Altartüchern und
liturgischer Wäsche, in der treuen
Befolgung der liturgischen
Vorschriften. Seinem Glauben gemäß
ließ er es beim eucharistischen Kult
an nichts fehlen und flößte seinen
Kindern in Wort und Beispiel die
Andacht zum Allerheiligsten
Sakrament ein. Bis zur materiellen
Vergütung der Diener des Herrn
erwies sich Escrivá dankbar und
freigebig. Als er an die Herausgabe
einer Zeitschrift für Priester dachte,
machte er allerdings eine kleine
Einschränkung: Sie sollte »sehr billig,
aber nicht gratis« sein.



Und sollten Frauen des Werkes die
Wäsche und die Vorbereitungen für
die Liturgie in einer Pfarre
übernehmen, wies er sie an, nicht zu
vergessen, »die Hostien und den
Wein für das Meßopfer fast gratis,
aber nie umsonst, nicht kostenlos!«
beizusteuern – ein Prinzip, das er
bereits für die mögliche
Sprachenschule der Frauen festgelegt
hatte.

Und wenn ein Studien- oder
Bildungskreis für Leute mit
bescheidenen Mitteln zu halten ist,
soll dafür gesorgt werden, so der
Gründer, daß die Räumlichkeiten für
die Zusammenkünfte ihrem Niveau
entsprechen: Sie sollen sich »in aller
Einfachheit wohlfühlen können, aber
nichts umsonst« bekommen.

Warum so viele Einschränkungen?
Warum eine so starke Betonung des
»nichts kostenlos«? Escrivá scheint
seiner natürlichen Neigung zur



Großzügigkeit absichtlich
entgegenzuhandeln, aber nicht aus
Geiz. Der Grund ist in einer alten
Volksweisheit zu suchen, die er so
wiedergibt: »Wir Menschen sind so
beschaffen, daß wir das, was kein
Geld kostet, geringschätzen. Daher:
nichts umsonst.«

Ende August 1930 heißt es nochmals
in den Aufzeichnungen: »Schon
andere Male wurde als feststehendes
Prinzip des Werkes Gottes bestimmt,
daß nichts umsonst sein soll. Und so,
glaube ich, soll es sein.« Mit der Zeit
wandelte sich das Prinzip des »nichts
umsonst« in eine neue, höhere
Kategorie: in das Apostolat »des
Nicht-Gebens« , was Escrivá auch so
formulierte, im Apostolat den
gesunden Menschenverstand walten
zu lassen . Das Prinzip beruht auf
einer taktvollen Nächstenliebe. Denn
wer von einer wohltätigen oder
Bildungseinrichtung profitiert und
sie mit einem kleinen Beitrag



unterstützt, kann guten Gewissens
sagen, zum Unterhalt der
Einrichtung beizutragen. Folglich
können sie die Anlage und die
Dienstleistungen als etwas Eigenes
betrachten. Möglicherweise merkt
der Betreffende gar nicht, daß er
alles fast gratis erhält. Doch sein
kleines finanzielles Opfer erspart
ihm diese mögliche Demütigung, er
nützt, was ihn ein wenig Geld kostet,
besser aus und weiß es zu schätzen.

Es handelt sich offensichtlich um
eine praktische Regel, die aus dem
Vorsatz entstand, eine optimale
apostolische Wirksamkeit zu suchen;
sie ist aber auch Ausdruck einer
authentischen laikalen Mentalität,
die das Apostolat Escrivás
kennzeichnen sollte. Denn die
geschichtliche Verwirklichung des
Opus Dei, seine Verwurzelung in der
Welt ist kein abstrakter Vorgang in
einer theoretischen Gesellschaft,
sondern die Verchristlichung der



Gesellschaft von innen her, so wie
der Sauerteig die Masse oder eine
intravenöse Injektion den
Organismus eines Kranken
durchwirkt. Mit solchen Prinzipien
versuchte der Gründer die neue
theologische und pastorale
Wirklichkeit, die sehr bald Gestalt
annehmen würde, in die richtigen
Bahnen zu lenken.

Neben dem »Apostolat des
Nichtgebens« praktizierte er das
»Apostolat des Gebetes«, das
»Apostolat ad fidem«, das »Apostolat
des Mahles«, das Briefapostolat, das
Apostolat der Lehre, der Diskretion,
das Apostolat unter Intellektuellen,
das des Leidens; schließlich das
»Apostolat der Unterhaltung«, das
»Apostolat des Beispiels«, ja in den
Jahren, in denen er in den
Studentenheimen Arbeiten im
Haushalt übernehmen mußte, auch
das »Apostolat der Apostolate«. Diese
verschiedenen Facetten seines



Apostolates kosteten enorm viel Zeit
und Kraft, mehr als er hatte. Auf
seine Unzulänglichkeit als Werkzeug
in den Händen Gottes Bezug
nehmend, schrieb er im Dezember
1931: »Als ich gestern einen
bestimmten Vermerk im ersten Buch
der Aufzeichnungen las, wurde mir
das Ausmaß meiner Unkenntnis des
geistlichen Lebens bewußt. Und
dieser bedauerliche Umstand, Jesus,
ließ mich mit mehr Liebe zu dir
kommen, so wie man den Künstler
mehr bestaunt, der mit einem groben
und unverhältnismäßigen Werkzeug
ein bewundernswertes Werk
schafft.«

Das Opus Dei verwirklichte sich »im
Schrittmaß Gottes«. Oft fand Escrivá
keine Lösung, da es keine gab – etwa
im Fall der juristischen Gestalt des
Werkes. Andere Male, wenn eine
außergewöhnliche Erleuchtung
ausblieb, handelte er fast wie blind,
bewegt von der Gnade und einer



vagen Vorstellung, die allmählich
Form annahm, wie Gegenstände mit
zunehmendem Licht Gestalt
annehmen. Ein unverhofftes
Wunder, das ihn veranlaßte, sich zur
vollkommen göttlichen
Autorenschaft der Gründung zu
bekennen: »Es erschreckt mich,
wenn ich sehe, was Gott bewirkt: ich
habe mir nie die Werke, die der Herr
inspiriert, so vorgestellt, wie sie dann
Gestalt annehmen. Am Anfang steht
deutlich eine vage Vorstellung. Und
dann ist er es, der aus diesen
formlosen Schatten etwas klar
Umrissenes, Bestimmtes und
Gangbares gemacht hat.«

Wahrscheinlich war es in den letzten
Junitagen des Jahres 1930, als Escrivá
alles, was er zum Geist, zur
Organisation und zu den
apostolischen Einrichtungen notiert
hatte, so zusammenfaßte: »Der Herr
möchte mich eine gute Zeit lang
demütigen, damit ich mich nicht für



einen Übermenschen halte, damit ich
nicht glaube, daß die Gedanken, die
von ihm sind, von mir stammen,
damit ich nicht denke, daß ich die
Bevorzugung, sein Werkzeug zu sein,
verdiene … Und er ließ mich
sonnenklar sehen, daß ich elendig
bin, fähig zum Schlimmsten, zum
Gemeinsten.«

Und indem er seine früheren
Anmerkungen mit Staunen
durchgeht, ruft er in den
Aufzeichnungen aus: »Niemals
konnte ich ahnen, daß aus dem
Festhalten der Eingebungen ein
solches Werk entstehen würde […].
Niemand kann es besser wissen als
ich, daß alles, was daraus entsteht
(niemals habe ich mir das so
ausgedacht), von Gott ist.«

Das alles geschah ganz am Anfang,
als der Vater sein Leben noch vor
sich hatte, um dem Werk seine
Gestalt zu geben. Darauf verwandte



er viele mühevolle Jahre. Wenn sich
die großen historischen Gestalten
durch den Dienst an einer hohen
Sache definieren, können wir vom
Gründer sagen, daß der Schlüssel zu
seiner Persönlichkeit im innigen
Umgang mit dem Herrn der
Geschichte zu finden ist, denn die
Gründung des Opus Dei ist etwas,
was sich zwischen Gott und ihm
zugetragen hat.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/profil-eines-charakters/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/profil-eines-charakters/
https://opusdei.org/de-de/article/profil-eines-charakters/

	Profil eines Charakters

