
opusdei.org

Priesterliche Seele
und Ganzhingabe

Im Leben gibt es manchmal
Begegnungen, die prägend sind.
Ich hatte das Glück, in
Josemaría Escrivá einem
heiligmäßigen Priester zu
begegnen. Noch dazu hatte ich
das Glück, daß es viele
Begegnungen waren. Was war
heiligmäßig an diesem Priester?
Unter vielen Erinnerungen
ragen drei heraus: Seine Liebe
zu Christus, seine Liebe zur
Eucharistie und seine Liebe zu
Maria.



09.01.2002

Im Leben gibt es manchmal
Begegnungen, die prägend sind. Ich
hatte das Glück, in Josemaría Escrivá
einem heiligmäßigen Priester zu
begegnen. Noch dazu hatte ich das
Glück, daß es viele Begegnungen
waren. Was war heiligmäßig an
diesem Priester? Unter vielen
Erinnerungen ragen drei heraus:
Seine Liebe zu Christus, seine Liebe
zur Eucharistie und seine Liebe zu
Maria.

1. Liebe zu Christus

Zu diesem zentralen Thema möchte
ich von meiner ersten Begegnung mit
dem Seligen Anfang 1945 erzählen.
Ich besuchte noch die Deutsche
Schule in Madrid und bereitete mich
intensiv auf das Abitur vor. Ein guter
Freund, der in einem Studentenheim



wohnte, empfahl mir, ein Buch von
einem gewissen Escrivá zu kaufen,
mit dem Titel »Der Weg«, und es
langsam und besinnend zu lesen. Ich
bin seinem Rat gefolgt, habe das
Buch gekauft und wollte schon einige
der Aphorismen vor dem Einschlafen
lesen. Das Buch hat mich dann so
gepackt, daß ich es bis tief in die
Nacht ganz gelesen habe.

Ich wurde in einer christlichen
Familie geboren, christlich erzogen
und glaubte fest an die Gottheit
Christi. Aber Christus war für mich –
wie für viele Christen – ziemlich weit
weg. Er hatte vor zweitausend
Jahren auf Erden gelebt und war
dann in den Himmel aufgefahren.
Sonntags besuchte ich die heilige
Messe und spürte etwas mehr seine
Nähe, aber in meinem täglichen
Leben spielte er fast keine Rolle;
vielleicht nur dann, wenn ich irgend
ein Problem hatte und die Hilfe des
Himmels brauchte.



Beim Lesen des Buches »Der Weg«
spürte ich, daß dieser Autor eine
ganz andere, enge Beziehung zu
Christus hatte. Er sprach mit großem
Vertrauen mit ihm und zeigte, daß
der Herr von jedem Christen einen
großen Einsatz erwartet. In
mehreren Aphorismen hatte ich,
ehrlich gesagt, den Eindruck, daß
diese Forderungen zu hoch waren,
aber im großen und ganzen war ich
von dem Buch sehr beeindruckt.

Ein paar Tage später bekam ich
einen Anruf des erwähnten
Freundes, und ich erzählte ihm
sofort, daß ich das Buch gekauft und
schon ganz gelesen hätte. Ich war
ihm für seine Empfehlung sehr
dankbar, aber über eine Reihe von
Punkten wollte ich mich mit ihm
unterhalten. Er freute sich und sagte
mir, daß er mich zu einem
»Einkehrtag« einladen wolle. Das
war für mich ein ganz neues Wort:
»Einkehrtag«. In der Nazizeit hatten



wir in der Deutschen Schule nur
wenig religiöse Betreuung erhalten.
Er erklärte mir, daß es in seinem
Studentenheim eine Kapelle gebe
und daß einmal im Monat, an einem
Sonntag, ein Priester komme, um
einige Betrachtungen über das
Evangelium zu halten. Ich fragte
sofort nach dem Namen des
Priesters, und er sagte mir: Josemaría
Escrivá, der Autor von »Der Weg«.
Als ich das hörte, habe ich sofort
zugesagt; ich wollte diesen Priester
unbedingt kennenlernen.

Mein Freund holte mich Sonntag
früh im Haus meiner Eltern ab und,
da das Studentenheim nicht weit
war, gingen wir zu Fuß.

Seit der Nacht, als ich das Buch »Der
Weg« gelesen hatte, hatte ich mir ein
gewisses Bild vom Autor gemacht.
Was er schrieb, zeigte, daß er große
Lebenserfahrung hatte; er mußte
deswegen alt sein: nach meiner



Vorstellung also in meinem heutigen
Alter, weit über 70. Dazu kam, daß
mehrere Aphorismen die Buße, das
Opfer empfahlen. Er mußte
deswegen ein Asket sein: eine hagere
Gestalt, wie Franz von Assisi. Das
war also mein Bild: »alt und hager«.

Wir kamen in das Studentenheim
und gingen in die Kapelle. Sie war
voll von Studenten. Vor dem Altar
mit dem Tabernakel stand ein
kleiner Tisch mit einer Decke
bedeckt, darauf eine kleine
Tischlampe.

Nach ein paar Minuten öffnete sich
die Tür der Sakristei, und es erschien
ein Priester. Meine Überraschung
hätte nicht größer sein können: er
war »jung und dick!« Ich dachte
sofort: sicher konnte Escrivá nicht
kommen und hat einen Vertreter
geschickt. Dieser kann nicht derselbe
Priester sein, der den »Weg«
geschrieben hat! Aber dieser



Eindruck dauerte nur ein paar
Minuten. Der junge Priester setzte
sich hinter den Tisch, öffnete das
Neue Testament und begann zu
sprechen. Sehr bald sagte ich mir: Ja,
es ist derselbe und noch
»schlimmer«! »Schlimmer«, weil
seine Sprache noch mehr Kraft hatte
als sein geschriebenes Wort. Der
Eindruck seiner Nähe zu Christus
war viel intensiver. Beim Betrachten
der Texte des Evangeliums versetzte
er sich in die Szenen auf eine Weise
hinein, daß wir alle bald wie von
selbst mit dem Herrn, mit seiner
Mutter Maria, mit den Aposteln und
mit den anderen Personen, die in
diesen Szenen erschienen, ins
Gespräch kamen. Die Art, wie er zum
Tabernakel schaute, und das
Vertrauen, mit dem er mit Christus in
der Eucharistie sprach, waren für
mich etwas ganz Neues. Man spürte:
dieser Priester glaubte an ihn und
liebte ihn. Von diesem Augenblick an
war Christus nicht mehr weit von



mir entfernt, und ich spürte die Kraft
der Worte, die Escrivá wiederholte:
»Iesus Christus heri et hodie, ipse et
in saecula« (Hebr 13,8). Ich erinnerte
mich an einen Punkt aus dem »Weg«,
der so beginnt: »Entzünde deinen
Glauben. – Christus ist keine
vorübergegangene Erscheinung.
Keine Erinnerung, die sich in der
Geschichte verliert. Er lebt! ›Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula‹, sagt der heilige Paulus.
Jesus Christus gestern und heute und
immer!« (584).

Und dann hörte ich zum ersten Mal
aus seinem Munde, was mich schon
im »Weg« beeindruckt hatte: »Du bist
verpflichtet, dich zu heiligen. – Auch
du. – Wer soll glauben, das sei
ausschließlich Sache der Priester und
Ordensleute? Der Herr nahm keinen
aus, als er sagte: ›Seid vollkommen,
wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist‹« (291).



Ich hatte mir beim Lesen dieses
Punktes schon die Frage gestellt: Wie
kann Christus so etwas von uns
fordern? Wie kann es möglich sein,
daß wir – arme Menschen voller
Fehler und Schwächen – so
vollkommen werden können wie
Gott? Und wie kann er das von allen
verlangen? In seiner Betrachtung gab
mir Escrivá die Antwort: das ist
möglich, schon hier auf Erden und
für jeden, durch die Vereinigung mit
Christus, denn er hat uns gesagt: »Ich
bin der Weinstock, ihr seid die
Reben. Wer in mir bleibt und in wem
ich bleibe, der bringt reiche Frucht;
denn getrennt von mir könnt ihr
nichts vollbringen« (Joh 15,5). Der
dauernde Versuch der Vereinigung
mit Gott in Christus, das ist
Heiligkeit.

Nach dem Einkehrtag erfuhr ich von
meinem Freund, daß Escrivá diese
Lehre der universellen Berufung zur
Heiligkeit seit dem Jahre 1928



unermüdlich verbreitete und daß er
von Gott den Auftrag bekommen
hatte, einen neuen Weg in der Kirche
zu bahnen, auf dem es möglich sein
sollte, diese Heiligkeit mitten in der
Welt zu suchen. Ich hörte zum ersten
Mal den Namen dieses neuen Weges
in der Kirche: Opus Dei. Ich erfuhr
auch von den vielen Angriffen, die
Escrivá erleiden mußte, weil einige
Leute, auch in der Kirche, meinten,
das sei eine Verrücktheit.

Und tatsächlich: in den 30 Jahren, in
denen ich sehr oft in seiner Nähe
sein konnte, habe ich seine verrückte
Liebe zu Christus gespürt. Er selbst
sagte oft: »Ich bin ein Sünder, der
aber wie verrückt in Christus
verliebt ist.« Einige Monate später
habe ich um die Aufnahme ins Opus
Dei gebeten.

Zum letzten Mal bin ich dem seligen
Josemaría in Mai 1975, einen Monat
vor seinem Tod, im Wallfahrtsort



Torreciudad begegnet. Damals hörte
ich, wie er immer wieder vor sich
hin flüsterte: »Vultum tuum, Domine,
requiram« – »dein Angesicht, Herr,
will ich suchen« (Ps 27,8).

In einer Homilie, die er im Jahre
1973 gehalten hat und die unter dem
Titel »Priester auf ewig«
veröffentlicht wurde, sagte er:
»Manche ereifern sich in der Suche
nach der Identität des Priesters, wie
sie es nennen. (…) Was ist die
Identität des Priesters? Die Identität
mit Christus. Nicht nur ›alter
Christus‹, sondern ›ipse Christus‹
können und sollen alle Christen sein:
ein anderer Christus, Christus selbst.
Doch im Priester geschieht dies
unmittelbar, auf sakramentale
Weise. (…) Durch die Priesterweihe
erhält der Priester wirklich die
Fähigkeit, dem Herrn Hände,
Stimme, sein ganzes Sein zu leihen:
Jesus Christus selbst verwandelt in
der heiligen Messe durch die Worte



der Konsekration Brot und Wein in
seinen Leib und seine Seele, sein Blut
und seine Gottheit.«

2. Liebe zur Eucharistie und zur
heiligen Messe

Spanien hat große Maler, die auch
sehr gute Portraitisten waren.
Denken wir nur an Velazquez,
Claudio Coello, Goya … Diese
Tradition wurde auch im 20.
Jahrhundert nicht unterbrochen. In
der Mitte des Jahrhunderts war
Agustín Segura einer dieser großen
Portraitisten. Ich habe ihn Mitte der
sechziger Jahre kennengelernt.
Segura war damals einer der
bekanntesten Maler in Spanien und
hatte fast alle wichtigen
Persönlichkeiten in Spanien
portraitiert. Inzwischen war er alt
geworden, sehr schwerhörig und litt
an starkem Asthma.

Als er erfuhr, daß ich zum Opus Dei
gehörte, fragte er mich sofort, ob ich



den Gründer, Escrivá, kenne. Als ich
dies bejahte, erzählte er mir, er habe
das Buch »Der Weg« gelesen und
eine große Bewunderung für Escrivá,
so daß es für ihn eine große Ehre
wäre, ihn zu portraitieren. Er wäre
sogar bereit, trotz seines schlechten
Gesundheitszustandes nach Rom zu
fahren, um ihn dort zu malen. Ich
sagte ihm, daß Escrivá fast jedes Jahr
zwei oder drei Mal für einige Tage
nach Madrid komme, und versprach
ihm, das nächste Mal zu versuchen,
ihm seinen Wunsch zu erfüllen.

Die Gelegenheit ergab sich im
Oktober 1968. Escrivá kam für einige
Tage nach Madrid. Er war sehr
erschöpft und seine beiden engsten
Mitarbeiter, Alvaro del Portillo (der
später sein Nachfolger werden sollte)
und Javier Echaverría (der heutige
Bischof und Prälat des Opus Dei)
wollten den Aufenthalt verlängern,
damit er sich erholen könne. Er
selbst aber wollte so schnell wie



möglich nach Rom zurückfahren.
Alvaro del Portillo und Javier
Echevarría suchten also einen
Grund, um die Rückfahrt
hinauszuschieben, und sie
erinnerten sich an den Wunsch
Seguras, von dem ich unserem
Gründer erzählt hatte. Sie schlugen
vor, vier oder fünf Tage länger in
Madrid zu bleiben, um dem Wunsch
des bekannten Künstlers zu
entsprechen. Der selige Josemaría
konnte sich dem nicht verschließen,
und ich nahm sofort mit Segura
Kontakt auf. Segura freute sich sehr.
Er malte immer sehr schnell, aber
trotzdem war die Zeit knapp. Am
nächsten Tag kam er zu uns, wo
unser Gründer ihn erwartete. Es war
eine sehr herzliche Begegnung, aber
wir merkten sofort, daß die
Kommunikation wegen der starken
Schwerhörigkeit Seguras sehr
schwierig werden würde. Er begann
sofort zu malen. Wir waren von
seinem Einsatz sehr beeindruckt.



Obwohl er berühmt war, merkte
man, wie wichtig ihm dieses Portrait
war. Es war Oktober und noch heiß
in Madrid. Segura arbeitete täglich
drei Stunden mit enormer Intensität
und schwitzte und stöhnte dabei.

Am fünften Tag hatte er es geschafft,
seine Erschöpfung war deutlich
sichtbar. Kurz vor Ende der letzten
Sitzung wandte sich unser Gründer
an uns und fragte mich, ob ich ihm
meine (damals) starke Stimme leihen
könnte, um – fast schreiend – Segura
etwas zu sagen, was er ihm
unbedingt mitteilen wolle. Escrivás
Worte waren ungefähr folgende:
»Lieber Don Agustín: es ist sehr
schade, daß wir uns in diesen Tagen
nicht unterhalten konnten, aber ich
möchte nicht, daß wir uns trennen –
morgen fliege ich zurück nach Rom
–, ohne Ihnen gesagt zu haben, daß
ich von Ihrem Einsatz, von Ihrer
Anstrengung beim Malen dieses
Bildes sehr beeindruckt bin. Als ich



gesehen habe, wie sehr Sie am Ende
jeder Sitzung physisch erschöpft
waren, habe ich jedesmal gedacht,
daß das genau die Lage ist, in der ich
mich täglich nach der Feier der
heiligen Messe befinde. Vor einigen
Jahren hat Jesus Christus mir ein
besonderes Geschenk gemacht: ich
habe verstanden, daß sein Leiden
und sein Tod am Kreuz, die in der
heiligen Messe vergegenwärtigt
werden, der Höhepunkt des Lebens
intensiver Arbeit des Herrn waren.
Dank der Gnade Gottes vermag ich
mich so stark mit Christus am Kreuz
zu identifizieren, daß ich nach jeder
Messe – wie Sie nach dem Malen –
erschöpft bin.«

Als ich das hörte, verstand ich etwas,
das ich mir bis dahin nicht erklären
konnte. Wenn unser Gründer in
Diego de León (Sitz der spanischen
Regionalleitung des Opus Dei)
wohnte, bevorzugte er, die heilige
Messe mittags zu zelebrieren. So



konnte er sich morgens sehr gut
vorbereiten und nachmittags
danksagen. Am Vormittag arbeitete
er mit uns, Mitgliedern der Leitung
des Opus Dei in Spanien, und wir
waren immer beeindruckt von seiner
Vitalität und seiner Frische. Eine
halbe Stunde vor der heiligen Messe
zog er sich zusammen mit Javier
Echevarría in die Kapelle zurück, um
sich unmittelbar auf die Feier der
Eucharistie vorzubereiten. Da in
derselben Etage auch einige unserer
Arbeitszimmer lagen, traf ich
unseren Gründer manchmal, wenn
er gerade die Kapelle verließ. Ich
war immer beeindruckt, wie
verändert er war, denn tatsächlich
war er total erschöpft. Seine Worte
gegenüber Segura waren die
Erklärung.

3. Liebe zur Mutter Gottes



Im »Weg« können wir lesen: »Man
geht zu Jesus und man kehrt zu ihm
zurück immer durch Maria« (495).

Maria war für den seligen Josemaría
immer der kürzeste Weg, um die
Vereinigung mit Christus, von der ich
am Anfang gesprochen habe, zu
erlangen. Immer wenn
Schwierigkeiten auftauchten, nahm
er seine Zuflucht zu Maria, und
immer wurde er erhört. Ende der
fünfziger Jahre sagte er uns
manchmal, daß er nicht sterben
möchte, ohne auch auf materielle
Weise – beispielsweise durch den
Bau einer großen Kirche – der Mutter
Gottes seine Dankbarkeit zum
Ausdruck zu bringen. Wir hatten
manchmal von ihm die Geschichte
gehört, daß er, als er eineinhalb
Jahre alt war, so krank wurde, daß
der Arzt den Eltern ankündigte, das
Kind werde wohl noch in dieser
Nacht sterben. Mitten in ihrer
Traurigkeit erinnerten sie sich an das



Gnadenbild der Mutter Gottes von
Torreciudad, das seit dem 11.
Jahrhundert in einer kleinen
Wallfahrtskirche am Fuß der
Pyrenäen, zwanzig Kilometer
nördlich von Barbastro, dem
Wohnort der Escrivás, lag. Die Eltern
hatten manchmal Wallfahrten
dorthin unternommen und hatten
eine große Verehrung zu diesem
Gnadenbild. So entschlossen sie sich,
die ganze Nacht zu Maria für die
Heilung des Kindes zu beten, und
versprachen, das Kind, wenn es
geheilt würde, zur Wallfahrtskapelle
zu bringen. Ihr Gebet wurde erhört;
das Kind wurde in dieser Nacht
geheilt, und einige Monate später, als
es wieder bei Kräften war, legten sie
den nicht ungefährlichen Weg –
Mutter und Kind auf einem Maultier
– zur Wallfahrtskapelle zurück.

Einige Mitglieder des Werkes, die den
Wunsch des Gründers und die
Geschichte der Heilung kannten,



kamen auf die Idee, diese in den
Bergen verlorene Wallfahrtskirche
ausfindig zu machen und zu prüfen,
ob man sie erweitern könne, um so
den Wunsch des seligen Josemaría zu
erfüllen. Die Kirche war aber auf
keiner Karte verzeichnet. Schließlich
fanden sie sie aber doch auf einer
sehr alten Karte. Sie suchten sie auf –
waren aber sehr enttäuscht, als sie
die absolute Einsamkeit und den
erbärmlichen Zustand der kleinen
Kapelle sahen. Sie erzählten dem
Gründer davon, der aber ließ sich
nicht entmutigen, fand die Idee
großartig, und einige Jahre später
wurden die kleine Wallfahrtskirche
und ein großes Areal um sie herum
erworben. Heliodoro Dols, ein
junger, erfolgreicher Architekt,
erhielt den Auftrag, nicht weit von
der kleinen Kapelle eine große
Kirche zur Ehre der Mutter Gottes zu
bauen, dazu Gebäude für die
Betreuung der Pilger und
Bildungsstätten.



Als beratender Architekt durfte ich
am Bau dieser großen Anlage
mitwirken. Der selige Josemaría ließ
uns Architekten völlige Freiheit in
der Gestaltung der Gebäude, doch
gab er uns viele Anregungen der Art,
Architektur und Einrichtung sollten
im Dienste der Verehrung Gottes und
seiner Mutter stehen. Gerade damals,
als man durch eine falsche
Interpretation der Liturgiereform die
Anbetung der Eucharistie
vernachlässigte, sollte in Torreciudad
die Verehrung der Mutter Gottes zu
dieser Anbetung hinführen. Deshalb
wünschte sich der Gründer des Opus
Dei ein Altarbild, in dem das
Gnadenbild zwar einen guten Platz
haben, im Mittelpunkt des
Altarbildes jedoch der Tabernakel
stehen sollte. Deswegen empfahl er
uns, eine Lösung zu übernehmen, die
in Aragonien Tradition hat, die
sogenannten »retablos custodias«,
ein Altarbild, das die Funktion einer
großen Monstranz erfüllt. Außerdem



sollte das Altarbild eine Katechese
über das Leben Mariens sein, das alle
zur Vereinigung mit ihrem Sohn
Jesus Christus hinführt.

Der selige Josemaría hat Torreciudad
einen Monat vor seinem Tod besucht
und konnte die Kirche und die
angrenzenden Gebäude praktisch
fertig sehen. Es war eine seiner
letzten »Verrücktheiten«.

Dabei erzählte er uns wiederum, daß
er die Mutter Gottes um eine große
Gnade für die Pilger, die im Laufe
der Jahrhunderte nach Torreciudad
kommen würden, bitte: die Gnade
einer tiefen Bekehrung, die am
besten in einer guten Beichte
bestünde. Und er war sich sicher,
daß Maria ihm diese Bitte erfüllen
würde.

Aus dem Buch "Josemaría Escrivá -
Profile einer Gründergestalt",
César Ortiz (Hrsg.), Adamas-
Verlag, Köln 2002



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/priesterliche-seele-und-
ganzhingabe/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/
https://opusdei.org/de-de/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/
https://opusdei.org/de-de/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/

	Priesterliche Seele und Ganzhingabe

