opusdei.org

Pastoralbrief des
Pralaten (16.
Februar 2023)

In seinen Zeilen ladt uns Msgr.
Fernando Ocariz dazu ein, uber
einige Haltungen und
Erscheinungsformen
nachzudenken, in denen die
Bruderlichkeit zum Ausdruck
kommt.

16.02.2023

Hier konnen Sie den Brief als Pdf-
Datei herunterladen



PDF » Brief des Pralaten uber die
Bruderlichkeit (16. Februar 2023)

Gott schiitze Euch, meine lieben
Tochter und Sohne!

1. Mit diesem Brief mochte ich euch
einladen, mit mir zusammen einige
Aspekte zu erwéagen, die in den
Worten des Herrn enthalten sind, die
wir so oft betrachtet haben: ,Das ist
mein Gebot, dass ihr einander liebt,
so wie ich euch geliebt habe“ (Joh
15,12).

Jesus hat uns bis zum Aufiersten
geliebt, bis zur Hingabe seines
Lebens fir alle und fiir jeden
einzelnen. Wir wissen das, und wir
wollen es bejahen mit einem noch
lebendigeren und tatkraftigeren
Glauben, um den wir ihn wie die
Apostel bitten: ,,Starke unseren
Glauben“ (Lk 17,5). So werden wir


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Brief%20Br%C3%BCderlichkeit-US20230215203429957634.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Brief%20Br%C3%BCderlichkeit-US20230215203429957634.pdf

mit dem heiligen Johannes in voller
Uberzeugung sagen konnen: ,,Wir
haben die Liebe, die Gott zu uns hat,
erkannt und glaubig

angenommen“ (1 Joh 4,16).

»,Gott ist Liebe“ (1 Joh 4,8), und er
beruft uns zur Liebe: ,Das ist unsere
hochste Berufung, unsere Berufung
schlechthin. Und mit ihr ist auch die
Freude der christlichen Hoffnung
verbunden. Wer liebt, hat die Freude
der Hoffnung, der grofden Liebe

begegnen zu kénnen: dem Herrn.«'

Unsere Ubernaturliche Liebe zu Gott
ist Antwort auf diese gottliche Liebe
zu allen und zu jedem einzelnen. Der
Herr selbst hat sie als Vorbild und
Horizont unserer Liebe zum
Néachsten hingestellt. Die Liebe zu
Gott und die Liebe zu den anderen
sind so eng miteinander verbunden,
,dass in einem Akt der
Briderlichkeit der Kopf und das
Herz oftmals nicht unterscheiden



konnen, ob es sich um einen Dienst
handelt, den wir Gott oder den wir
den Brudern leisten. Denn in diesem
letzten Fall tun wir nichts anderes,
als Gott zweimal zu lieben.

2. So entscheidend ist in unserem
Leben die Liebe zu den anderen, dass
,WIr wissen, dass wir aus dem Tod in
das Leben hintibergegangen sind,
weil wir die Bruder lieben® (1 Joh
3,14). Die Liebe entfaltet sich auf
vielerlei Weisen und umfangt die
ganze Welt. Niemand darf uns
gleichgtultig sein, denn ,jeder von
uns ist Frucht eines Gedankens
Gottes. Jeder ist gewollt, jeder ist
geliebt, jeder ist gebraucht.“®

Ich mochte, dass wir in diesen Zeilen
uber einige besonders wichtige
Einstellungen und Auerungen
nachdenken, in denen die
Bruderlichkeit zum Ausdruck
kommt. In gewisser Weise finden sie
sich zusammengefasst in den



folgenden Worten des heiligen
Josefmaria: ,,Wie eindringlich
predigte der Apostel Johannes das
mandatum novum — das neue Gebot!
,Liebet einander!‘ Ich mo6chte vor
euch auf die Knie fallen — das wire
keine Pose, mein Herz verlangt
wirklich danach! - und euch um der
Liebe Gottes willen bitten, dass ihr
einander liebt, einander helft und
die Hand reicht und euch gegenseitig
zu vergeben versteht.“*

Verstiandnis

3. Im Kontext der personlichen
Beziehungen denken wir beim Wort
Verstdndnis manchmal vielleicht nur
an einen seiner Aspekte: uns niamlich
uber die Fehler der anderen nicht zu
wundern. Wenn es so ware, hatten
wir allerdings den Punkt aus dem
Weg nicht ganz begriffen: ,Die Liebe
besteht mehr im ,Verstehen‘ als im
,Geben‘.«®



Das Verstandnis, das aus der Liebe
kommt, ,versteht®. Es ,,sieht“ nicht
zuerst die Mangel oder Fehler,
sondern die Tugenden und guten
Eigenschaften der anderen. Ich
erinnere mich an eine Betrachtung,
die Don Javier am 26. August 1999
wahrend eines Sommerkurses in
Olbeira (einem Tagungshaus in
Galizien, Spanien) gehalten hat. Er
ermahnte uns energisch und
liebevoll, ,,die Personen nicht durch
ihre Fehler, sondern durch ihre
Tugenden zu sehen®. Die Liebe
bewirkt, dass wir freudig die
positiven Seiten der anderen sehen.
, WIir mussen uns uber das
Wohlergehen des Nachsten wie tiber
unser eigenes freuen’; das ist das
genaue Gegenteil jener finsteren
Suinde des Neides, die uns, wenn es
dem anderen gut geht, traurig macht.

Auflerdem ist jede Person wertvoller,
als wir gewohnlich wahrnehmen. In
gewisser Hinsicht widerfahrt uns,



was wir in der Schrift lesen, wenn es
im Hebréaerbrief heif$t, dass wir die
Gastfreundschaft nicht vergessen
sollen, denn durch sie ,haben einige,
ohne es zu ahnen, Engel
beherbergt“ (Hebr 13,2).

4. Das Verstandnis, das aus der Liebe
kommt, 1asst uns auch die Mangel
und Fehler der anderen sehen. Man
versteht dann die Person sowohl
hinsichtlich ihrer positiven als auch
ihrer negativen Seiten. Und wir
konnen sicher sein — die Liebe sieht
das, denn sie ist voll Weisheit —, dass
das Positive das Negative bei weitem
uberwiegt. Jedenfalls ist das Negative
kein Grund zur Trennung, sondern
zum Gebet und zur Hilfe; zu mehr
Zuneigung, wenn es moglich ist; und
gegebenenfalls zur briiderlichen
Zurechtweisung.

Auf vielerlei Weise hat unser Vater
auf diese — manchmal heroische —
AuRerung der Liebe hingewiesen:



,Ubt die briiderliche
Zurechtweisung, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore
(Num 27,17), damit es nicht so
aussieht, als ware diese
ubernatiirliche Familie, die das Werk
ist, eine Ansammlung von Schafen
ohne Hirten. Immer habe ich euch
gelehrt, meine Tochter und S6hne,
dass jeder im Werk Hirt und Schaf
sein muss.*’

5. Alle sind wir schwach, und es darf
uns nicht wundern, dass es in uns zu
Reaktionen des Unbehagens oder der
Verstandnislosigkeit gegentiiber
anderen Menschen kommt. Wir
dirfen diese Reaktionen aber nicht
hinnehmen und rechtfertigen; sie
sind vielmehr Momente, um Gott um
Verzeihung zu bitten und ihm zu
sagen, er moge unsere
Liebesfahigkeit vermehren, er moge
uns mehr jenes Verstandnis
schenken, das Frucht der Liebe ist. So
werden wir, ohne den Mut zu



verlieren, Gott um Hilfe bitten, um
schliefdlich dankbar sagen zu
konnen: ,denn mein Herz machst du
weit“ (Ps 119,32).

Es ist zum Beispiel wichtig, dass wir
kdmpfen, um die Regungen der
Ungeduld zu bekdmpfen und
abzumildern, die angesichts der
echten oder nicht ganz echten Fehler
anderer aufkommen konnten (der
Fehler kann mehr in unserer
Sichtweise liegen). Diese Regungen
der Ungeduld konnen zu einem
Mangel an Verstandnis und daher zu
einem Mangel an Liebe fithren. Die
alten Worte des heiligen Cyprian von
Karthago sind hart: ,Das Band der
Bruderlichkeit, die Grundlage des
Friedens, der feste Anker der Einheit
ist die Liebe, die grofier ist als beide,
Hoffnung und Glaube, die den guten
Werken wie dem Martyrertum
vorangeht, die mit uns immer und
ewig im Himmelreich fortdauern
wird. Nimm ihr jedoch die Geduld, so



vereinsamt sie und hat keinen
Bestand.“®

6. Das Verstiandnis fiihrt als Frucht
der bruderlichen Liebe auch dazu, in
den Beziehungen zueinander
Diskriminierungen zu vermeiden,
die angesichts der Unterschiede
entstehen konnten. Immer wieder ist
diese Verschiedenheit ein Reichtum
an Charakteren,
Einfiihlungsvermogen, Interessen
usw. So hat uns das unser Vater
erklart: ,Jhr muisst auch immer eine
Bruderlichkeit iben, die uiber der
naturlichen Sympathie oder
Antipathie steht, indem ihr einander
liebt wie wirkliche Bruder, durch
einen Umgang und ein Verstandnis,
wie sie den Gliedern einer eng
geeinten Familie eigen sind.*’

Neben der Anstrengung, die anderen
gern zu haben und sie zu verstehen,
ist es auch wichtig, dass wir es den
anderen leicht machen, uns zu



lieben. In diesem Sinn erinnere ich
euch an etwas, das ich euch schon
geschrieben habe: ,Ein Zugewinn an
Liebenswirdigkeit, Freude, Geduld,
Optimismus, Feingefiihl und an allen
Tugenden, die das Zusammenleben
liebenswert machen, ist wichtig,
damit die Menschen sich
angenommen fihlen und glicklich
sein konnen.“’° So entsteht ein Klima
der Bruderlichkeit, in dem jeder die
Zuneigung des anderen fordert und
wir gemeinsam das Hundertfache
verspuren, das der Herr uns
versprochen hat, und so dem ewigen
Leben entgegengehen (vgl. Mt 19,29).

Der Schatz der Vergebung

7. Das Verstandnis steht auch in
Beziehung zu einer anderen
hochbedeutsamen Wirklichkeit,
namlich der Vergebung: um
Vergebung bitten und vergeben. Im
April 1974 sagte unser Vater zu uns:
,Das Gottlichste in unserem Leben



als Christen, als Kinder Gottes im
Opus Dej, besteht darin, denen, die
uns geschadet haben, zu verzeihen.“
Und sofort fiigte er mit grofder
Einfachheit hinzu: ,Ich habe es nicht
notig gehabt, verzeihen zu lernen,
denn der Herr hat mich gelehrt zu
lieben.“ Angesichts der vielen
Auflerungen der Gotteskindschaft
héatten wir spontan vielleicht nicht in
erster Linie an die Vergebung
gedacht. Allerdings verstehen wir,
dass unser Kinder-Gottes-Sein in
unserem Christus-Sein besteht,
unserer Identifikation mit ihm. Und
Christus kam in diese Welt, der ewige
Sohn wurde Mensch, gerade um zu
vergeben. Deshalb konnen wir
denken: ,,Nichts macht uns aber Gott
so ahnlich, als sich gegen die Bosen
und Missetéter versohnlich zeigen.“"

Wie oft beten und betrachten wir das
Vaterunser! Den anderen zu
vergeben ist so entscheidend, dass es
Bedingung dafir ist, dass Gott uns



vergibt. Wie gut ist es, Gott zu bitten,
er moge uns lehren, immer und in
Wahrheit zu vergeben. Mehr noch,
wir wollen wagen, ihn wie unser
Vater zu bitten, dass wir die anderen
schliefdlich so sehr lieben, dass wir
nicht lernen miissen zu vergeben'’.
Es wére grofdartig, dass wir uns
danach sehnen, so weit zu kommen,
uns niemals verletzt zu fiihlen.

8. So wichtig wie zu verstehen und
zu vergeben ist es, zu lernen, um
Verzeihung zu bitten, auch in den
kleinen oder taglichen
Auseinandersetzungen. Eine
aufrichtige Geste der Bitte um
Vergebung ist oftmals der einzige
Weg, um die Harmonie der
Beziehungen wiederherzustellen,
auch wenn wir — mehr oder weniger
zu Recht — denken, wir seien der Teil
gewesen, der mehr beleidigt worden
ist. Es war nicht einfach strenge, auf
theoretischen Berechnungen
beruhende Gerechtigkeit, die den



Sohn Gottes veranlasst hat, seinen
Vater in unserem Namen um
Verzeihung zu bitten, sondern
grundlose Liebe, die nur an das
denkt, was sie fur die anderen tun
kann.

Meine Tochter und Sohne, denken
wir nicht, dass das zwar sehr schon,
aber angesichts unserer
Geringfuigigkeit zu viel ist. Das Ziel ist
tatsachlich sehr hoch. Mit der Gnade
Gottes aber konnen wir uns ihm
nach und nach ndhern, wenn wir
unsererseits die geistliche
Anstrengung nicht unterlassen —
Antwort der Liebe auf die LIEBE —,
die jeden Tag erneuert wird.

Dienstgesinnung

9. ,,Das grofdte Verlangen der Kinder
Gottes in seinem Opus Dei [...] muss
immer sein: zu dienen.“"* Wir
verstehen diesen Nachdruck des
heiligen Josefmaria gut, wenn wir die
Worte des Herrn lesen und



betrachten: ,Der Menschensohn ist
nicht gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen“ (Mk
10,45). ,Ich aber bin unter euch wie
der, der bedient“ (Lk 22,27).

Dienstgesinnung ist Ausdruck der
Liebe, der Zuneigung zu den
anderen. Sie lasst uns ihre
Bedurfnisse ganz verstehen, als
waren sie unsere eigenen. Mit
welcher Kraft erklarte uns das unser
Vater: ,Es macht mir nichts aus, das
oft zu wiederholen. Zuneigung
brauchen alle Menschen, und wir
brauchen sie auch im Werk. Strengt
euch an, damit die Zuwendung zu
euren Brudern, ohne Geftihlsduselei,
immer tiefer wird. Alles, was einen
anderen meiner Kinder betrifft,
muss euch - in Wahrheit! — ganz
betreffen. An dem Tag, an dem wir
fremd oder gleichgtltig
nebeneinander leben, haben wir das
Opus Dei zerstort.“™



Ohne es zu wollen, konnten wir
fremd oder gleichgtltig
nebeneinander leben, weil wir uns
bei Tatigkeiten verausgaben, die de
facto verhindern, dass wir einander
kennen, in Beziehung zueinander
treten, uns positiv fir die anderen
interessieren. Meine Tochter und
Sohne, mir kommen jene Worte in
den Sinn, die der heilige Josefmaria
zu uns mit der ganzen Kraft seiner
Seele gesprochen hat: ,Habt euch
gern!“

10. Wir mochten den anderen
dienen, und wir wissen, dass wir auf
diese Weise Jesus Christus dienen:
»~Amen, ich sage euch: Was ihr fir
einen meiner geringsten Bruder
getan habt, das habt ihr mir

getan“ (Mt 25,40). Deshalb ist es
angebracht, dass jeder von uns
denkt: ,Nur meine Bereitschaft, auf
den Nachsten zuzugehen, ihm Liebe
Zu erweisen, macht mich auch
fuhlsam Gott gegeniiber. Nur der



Dienst am Nachsten o0ffnet mir die
Augen dafir, was Gott fliir mich tut
und wie er mich liebt.“*

Wir alle haben die Erfahrung
gemacht, dass dem anderen dienen
haufig eine gewisse Anstrengung
erfordert. ,Denkt nicht [...], dass es
leicht ist, aus dem Leben einen
Dienst zu machen. Es gilt, diesen
guten Wunsch Wirklichkeit werden
zu lassen, denn nicht in Worten
erweist sich die Herrschaft Gottes,
sondern in der Kraft (1 Kor 4,20), und
eine den anderen bestandig
erwiesene Hilfe ist ohne Opfer nicht
moglich.“'® Aber diese aus Liebe
vollbrachte Anstrengung ist immer
Quelle der Freude; einer Freude, wie
sie umgekehrt nicht aus dem
Egoismus kommen kann.

Dienstgesinnung ist schliefdlich
Ausdruck der bruderlichen Liebe,
und ,,die Bruderliebe kann nur
gegenleistungsfrei sein und darf



niemals eine Bezahlung sein fiir das,
was ein anderer verwirklicht, noch
ein Vorschuss fiir das, was wir uns
von ihm erhoffen*.

Sidleute des Friedens und der
Freude

11. Eine AufSerung der
Dienstgesinnung, die alle anderen
irgendwie einschlieft, besteht darin,
Frieden und Freude zu sden. Da wir
diesen Frieden und diese Freude nur
geben konnen, wenn wir sie haben,
und da beide ein Geschenk Gottes
sind, ist der beste Weg, in ihnen zu
wachsen, die feinfiihlige Pflege der
Zeiten unseres innigen Umgangs mit
Gott: die Sakramente und das
personliche Gebet.

Im Leben eines jeden fehlt es nicht -
mehr oder weniger haufig, mehr
oder weniger intensiv — an
Schmerzen und Leiden, die meist
Gefiihle der Unruhe und der
Traurigkeit erwecken. Das sind



Gemitsregungen, die sich vielleicht
einstellen und die wir ilberwinden
konnen und sollen, indem wir durch
den Glauben an die Liebe Gottes
heute und jetzt zu jeder und zu
jedem (vgl. 1 Joh 4,16) die Freude
zuruckerobern.

Wir mussen unsere Freude nicht in
uns selbst verankern, sondern im
Herrn. So konnen wir allem zum
Trotz die Geistesstarke aufbringen,
um uns selbst mehr zu vergessen
und an die anderen jene Freude
weiterzugeben, die von Gott kommt.
Lesen wir in diesem Sinn, als auch an
uns gerichtet, die Worte des
Nehemia: ,Macht euch keine Sorgen;
denn die Freude am Herrn ist eure
Starke“ (Neh 8,10).

12. In den Briefen, die ihr mir
schreibt, ist oft die Rede von
schwierigen Situationen, die ihr
durchmacht. Ich mochte jeder und
jedem sehr nahe sein und euch



beistehen bei der Pflege eines
kranken Kindes, einer durch das
Alter stark eingeschriankten Mutter
oder in Situationen, die besonders
schmerzlich sind. Ich bemiihe mich
darum, alles in meinem Herzen zu
tragen und jeden Tag in meiner
Messe prasent zu haben.

Erinnern wir uns unter solchen und
anderen Umstanden daran, dass der
Herr mit dem Kreuz segnet und dass
unser Vater mit seiner reichen
Erfahrung uns gesagt hat: ,Echte
Liebe bringt Freude mit sich — und
die Wurzeln dieser Freude haben die
Gestalt des Kreuzes.“'® Aufderdem
sind wir aufgrund einer gut gelebten
Bruderlichkeit niemals allein. Alle
zusammen tragen wir — cor unum et
anima una — die stifSe Last des
Kreuzes des Herrn mit der inneren
Gewissheit, dass sein Joch letztlich
sanft ist und seine Burde leicht (vgl.
Mt 11,30). Mit dem aufrichtigen
Wunsch, uns seine Worte



anzueignen, werden wir oft gelesen
und betrachtet haben, was der
heilige Josefmaria uns sagt: ,,Sich
dem Dienst an den Seelen hingeben
und dabei sich selbst vergessen ist
von solcher Wirksamkeit, dass Gott
es mit einer Demut belohnt, die
voller Freude ist.“"’

Familienleben

13. Die grofde Mehrheit von euch lebt
nicht in einem Zentrum des Werkes.
Dennoch - so unser Vater — bilden
,wir alle, die wir dem Opus Dei
angehoren, meine Kinder, [...] ein
einziges Zuhause. Der Grund, warum
wir eine einzige Familie bilden, ist
nicht die materielle Tatsache, unter
demselben Dach zu wohnen. Wie die
ersten Christen sind wir cor unum et
anima una (Apg 4,32), und niemand
darfim Werk je die Bitternis der
Gleichgtiltigkeit erfahren.“*

Damit ihr — diese grofde Mehrheit des
Werkes, die nicht in den Zentren



lebt: Supernumerarier und
Assoziierte — die Warme der Familie
des Opus Dei empfangen und zu ihr
beitragen konnt, ist es notwendig,
dass einige — die Numerarierinnen
und die Numerarier — am Sitz der
Zentren dieses Zuhause auch
materiell bilden, an dem ihr — alle
anderen — den Umstdanden gemaf
teilhabt. Die materiellen
Raumlichkeiten sind sehr niitzlich,
um die Bildungsmittel zu erteilen,
apostolische Veranstaltungen
abzuhalten usw., auch wenn ihr
wisst, dass alle diese Dinge auch
stattfinden, wenn es diese
Ortlichkeiten nicht gibt, besonders
dort, wo die apostolische Arbeit noch
sehr am Anfang steht.

Es ist nur naturlich, dass es bisweilen
Situationen gibt — Arbeit, Gesundheit,
familidre Pflichten usw. —, die es
ratsam oder sogar notwendig
machen, dass einige
Numerarierinnen und Numerarier



nicht am Sitz eines Zentrums
wohnen, ohne dass deshalb eure
Verantwortung und euer Bemiithen
nachlassen darf, zum Aufbau
unseres Zuhause beizutragen.

14. Es ist normal, dass in vielen
Familien Personen verschiedener
Generationen (Grofseltern, Eltern,
Kinder) und unterschiedlicher
Charaktere zusammenleben, und es
gibt auch hiufig Familien mit mehr
oder weniger schwer chronisch
Kranken. Auch wenn das nattirlich
bisweilen Anlass fiir eine
Beeintrachtigung der Einheit der
Familie sein kann, ist es auch wabhr,
dass sehr haufig diese und andere
Schwierigkeiten, wenn es wahre
Liebe gibt, die Familie mehr einen
konnen.

Meine Tochter und Sohne, das Werk

ist eine sehr grofde Familie, in der es

Menschen verschiedenen Alters gibt,
verschiedene Personlichkeiten und



auch Kranke. Gott sei Dank ist die
Sorge und Liebe, mit der wir uns zu
Hause um die Kranken kiimmern,
eine wunderbare Tatsache.

15. In einigen Zentren kann es zu
Situationen kommen, die grofSere
Schwierigkeiten bereiten. Wenn euch
das Familienleben einmal ermudet,
dann sucht ehrlich nach der Ursache
dieser Mudigkeit, um Abhilfe zu
schaffen. Uberlegt, ob das nur am
Mangel an materiellen Mitteln oder
an der verstandlichen Anstrengung
liegt, die die Widmung an die Sorge
um die anderen mit sich bringen
kann; oder ob das auch daher
kommt, dass die Liebe erkaltet ist.
Sollte das der Fall sein, dann
wundert euch nicht und werdet nicht
mutlos. Ich rate euch, den Herrn mit
Einfachheit und Kiihnheit zu bitten,
er moge euch das Herz weiten, er
moge euch helfen, ihn in den
anderen zu sehen, so dass euch das
mit Freude erfillt wie die Junger, als



sie den auferstandenen Herrn sahen:
,Da freuten sich die Junger, als sie
den Herrn sahen® (Joh 20,20).

Bisweilen kann es hinter einer
bestimmten Eigenart auch ein Leiden
geben, das diese Seins- und
Verhaltensweise vielleicht erklart.
Gott kennt jeden bis auf den Grund;
er kennt auch die schmerzlichen
Wegstrecken, und er schaut voll
Zartlichkeit auf alle. Lernen wir vom
Herrn, so zu schauen, alle zu
verstehen — ich wiederhole das
absichtlich — und uns in die Lage des
anderen zu versetzen. ,,Wie viele
Angste und Gefahren kann die echte
Liebe unter den Bridern, unter den
Schwestern vertreiben! Man spricht
nicht uber sie — das ware wie
Profanierung —, aber sie leuchtet aus
jeder Kleinigkeit.“*

Horen wir nicht auf, dem Herrn zu
danken fiir das Zuhause, das er uns
gegeben hat, mit der reichen Vielfalt



personlicher Charaktere und
gesellschaftlicher bzw. kultureller
Situationen. Und spiren wir zugleich
die Verantwortung, eine Atmosphare,
ein Klima aufrechtzuerhalten, das
auch gekennzeichnet ist durch ,,ein
dufSerstes Feingefiihl im

gegenseitigen Umgang“*.

In der Kirche und in der Welt

16. Das Bemtuihen um die
Bruderlichkeit ist ein Zeichen dafiir,
dass das Werk, als Teil der Kirche,
Familie Gottes ist. Wenn wir danach
trachten, einander zu lieben, zu
verstehen, zu verzeihen, zu dienen,
dann werden wir aufgrund der
Gemeinschaft der Heiligen auch sehr
direkt zur Einheit aller Glaubigen
und der ganzen Menschheit
beitragen. Der heilige Josefmaria hat
geschrieben: ,Unser wichtigstes
Apostolat als Christen, das beste
Glaubenszeugnis gegentiber der
Welt, besteht darin, dass wir



innerhalb der Kirche fir eine
Atmosphadre echter Liebe sorgen.
Wenn wir uns nicht wirklich lieben
und stattdessen Anfeindungen,
Verleumdungen und Intrigen Raum
geben, wie kann sich dann jemand
von solchen angeblichen Verkiindern
der frohen Botschaft des
Evangeliums angezogen fiihlen?“**
Ich bitte den Herrn darum, dass wir
Werkzeuge der Einheit in unserem
eigenen Haus sind, im Werk, in der
Kirche und in der ganzen
Gesellschaft.

Die Sorge um die Bruderlichkeit wird
Licht und Warme auch in unsere
Welt tragen, die so oft im Finstern
liegt oder die Kalte der
Gleichgultigkeit erlebt. Unsere
Hauser — die der Assoziierten, der
Supernumerarier und die Zentren
des Werkes — mussen ,,ein helles und
frohes Zuhause“ sein. Sie miissen
offen sein, so dass viele Personen an
ihnen Anteil haben, auch jene, denen



vielleicht die Warme eines solchen
Zuhause fehlt. Das Zeugnis einer
christlichen Familie, die um ihre
Einheit bemiuht ist, so dass jeder
auch trotz seiner Grenzen bereit ist
zu verzeihen, zu lieben und zu
dienen, wird fur viele Orientierung
sein. Wie es vor allem das Haus von
Nazaret war, ist und immer sein
wird. Vergessen wir nicht, was der
heilige Josefmaria uns gesagt hat: ,Zu
dieser Familie gehoren wir.“

Die gut gelebte Briiderlichkeit ist ein
unmittelbares Apostolat. Viele
Menschen werden unsere Liebe
zueinander sehen und so einen
Grund haben, um wie angesichts der
ersten Christen auszurufen: ,,Seht,
wie sie einander lieben.*** Sie
werden sich durch diese christliche
Liebe angezogen fiihlen, ,die eine
gewisse Teilhabe an der unendlichen
Liebe darstellt, die der Heilige Geist
ist“®,



kK 3k

17. Ich komme schon zum Schluss,
um mit euch jene anderen Worte
unseres Vaters zu lesen: ,,Herz,
meine Kinder. Legt das Herz hinein
in den Dienst, den ihr einander
leistet. Wenn die Zuneigung durch
das Allerheiligste Herz Jesu und das
sufSeste Herz Mariens hindurchgeht,
dann erweist die bruderliche Liebe
ihre ganze menschliche und gottliche
Kraft. Sie ermuntert, die Last zu
tragen, sie erleichtert die Birde, sie
sichert die Freude im Kampf. Sie engt
uns nicht ein, sondern kraftigt die
Flugel der Seele, damit sie hoher
aufsteigen kann. Die briiderliche
Liebe, die nicht den eigenen Vorteil
sucht (vgl. 1 Kor 13,5), ermoglicht zu
fliegen, um den Herrn im Geist
freudigen Opfers zu loben.**

Euer Vater

Rom, 16. Februar 2023



1 Papst Franziskus, Audienz,
15.3.2017.

2 HI. Josefmaria, Instruktion, Mai
1935/September 1950, Nr. 75. Wenn
in den Texten, die folgen, der Autor
nicht angegeben wird, handelt es
sich um den hl. Josefmaria.

3 Benedikt XVI., Homilie, 24.4.2005.
4 Im Feuer der Schmiede, Nr. 454.
5 Der Weg, Nr. 463.

6 Hl. Gregor der Grofde, Homilice in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 Brief 15, Nr. 169.

8 HI. Cyprian, De bono patientice, Nr.
15: PL 4, 631 C.

9 Brief 30, Nr. 28.

10 Hirtenbrief, 1.11.2019, Nr. 9.



11 HI. Johannes Chrysostomus,
Comment. in Matthceum, Homilia XIX,
Nr.7: PG 57, 283.

12 Vgl. Die Spur des Simanns, Nr.
804.

13 Brief 15, Nr. 38.
14 AGP, Bibliothek, PO1.

15 Benedikt XVI., Enzyklika Deus
caritas est, Nr. 18.

16 Brief 8, Nr. 4.

17 Papst Franziskus, Enzyklika
Laudato si’, Nr. 228.

18 Im Feuer der Schmiede, Nr. 28.
19 Brief 2, Nr. 15.

20 Brief 11, Nr. 23.

21 Die Spur des Samanns, Nr. 767.

22 Instruktion, 1.4.1934, Nr. 63.



23 Freunde Gottes, Nr. 226.

24 Tertullian, Apologeticum, 39: PL 1,
471.

25 Hl. Thomas von Aquin, Summa
theologie, 1111, q. 24, a. 7 c.

26 Brief 14.2.1974, Nr. 23.
Euer Vater

Rom, 16. Februar 2023

Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Jede Veroffentlichung, ganz oder
teilweise, ist ohne die ausdruckliche
Genehmigung des
Urheberrechtsinhabers untersagt.)




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/pastoralbrief-des-
praelaten-16-februar-2023-
bruederlichkeit/ (20.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/
https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/
https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/
https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-des-praelaten-16-februar-2023-bruederlichkeit/

	Pastoralbrief des Prälaten (16. Februar 2023)

