
opusdei.org

Pastoralbrief
anlässlich des Jahres
der Eucharistie

Bischof Javier Echevarria Prälat
des Opus Dei

04.12.2004

„Die Heiligste Eucharistie enthält ja
das Heilsgut der Kirche in seiner
ganzen Fülle, Christus selbst, unser
Osterlamm und das lebendige Brot.
Durch sein Fleisch, das durch den
Heiligen Geist lebt und Leben schafft,
spendet er den Menschen das
Leben.“(1) Diese geheimnisvolle und



unaussprechliche Äußerung der
Liebe Gottes zu allen Menschen
nimmt einen bevorzugten Platz im
Herzen der Christen ein – und
besonders bei den Kindern Gottes im
Opus Dei. So hat es uns unser
geliebter Vater durch sein Beispiel,
durch seine Verkündigung und durch
seine Schriften gelehrt, als er sagte,
daß die Eucharistie „Mitte und
Wurzel im geistlichen Leben des
Christen ist“(2).

Deshalb hat uns der am vergangenen
Fronleichnamstag angekündigte
Beschluß des Heiligen Vaters, in der
gesamten Kirche ein Jahr der
Eucharistie zu feiern, mit Freude
erfüllt. Diese Zeit beginnt, wie Ihr
wißt, im Oktober mit dem
Internationalen Eucharistischen
Kongreß in Guadalajara (Mexiko)
und endet im Oktober 2005 mit der
ordentlichen Versammlung der
Bischofssynode, die gerade diesem



wunderbaren Sakrament gewidmet
sein wird.

In inhaltlicher Kontinuität mit dem
Jubiläum des Jahres 2000 und im
Geist des Apostolischen Briefes Novo
Millennio ineunte, wünsche ich, daß
wir alle, die der Prälatur
angehörenden Gläubigen, die
Mitarbeiter und all jene, die sich den
Geist des Werkes aneignen wollen,
tagtäglich dem Heiligen Vater zur
Seite stehen und all unsere Kräfte
einsetzen, die Eucharistie immer
mehr als die Herzmitte unserer
ganzen Existenz zu erfahren. Ebenso
rege ich Euch an, in diesem
eucharistischen Jahr – von der
Muttergottes durch das Beten des
Rosenkranzes begleitet und vom
Beispiel des heiligen Josefmaria
angeregt – bewußt zum Tabernakel
hinzugehen, um Jesus, verborgen
unter der Gestalt der Hostie, zutiefst
aufrichtig zu sagen: Adoro te devote!
Nehmen wir uns ernsthaft dieses Ziel



vor, denn unser Leben bemißt sich
nach der Intensität, mit der wir die
Eucharistie verehren.

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas So sehr
hat Gott die Welt geliebt

Wir beginnen mit einem
persönlichen Akt der Anbetung der
Eucharistie, die Anbetung Jesu
Christi selbst ist, denn in diesem
Sakrament sind „wahrhaft, wirklich
und substanzhaft der Leib und das
Blut zusammen mit der Seele und
Gottheit unseres Herrn Jesus Christus
und daher der ganze Christus
enthalten“(3). Jesus ist gegenwärtig,
aber er bleibt unsichtbar, verborgen
unter den Gestalten von Brot und
Wein.(4) „Er ist verborgen im Brot
(…) aus Liebe zu dir.“(5)

Die Liebe, die er seinen Geschöpfen
erweist, ist der Grund, weshalb er in
dieser Welt unter dem Schleier der
eucharistischen Gestalten unter uns



geblieben ist. „Schon als Kind war
mir ganz klar, warum es die
Eucharistie gibt, denn wir alle
kennen dieses Gefühl, bei denen
bleiben zu wollen, die wir lieben.“(6)
Unser Vater betrachtete häufig das
Mysterium der Liebe Christi, dessen
Wohlgefallen es ist, unter den
Menschenkindern zu weilen (vgl. Spr
8,31), der uns nicht als Waisen
zurücklassen will (vgl. Joh 14,18) und
der beschlossen hat, unter uns zu
bleiben bis zum Ende der Welt (vgl.
Mt 28,20). Dabei veranschaulichte er
den Grund zur Einsetzung dieses
Sakramentes mit dem Bild von
Menschen, die sich trennen müssen.
„Sie möchten für immer zusammen
bleiben, aber die Pflicht, irgendeine
Pflicht zwingt sie,
auseinanderzugehen.“ Da sie nicht
anders können, „helfen sie sich mit
Zeichen, etwa mit einem Photo“, aber
„mehr können sie nicht tun, denn
das Tun der Menschen reicht nicht so
weit wie ihr Wollen.“ Jesus Christus



aber, vollkommener Gott und
vollkommener Mensch, überwindet
aus Liebe zu uns diese Grenzen. „Der
Herr kann das, was wir nicht können
… Er hinterläßt uns nicht ein
Zeichen, sondern eine Wirklichkeit:
Er selbst ist es, der bleibt.“(7) Es ist
derselbe, der in Bethlehem aus Maria
geboren wurde, derselbe, der in
Nazareth arbeitete, durch Galiläa
und Judäa wanderte, derselbe, der
gelitten und sich auf Golgotha am
Kreuz geopfert hat, derselbe, der am
dritten Tag glorreich auferstand und
wiederholt seinen Jüngern erschien.
(8)

Der christliche Glaube hat stets diese
Identität bekannt, nicht zuletzt, um
sich der nostalgischen Einstellung
jener zu widersetzen, die als Alibi für
ihre mangelnden christlichen
Überzeugungen einwandten, daß sie
– anders als die ersten Jünger – den
Herrn nicht sähen. Oder auch um
jenen entgegenzutreten, die



vorbrachten, sie würden sich anders
verhalten, wenn sie Jesus in seiner
physischen Gestalt vor sich hätten.
„Wieviele sagen jetzt: ‚Ich möchte
seine Gestalt, sein Gesicht, seine
Kleider, seine Schuhe sehen.’ Nun,
hier siehst du ihn, berührst du ihn,
ißt du ihn. Du willst seine Kleider
sehen; aber er gibt sich dir selbst,
nicht nur, damit du ihn siehst,
sondern ihn berührst und ißt, ihn in
dich aufnimmst. Niemand also
nähere sich mißtrauisch oder lau:
alle sollen mit glühendem Eifer und
wachsam hinzutreten.“(9)

Ein naher Gott

Der heilige Josefmaria hat uns
gelehrt, den Glauben an die
Realpräsenz des Herrn in der
Eucharistie voll anzunehmen, so daß
der Herr wirklich in unser Leben
eintritt. Und wir treten in sein Leben
ein, wir schauen auf ihn und
betrachten ihn mit den Augen des



Glaubens als jemanden, der wirklich
anwesend ist, uns sieht, uns hört und
zu uns spricht; der kommt, um uns
zu suchen, und der sich für uns in
der heiligen Messe darbringt.(10)

Unser Vater kommentierte, daß die
Menschen sich den Herrn gern
vorstellen, „als ob er fern wäre, dort,
wo die Sterne leuchten“, seinen
Geschöpfen fremd, und sie bedenken
nicht, „daß er auch immer an
unserer Seite ist“(11). Vielleicht sind
Euch Leute begegnet, die den
Schöpfer als derart verschieden von
den Menschen ansehen, daß sie
meinen, er kümmere sich nicht um
die kleinen oder größeren Ereignisse,
die das menschliche Leben
ausmachen. Wir aber wissen, daß es
nicht so ist, denn „Gott wohnt in der
Höhe und schaut auf all das Niedrige
herab“ (Ps 137,6, Vg.). In Liebe schaut
er auf jeden von uns, und alles, was
uns betrifft, interessiert ihn.



„Der Gott unseres Glaubens ist nicht
ein entrücktes Wesen, das auf das
Schicksal, auf die Not und das Elend
der Menschen unbeteiligt
herabschaut. Er ist ein Vater, der
seine Kinder so sehr liebt, daß er das
Wort, die zweite Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit, in die Welt
sendet, damit es, Fleisch geworden,
für uns sterbe und uns erlöse. Es ist
derselbe liebende Vater, der uns jetzt
sanft zu Christus hinzieht durch das
Wirken des Heiligen Geistes, der in
unseren Herzen wohnt.“(12) Seine
unendliche Liebe und Anteilnahme
gegenüber einem jeden von uns
haben den Gottessohn dazu geführt,
in der heiligen Hostie zu bleiben,
nachdem er – Mensch geworden –
wie seine Menschenbrüder
gearbeitet und gelitten hat. Er ist
wirklich Emmanuel, Gott mit uns.
„Der Schöpfer neigt sich in einem
Überfluß an Liebe seinen Geschöpfen
zu. Als ob all die vielen Beweise
seiner Barmherzigkeit nicht



genügten, setzt unser Herr Jesus
Christus die Eucharistie ein, damit
wir ihm immer nahe sein können,
und – soweit es hier überhaupt ein
Begreifen gibt – weil die Liebe ihn,
dem nichts ermangelt, antreibt, nicht
ohne uns zu bleiben.“(13)

Akte der Anbetung

Angesichts eines solchen
Geheimnisses des Glaubens und der
Liebe werfen wir uns anbetend
nieder. Eine notwendige Geste, denn
nur so bezeugen wir angemessen
unseren Glauben daran, daß die
Eucharistie Christus ist – wahrhaftig,
real und substantiell gegenwärtig,
mit seinem Leib und Blut, mit seiner
Seele und seiner Gottheit. Außerdem
ist diese Haltung auch angebracht,
insofern nur so unsere Liebe – eine
hingegebene, vollkommene Liebe –
dahin zu gelangen vermag, eine
adäquate Antwort auf die
unergründliche Liebe Jesu zu einem



jeden von uns zu sein (vgl. Joh 13,1;
Lk 22,15). Unsere Anbetung Jesu
Christi im Sakrament umfaßt, da er
Gott ist, die äußere Geste und die
innere Andacht, die Liebe des
Herzens. Das ist kein überkommenes
Ritual, sondern die innere Hingabe
der Person, die sich nach außen
manifestiert. „In der heiligen Messe
beten wir an und erfüllen voll Liebe
die Hauptpflicht des Geschöpfes
gegenüber seinem Schöpfer: Du sollst
den Herrn, deinen Gott, anbeten und
nur ihm dienen (Dt 6,13; Mt 4,10).
Aber unsere Anbetung soll nicht
kühl, äußerlich, knechtisch sein,
sondern innige Wertschätzung und
Hingabe liebender Kinder.“(14)

Die Gesten der Anbetung – wie die
Neigung des Kopfes oder die
Verneigung, die Kniebeuge, das Sich-
Niederwerfen – wollen immer
Ehrfurcht und Zuneigung,
Unterwerfung, den Wunsch nach
Vereinigung und Dienstbereitschaft



ausdrücken, aber keinesfalls
Unterwürfigkeit. Die wahre
Anbetung bewirkt nicht Ferne,
Distanz, sondern liebende
Identifizierung, denn „ein Kind
Gottes begegnet dem Herrn als
seinem Vater: Sein Umgang ist weder
liebedienerische Unterwürfigkeit
noch höfische Ehrerbietung; es ist ein
Umgang voll Aufrichtigkeit und
Vertrauen“(15).

Wie wichtig waren für den heiligen
Josefmaria solche Ausdrucksweisen
der Frömmigkeit, mochten sie auch
noch so unbedeutend erscheinen!
„Welche Eile legen heute alle im
Umgang mit Gott an den Tag! (…)
Hab keine Eile! Führe nicht statt
einer ehrfruchtsvollen Kniebeuge
eine Art Verrenkung aus, die wie
Spott wirkt (…). Mach die Kniebeuge
langsam, ehrfürchtig, gut! Und
während du den Herrn im
Tabernakel anbetest, sag ihm in
deinem Herzen: Adoro te devote,



latens deitas. Verborgener Gott, ich
bete dich an.“(16) Diese kleinen
Aufmerksamkeiten sind voller
Bedeutung, sie offenbaren das feine
Empfinden der Person und das
Format ihres Glaubens und ihrer
Liebe.

Noch bedeutsamer war ihm die
innere Haltung der Liebe, die all die
äußeren Bekundungen
eucharistischer Andacht
durchtränken muß. Die Anbetung
Jesu im Altarssakrament reicht von
der Betrachtung seiner Liebe zu uns
bis hin zu Zeichen der Liebe des
Geschöpfes zu ihm. Diese dürfen sich
aber nicht in Worten erschöpfen –
obwohl auch sie notwendig sind –,
sondern sie sollen sich vor allem in
äußeren und inneren Taten der
Hingabe zeigen: „Wir, jeder von uns,
wollen versuchen, dem Herrn in
unserem Herzen zu sagen, daß nichts
uns von ihm trennen soll, daß sein
wehrloses Sichausliefern unter den



gebrechlichen Gestalten von Brot
und Wein uns freiwillig zu Sklaven
gemacht hat.“(17) Bezugnehmend
auf Johannes von Damaskus erklärt
der heilige Thomas von Aquin, daß in
der wahren Anbetung durch die
äußere leibliche Demütigung die
innere Andacht der Seele, das
Bestreben, sich Gott zu unterwerfen
und ihm zu dienen, ausgedrückt und
angeregt wird.(18)

Wir sollen uns nicht scheuen – im
Gegenteil! –, dem Herrn immer
wieder zu sagen, daß wir ihn lieben
und anbeten, aber es gilt, die
Wahrheit dieser Worte mit Taten der
Unterwerfung und des Gehorsams
seinem Willen gegenüber unter
Beweis zu stellen. „Es gefällt Gott,
unserem Herrn, daß ihr ihm jeden
Morgen, wenn ihr ihn empfangt,
sagt: Herr, ich glaube, daß du es bist;
ich glaube, daß du wirklich unter
den sakramentalen Gestalten
gegenwärtig bist. Ich bete dich an,



ich liebe dich. Und wenn ihr einen
Besuch in der Kapelle macht, sagt es
ihm noch einmal: Herr, ich glaube,
daß du wahrhaft hier zugegen bist.
Ich bete dich an, ich liebe dich. Das
heißt Christus lieben, und so werden
wir ihn täglich mehr lieben. Zeigt
ihm auch während des Tages, daß ihr
ihn gern habt, indem ihr folgendes
bedenkt: Aus Liebe zu Jesus im
Tabernakel werde ich meine Arbeit
gut bis zu Ende führen.“(19)

Tibi se cor meum totum
subiicit,quia, te contemplans,
totum deficit. Staunen vor dem
Geheimnis der Liebe

Wie oft hat unser Vater mit Blick auf
die Hingabe des Herrn in der
Eucharistie gesagt: „Für dich ist er
da“. „Er hat sich bis zum Äußersten
erniedrigt aus Liebe zu dir.“(20)
Wenn das gläubige Herz eine solche
Liebe betrachtet, ist es wie vom Blitz
getroffen, voller Staunen, und es



wünscht seinerseits, sich dem Herrn
ganz hinzugeben: „Ich kann über
dieses Geheimnis der Liebe nur
staunen.“(21) Pflegen wir dieses
Empfinden, diese Haltung von
Verstand und Willen, damit wir uns
nicht daran gewöhnen, sondern
immer das schlichte Gemüt eines
Kindes bewahren, das voll
staunender Bewunderung auf alles
schaut, was sein Vater ihm schenkt.
Und sagen wir in tiefer Dankbarkeit:
„Danke, Jesus, danke, daß du dich so
weit herabgelassen hast, um alle
Bedürfnisse unseres armen Herzens
zu stillen.“(22) Und als logische
Konsequenz brechen wir aus in
einen Lobgesang auf unseren Vater
Gott, der seine Kinder mit dem Leib
und Blut seines Sohnes hat nähren
wollen. Und wir verharren in diesem
Lobgesang, wohl wissend, daß er
immer unzureichend sein wird.(23)

Jesus ist in der Eucharistie geblieben,
um unsere Schwachheit, unsere



Zweifel, unsere Befürchtungen und
Ängste zu heilen; um unsere
Einsamkeit, unser Zaudern und
unsere Mutlosigkeit aufzuheben; um
uns auf dem Weg zu begleiten und
im Kampf zu stützen. Vor allem aber,
um uns zu lehren, wie man liebt, und
uns in Liebe an sich zu ziehen.
„Wenn ihr bei der Aussetzung des
Allerheiligsten die heilige Hostie
betrachtet, schaut auf die Liebe, auf
die Zärtlichkeit Christi. Ich erkläre es
mir aufgrund meiner Liebe zu euch
so: Könnte ich weit weg bei meiner
Arbeit und gleichzeitig bei euch sein,
wie gerne täte ich das. Nun, Christus
kann es. Und er, dessen Liebe
unendlich tiefer ist als die Liebe aller
Menschenherzen zusammen, hat
unter uns bleiben wollen, damit wir
uns immer mit seiner heiligen
Menschheit vereinigen können. Er
will uns helfen, uns trösten, uns
stärken, uns treu machen.“(24)



„Meine Gedanken sind nicht eure
Gedanken, und eure Wege sind nicht
meine Wege – Spruch des Herrn. So
hoch der Himmel über der Erde ist,
so hoch erhaben sind meine Wege
über eure Wege und meine
Gedanken über eure Gedanken.“ (Jes
55,8–9). Die Logik der Eucharistie
übersteigt jede menschliche Logik,
nicht nur weil die Gegenwart Christi
unter den sakramentalen Gestalten
ein Geheimnis ist, das wir mit
unserem Verstand nie voll erfassen
werden, sondern auch weil die
Hingabe Christi in der Eucharistie
die Kleinheit des menschlichen
Herzens, ja die Kleinheit aller
menschlichen Herzen zusammen,
vollständig übersteigt. Dem
Fassungsvermögen unseres
Verstandes kann eine solche
Großzügigkeit in der Tat
unbegreiflich scheinen, denn sie ist
meilenweit entfernt von all den
großen oder kleinen Egoismen, die
uns so oft befallen.



„Eine so grenzenlose ,Torheit‘ der
Liebe wie die Jesu hat es niemals
zuvor gegeben und wird es niemals
wieder geben. Denn kann man sich
eine größere Torheit vorstellen als
seine Hingabe – die Art, wie er sich
hingibt und an wen?

Es wäre schon sehr viel gewesen,
hätte er als wehrloses Kind unter uns
bleiben wollen. Auch Bösewichter
hätten dann wohl Rührung
empfunden und es nicht gewagt, ihn
zu mißhandeln. Ihm aber war das zu
wenig: Er suchte die äußerste
Erniedrigung, die letzte Hingabe, und
wurde so zur Speise für uns, zu Brot.

Du göttlicher Tor! Wie behandeln
dich die Menschen! … Und ich?“ (25)

Es tut not, das Herz zu weiten, um
sich Jesus im Sakrament zu nähern.
Natürlich bedarf es des Glaubens;
aber um eine eucharistische Seele zu
sein, ist es auch nötig, „lieben zu
lernen“, zu lernen, „sich an andere



zu verschenken“, um bei all unserer
Erbärmlickeit die Hingabe Christi an
jeden und an alle nachzuahmen. Als
Frucht seiner persönlichen
Erfahrung hat uns der heilige
Josefmaria anvertraut: „Wie oft wir
den Herrn im Tabernakel aufsuchen,
das hängt von zwei Impulsen ab:
vom Glauben und von der
Herzenswärme, von dem Verlangen,
die Wahrheit zu sehen und sie zu
lieben.“(26)

In der „Schule“ des heiligen
Josefmaria

Unser Vater hat seit seiner Jugend die
Liebe des im Sakrament anwesenden
Christus tief empfunden, denn er
hatte einen großen Glauben – „den
man durchschneiden könnte“,
pflegte er zu sagen – und war fähig
zu lieben. Er konnte sich wirklich als
„Beispiel eines Menschen, der zu
lieben versteht“ hinstellen. Deshalb
hat ihm die „Torheit aus Liebe“, die



Christus durch seine Hingabe in
diesem Sakrament beweist, „das
Herz gefangengenommen“. Er
erfaßte, welches Höchstmaß an
demütiger Selbsterniedrigung der
Herr aus zarter und zugleich starker
Liebe zu einem jeden von uns auf
sich genommen hat. Eben deshalb
auch erwiderte er diese Liebe, ohne
sich in die Anonymität zu flüchten.
Er fühlte sich von Christus, der sich
in der Eucharistie für ihn und alle
darbringt, unmittelbar
angesprochen. Und so konnte er, den
Blick auf das heilige Meßopfer
gerichtet, schreiben: „‚Unsere‛ Messe,
Jesus …“(27)

Gehen wir Tag für Tag diesen Weg
unseres geliebten Gründers, bitten
wir den Herrn oft wie die Apostel
und wie der heilige Josefmaria: 
adauge nobis fidem! Lernen wir also
„in der Schule von Mariano“
beständig für die anderen dazusein,
angefangen bei jenen, die um uns



leben. Die wache Aufmerksamkeit
einer opferbereiten Liebe wird uns
befähigen, selbst in das Mysterium
der eucharistischen Liebe
einzutreten und uns eng mit dem
Opfer Christi zu vereinen.
Gleichzeitig wird uns die Liebe zum
Herrn im Allerheiligsten Sakrament
dazu führen, allen Menschen zu
dienen – und zwar ohne daß es
auffällt oder lästig wird, sondern
unbemerkt, wie er es tat. „Aus Liebe
und um uns die Liebe zu lehren, kam
Jesus auf die Erde und blieb unter
uns in der Eucharistie.“(28)

Unser persönliches Verhalten soll
vom oblatus est quia ipse voluit (Jes
53,7, Vg.) Jesu geprägt sein, von der
festen inneren Entschlossenheit, sich
an die geliebte Person zu
verschenken und zu erfüllen, was sie
erwartet und erbittet. Dazu brauchen
wir ein reines Herz, voll guter
Regungen und frei von all den
Verirrungen, die ein außer Kontrolle



geratenes Ich mit sich bringt. „Die
äußeren Zeichen der Liebe müssen
im Herzen ihren Ursprung haben
und sich dann im Zeugnis eines
christlichen Verhaltens fortsetzen.
(…) Unsere Worte sollen wahr, klar
und angemessen sein; Worte, die zu
trösten und zu helfen vermögen, und
vor allem Worte, die den anderen
das Licht Gottes bringen
können.“(29)

Wirklich eucharistische Seelen zu
sein beschränkt sich nicht auf die
treue Beobachtung einiger
Zeremonien, mögen diese auch noch
so unentbehrlich sein. Es umfaßt
vielmehr die Ganzhingabe des
Herzens und des Lebens aus Liebe zu
dem, der uns in grenzenloser
Großzügigkeit sein Leben schenkte
und weiter schenkt. Lernen wir von
unserer Lieben Frau die Demut und
die rückhaltlose Verfügbarkeit, um
Christus zu lieben, ihn aufzunehmen
und ihm zu dienen. Betrachten wir



oft, wie unser geliebter Vater es uns
nahelegte, daß Maria „ohne Makel
empfangen wurde, um in ihrem
Schoß Christus zu tragen“. Und
stellen wir uns der Frage, mit
welcher er diese Aufforderung
abschloß: „Wenn die Danksagung
dem Unterschied zwischen Gabe und
Verdienst entsprechen soll, sollten
wir angesichts dieser Tatsache nicht
den ganzen Tag in eine ständige
Eucharistie verwandeln?“(30)

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur Mit
dem Licht des Glaubens

Wie offenkundig ist das Scheitern
der Sinne angesichts des
Allerheiligsten Altarssakramentes!
Die sinnenhafte Erfahrung, die ja der
natürliche Weg ist, damit der
Verstand erkennt, was die Dinge
sind, reicht hier nicht. Allein das
Hören rettet den Menschen vom
Schiffbruch der Sinne angesichts der



Eucharistie. Allein durch das Hören
des Wortes Gottes – das offenbart,
was der Verstand nicht durch die
Sinne wahrnimmt – und durch seine
gläubige Annahme gelangt man zu
der Erkenntnis, daß die Substanz
nicht Brot ist, wie es scheint, sondern
der Leib Christi, und nicht Wein,
sondern das Blut des Erlösers.

Auch der Verstand wird
verunsichert, denn es gelingt ihm
nicht – und es wird ihm nie gelingen
– zu erfassen, wie unter dem
sinnenhaft Feststellbaren – den
Gestalten von Brot und Wein – die
substantielle Realität Leib und Blut
Christi ist. „Was das Auge nicht kann
sehen, der Verstand nicht kann
verstehen, sieht der feste Glaube
ein.“(31)

Dank der göttlichen Tugend des
Glaubens gelangt man zu einer
Gewißheit, die nach den Maßstäben
der menschlichen Vernunft



unmöglich ist. „Herr, ich glaube fest.
Danke, daß du uns den Glauben
geschenkt hast! Ich glaube an dich,
an dieses Wunder der Liebe, das
deine reale Gegenwart unter den
eucharistischen Gestalten nach der
Konsekration ist – auf dem Altar und
in den Tabernakeln, wo du
aufbewahrt wirst. Ich glaube es
stärker, als wenn ich dich mit
meinen eigenen Ohren hören würde,
mehr als wenn ich dich mit eigenen
Augen sehen oder dich mit meinen
Händen berühren würde.“(32)

„Wenn wir an Jesus glauben, wenn
wir an die Realpräsenz unter den
Gestalten von Brot und Wein
glauben, wird unser ganzer Glaube
wirksam.“ Glaube an die Macht des
Schöpfers; Glaube an Jesus, der sagt:
„Das ist mein Leib“, und dann
hinzufügt: „Das ist der Kelch meines
Blutes“; Glaube an das
unaussprechliche Wirken des
Heiligen Geistes: Er beteiligte sich am



Werk der Menschwerdung des
Wortes im jungfräulichen Schoß
Marias, und er beteiligt sich an der
wunderbaren eucharistischen
Verwandlung, an der
Transsubstantiation.

Glaube an die Kirche, die uns lehrt:
„Weil aber Christus, unser Erlöser,
sagte, das, was er unter der Gestalt
des Brotes darbrachte (vgl. Mt 26,26–
29; Mk 14,22–25; Lk 22,19f; 1 Kor
11,24–26), sei wahrhaft sein Leib,
deshalb hat in der Kirche Gottes stets
die Überzeugung geherrscht, und
dieses heilige Konzil erklärt es jetzt
von neuem: durch die Konsekration
des Brotes und Weines geschieht eine
Verwandlung der ganzen Substanz
des Brotes in die Substanz des Leibes
Christi, unseres Herrn, und der
ganzen Substanz des Weines in die
Substanz seines Blutes. Diese
Wandlung wurde von der heiligen
katholischen Kirche treffend und im



eigentlichen Sinne
Wesensverwandlung genannt.“(34)

Auf der Linie dieses Konzils und der
ganzen Tradition hat das
nachfolgende Lehramt erneut
bekräftigt: „Jede theologische
Erklärung, die sich um das
Verständnis dieses Geheimnisses
bemüht, muß, um mit unserem
Glauben übereinstimmen zu können,
daran festhalten, daß Brot und Wein
der Substanz nach, unabhängig von
unserem Denken, nach der
Konsekration zu bestehen aufgehört
haben, so daß nunmehr der
anbetungswürdige Leib und das
anbetungswürdige Blut unseres
Herrn vor uns gegenwärtig sind
unter den sakramentalen Gestalten
von Brot und Wein.“(35)

Ich empfehle euch, besonders in
diesem Jahr der Eucharistie, einige
der wichtigsten Dokumente des
Lehramtes über das Allerheiligste



Altarssakrament neu zu lesen und zu
betrachten.(36) Nehmen wir mit
inniger Dankbarkeit diese
ehrwürdigen Texte auf und
bekräftigen wir unsere obedientia
fidei zum Wort Gottes, das uns in
diesen Aussagen mit einer von Jesus
Christus stammenden Autorität
überliefert wird.

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius. Worte
des Lebens

Unser Glaube gründet auf den
Worten des Herrn selbst. Die Kirche
hat sie immer so verstanden,
nämlich wörtlich, das heißt im ganz
realen Sinn. Nach der wunderbaren
Vermehrung der Brote und Fische
erklärte der Herr: „Ich bin das
lebendige Brot, das vom Himmel
herabgekommen ist. Wer von diesem
Brot ißt, wird in Ewigkeit leben. Das
Brot, das ich geben werde, ist mein
Fleisch, (ich gebe es hin) für das



Leben der Welt“ (Joh 6,51). Er sprach
nicht in Bildern. Wenn es so gewesen
wäre, hätte er sie anders erklärt, als
er feststellte, daß viele an diesen
Worten Anstoß nahmen. Aber er tat
es nicht. Vielmehr bekräftigte er von
neuem: „Wer mein Fleisch ißt und
mein Blut trinkt, hat das ewige
Leben, und ich werde ihn
auferwecken am Letzten Tag. Denn
mein Fleisch ist wirklich eine Speise,
und mein Blut ist wirklich ein
Trank“ (Joh 6, 54-55). Um die
Vorstellung auszuschließen, er
würde sich ihnen als materielle,
sinnlich wahrnehmbare Nahrung
anbieten, fügte er hinzu: „Der Geist
ist es, der lebendig macht; das Fleisch
nützt nichts. Die Worte, die ich zu
euch gesprochen habe, sind Geist
und sind Leben“ (Joh 6,63).

Es sind Worte des Verbum spirans
amorem: Worte der Liebe, die zur
Liebe hinführen, weil sie die Liebe
Gottes zu den Menschen offenbaren;



sie sind Verkündigung der Frohen
Botschaft: „Die Dreifaltigkeit ist ganz
in Liebe dem Menschen
zugetan.“(38) Sollte sie sich dann
gegenüber unseren Angelegenheiten
gleichgütig verhalten? Sollte sie uns
nicht beistehen, wenn es nottut?
„Zion sagt: ‚Der Herr hat mich
verlassen, Gott hat mich vergessen.‘
Kann denn eine Frau ihr Kindlein
vergessen, eine Mutter ihren
leiblichen Sohn? Und selbst wenn sie
ihn vergessen würde: ich vergesse
dich nicht“ (Jes 49,14–15). Solche
Anteilnahme, solche Fürsorge für
jeden von uns erreicht uns mit der
Menschwerdung des Wortes durch
sein menschliches Herz. „Er erbarmt
sich der Hungernden und Leidenden,
aber vor allem der Unwissenden. Als
Jesus ans Land stieg, sah er eine
große Volksmenge und fühlte
Erbarmen mit ihnen, denn sie waren
wie Schafe ohne Hirten. Und er
belehrte sie über vieles (Mk
6,34).“(39)



Eine Haltung des Vertrauens

Auf der Ebene der Natur ist es
logisch, die Bedeutung der Erfahrung
durch die Sinne hervorzuheben, sie
begründet ja die Wissenschaft und
das Wissen. Dennoch: wenn unsere
Augen „am Irdischen kleben“, tritt
mit Leichtigkeit und fast wie
selbstverständlich ein, was unser
Vater so beschrieb: „Die Augen der
Seele trüben sich, der Verstand hält
sich allein für fähig, alles zu
verstehen, ohne Gott in Betracht zu
ziehen. (…) Die menschliche
Vernunft hält sich für die Mitte des
Universums; sie berauscht sich noch
einmal an dem ihr werdet wie Götter
sein (Gen 3,5), und indem sie sich in
sich selbst verliebt, wendet sie sich
von der Liebe zu Gott ab.“(40) In
einer Zeit, die „in der ganzen Welt
ein Klima fördert, das alles auf den
Menschen bezieht; in einer
materialistisch geprägten Umwelt,
die die übernatürliche Berufung des



Menschen nicht kennt“(41), sollen
wir eine Einstellung der Offenheit
gegenüber den Mitmenschen, ein
vernünftiges Vertrauen auf das Wort
anderer selbst pflegen und um uns
verbreiten.

Vorhin habe ich angemerkt, daß es,
um das „Sakrament der
verschwenderischen Großzügigkeit
Gottes“(42) zu begreifen, nötig sei,
„lieben zu lernen“; bedenkt auch,
daß es ebenso nötig ist, „hören zu
lernen“ und vor allem auf Gott und
auf seine Kirche zu vertrauen. Der
Glaube an Jesus im Allerheiligsten
Sakrament ist ja zugleich
Unterwerfung und Erhebung des
Verstandes; er wird uns von der
unseligen Spirale befreien, die uns
von Gott und auch von den
Mitmenschen entfernt. Er wird uns
vor „der umfassenden
Aufgeblasenheit“ beschützen, die
„das schlimmste Übel“(43) ist. Den
Verstand vor dem unerschaffenen



Wort, verborgen unter der Gestalt
des Brotes, zu beugen, ist auch
hilfreich, damit wir uns nicht
ausschließlich auf die Sinne und auf
unser Urteil verlassen. Es wird in uns
die Autorität Gottes festigen, der
weder irrt noch irren kann.

Im Tabernakel verbirgt sich die
Stärke, das zuverlässigste Heilmittel
gegen Zweifel, Ängste und
Spannungen.(44) Dies ist das
Sakrament des Neuen, des ewigen
Bundes, der letzten und endgültigen
Neuheit, denn es ist unmöglich, sich
noch mehr hinzugeben. Ohne
Christus wäre der Mensch – wäre die
Welt – im Dunkel. Auch das Leben
eines Christen verdunkelt sich
zunehmend, wenn er sich vom Herrn
trennt. Dieses Sakrament
verscheucht mit seiner definitiven
Neuheit für immer das Alte, den
Unglauben und die Sünde. „Alles
Vergängliche, alles Schädliche, alles
Untaugliche – Mutlosigkeit,



Mißtrauen, Traurigkeit, Feigheit –
müssen wir von uns werfen. Die
heilige Eucharistie erfüllt die Kinder
Gottes mit neuem Leben aus Gott,
und wir müssen darauf in novitate
sensus (Röm 12,2), mit einer
Erneuerung unseres ganzen
Empfindens und unseres ganzen
Tuns antworten. Uns ist eine neue
Quelle der Kraft gegeben, eine starke
Wurzel, die in Christus eingesenkt
ist.“(45)

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas. Mit
Christus auf dem Kalvarienberg

Die Feier der Eucharistie versetzt uns
auf den Kalvarienberg, „weil in
diesem göttlichen Opfer, das in der
Messe vollzogen wird, jener selbe
Christus enthalten ist und unblutig
geopfert wird, der auf dem Altar des
Kreuzes ein für allemal sich selbst
blutig opferte (vgl. Hebr 9,27) (...).
Denn die Opfergabe ist ein und



dieselbe; derselbe, der sich selbst
damals am Kreuze opferte, opfert
jetzt durch den Dienst der Priester;
allein die Weise des Opferns ist
verschieden.“(46) Zum Kalvarienberg
haben wir Zutritt „nicht nur durch
ein glaubensvolles Gedenken,
sondern auch in einem aktuellen
Kontakt, denn dieses Opfer kehrt als
gegenwärtiges wieder. Es dauert auf
sakramentale Weise in jeder
Gemeinschaft fort, die es durch die
Hände des geweihten Priesters
darbringt.“(47)

Auf Golgotha hängt an einem
anderen Kreuz, aber nahe bei Jesus,
Dimas, der gute Schächer. Mit ihm
verbindet uns, daß wir vor derselben
Person stehen wie er und am selben
dramatischen Ereignis teilnehmen.
Ebenso verbindet uns – real oder
dem Wunsche nach – der tiefe
Glaube an diese Person. Dimas
glaubte, daß Jesus das Reich Gottes
brachte, und reumütig wünschte er,



mit Christus in diesem Reich zu sein.
Wir glauben ebenfalls, daß er Gott
ist, der Sohn Gottes, der zu unserem
Heil Mensch wurde. Wir
unterscheiden uns jedoch von jenem
reuigen Sünder darin, daß er die
Menschheit Christi sah, nicht aber
seine Gottheit, während wir im Jesus
des allerheiligsten Sakraments weder
das Gottsein noch das Menschsein
erblicken.

Der reuige Schächer.

Im Unterschied zum anderen
Schächer gab Dimas seine Sünden zu,
nahm die für seine Untaten
verdiente Strafe an und bekannte die
Heiligkeit Jesu: „Dieser aber hat
nichts Unrechtes getan“ (Lk 23,41).
Auch wir bitten den Herrn, er möge
uns in sein Reich aufnehmen. Damit
wir ihn ganz rein empfangen
können, bekennen wir unsere
Verfehlungen und bitten ihn um
Vergebung. Wenn nötig, werden wir



auch gemäß der Lehre der Kirche
mit echter Reue zum Bußsakrament
gehen: „Wenn es sich nicht ziemt,
daß einer zu irgendwelchen heiligen
Verrichtungen anders hinzutrete als
heilig, so muß sich sicherlich (…)
jener (Christ) um so gewissenhafter
davor hüten, ohne große Ehrfurcht
und Heiligkeit zu seinem Empfang
hinzutreten, zumal da wir bei dem
Apostel jene schreckensvollen Worte
lesen: ‚Wer unwürdig ißt und trinkt,
ißt und trinkt sich das Gericht, wenn
er nicht den Leib des Herrn
unterscheidet’ (1 Kor 11,29). Deshalb
muß sich derjenige, der
kommunizieren will, sein Gebot ins
Gedächtnis zurückrufen: ‚Es prüfe
aber der Mensch sich selbst’ (1 Kor
28). Die kirchliche Gepflogenheit
aber erklärt, daß diese Prüfung
notwendig ist, so daß keiner, der sich
einer Todsünde bewußt ist, so sehr er
sich auch reuevoll erscheinen mag,
ohne vorausgeschickte sakramentale



Beichte zur heiligen Eucharistie
hinzutreten darf.“(48)

Die Demut des gekreuzigten Herrn
verscheuchte bei Dimas jeden Anflug
von Stolz, machte ihn zur
sanftmütigen Annahme des Leidens
bereit und ließ ihn die Versuchung
zur Rebellion zurückweisen. „Demut
Jesu: in Bethlehem, in Nazareth, auf
Kalvaria. Aber mehr Demütigung
und Erniedrigung in der heiligen
Hostie; mehr als im Stall, als in
Nazareth und als am Kreuz.“(49)
Ahmen wir den latro poenitens in
seiner Demut nach – zumal das
Beispiel der Erniedrigung, das wir
durch den Glauben in der
Eucharistie erkennen, noch tiefer ist
als jenes, das Dimas mit eigenen
Augen auf dem Kalvarienberg sah.
Wenn sich das „Ich“ hochmütig
erhebt und auf seine Rechte –
Bequemlichkeit, Sinnlichkeit,
Anerkennung, Dankerweise – pocht,
dann wenden wir das Heilmittel an:



schauen wir auf den Gekreuzigten,
gehen wir zum Tabernakel, nehmen
wir auf sakramentale Weise am
Opfer Christi teil. Dies war die
Schlußfolgerung unseres Vaters am
Ende des erwähnten Punktes aus
dem Weg: „Wie sehr muß ich deshalb
die Messe lieben!“(50)

Lehrstuhl aller Tugenden

Thomas von Aquin schreibt, Christus
am Kreuz lebe uns vorbildlich jede
Tugend vor: „Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vita
nostra“(51) – es genügt, die Augen
dem Gekreuzigten zuzuwenden, um
alles für unser Leben Nötige zu
erlernen. Und der Heilige bekräftigt:
„Nullum enim exemplum virtutis
abest a Cruce“(52) – da fehlt kein
Beispiel irgendeiner Tugend, es gibt
sie reichlich für jede einzelne:
Starkmut, Geduld, Demut, Loslösung,
Nächstenliebe, Gehorsam,



Verachtung irdischer Ehren, Armut,
Hingabe …

Das Gleiche können wir von der
Eucharistie sagen. Sie ist in erster
Linie Lehrstuhl der Liebe und der
Demut. Aber durch diese göttliche
Gabe können wir auch in allen
anderen christlichen Tugenden
wachsen: „In der Eucharistie und im
Gebet lernen wir, unser Leben in
einen frohen Dienst an allen
Menschen zu verwandeln: Dienen,
indem wir herrschen; in Freiheit
gehorchen, weil wir gehorsam sein
wollen; die Einheit unter Achtung
der Verschiedenheit suchen, die
Unterschiede durch Einswerden
überbrücken.“(53)

Der eucharistische Herr erweist sich
vor allem als Lehrmeister der
Tugenden, die tagtäglich – bei der
Arbeit und im Familienleben, in der
Normalität des Alltags – gepflegt
werden müssen: warten können,



offen sein für alle, immer zur
Verfügung stehen … Sein Schweigen
ist besonders für solche beredt, die –
wie wir – die Heiligkeit nel bel mezzo
della strada, in tausend scheinbar
unwichtigen Beschäftigungen
suchen.

Aus der Stille seines Lehrstuhls
macht uns der Herr deutlich, daß der
schlichte Ablauf eines alltäglichen
Lebens ständig Anlaß zur Heiligung
und zum Apostolat bietet, daß er die
ganze Fülle und Kraft Gottes
einschließt, der in jedem Augenblick
mit uns zu sprechen sucht und sich
sogar für jedes Haar seines
Geschöpfes interessiert (vgl. Mt
10,29).

Die Betrachtung Christi im
Sakrament lehrt uns die Bedeutung
der lauteren Absicht und die
Notwendigkeit, keinen anderen
Wunsch zu haben als den Willen
Gottes zu erfüllen. Und das heißt



konkret, uns den Menschen zu
widmen, damit sie in den Himmel
kommen. Da wird uns klar, wie
entscheidend es ist, daß wir für die
anderen da sind, uns im Dienst an
unseren Mitmenschen diskret und
geduldig verausgaben. Das geschieht
durch kleine, aber spürbare Taten
der Freundschaft und der Zuneigung,
durch die Bereitschaft, ihnen Zeit zu
schenken, und durch ein großes
Herz, das für jeden ein passendes
Wort, hilfreichen Rat und Trost weiß,
aber auch zu orientieren vermag
durch ein klärendes Wort zu
Glaubensfragen und eine
brüderliche Zurechtweisung.

„Er erniedrigt sich zu allem, erträgt
alles, unterwirft sich allem – dem
Frevel, Gotteslästerungen, der kalten
Gleichgültigkeit so vieler Menschen
–, wenn er dafür nur einem
Menschen – auch wenn es tatsächlich
nur ein einziger wäre – die
Möglichkeit bieten kann, ihn für das



Schlagen des göttlichen Herzens in
seiner durchstoßenen Brust
empfänglich zu machen.“(54)

Sich für die anderen einsetzen

Angesichts der Realpräsenz Christi
im Tabernakel wird verständlich, wie
ungeheuer wirksam das „Sich-
Verbergen und Verschwinden“ ist. Es
ist kein dolce far niente, es bedeutet
nicht, sich von den anderen
abzukapseln oder keinen Einfluß
mehr zu nehmen auf unsere
Umgebung und auf die Ereignisse im
eigenen familiären, beruflichen oder
gesellschaftlichen Umfeld. Vielmehr
zielt diese Haltung darauf, Gott alle
Ehre zu geben und die anderen unter
Respektierung ihrer Freiheit zu Gott
hin zu „drängen“, aber dies nicht mit
aufwendiger Anstrengung, sondern
durch den „Zwang“ der eigenen
Hingabe und der froh und großzügig
gelebten Tugend.



Wenn wir auf den Herrn im
Sakrament schauen, geht uns auf,
wie gut und angebracht es ist, selbst
„Brot zu werden“, so daß die
anderen sich auf ihrem Weg zur
Heiligkeit von unseren Gaben – von
unserem Gebet, von unserem Dienst,
von unserer Freude – ernähren
können. Und wir überzeugen uns
von der Notwendigkeit des
„verborgenen und schweigenden
Opfers“(55) ohne Spektakel und
großspuriges Getue. „Jesus hat in der
Eucharistie bleiben wollen aus Liebe
… dir zuliebe.

Er blieb im Sakrament, obwohl er
wußte, wie die Menschen ihn
empfangen würden … auch wie du
ihn empfängst.

Er blieb, um dir Speise zu sein, um
mit dir sprechen zu können, wenn
du ihn aufsuchst. Und damit durch
die Nähe zu ihm im Gebet vor dem
Tabernakel und bei der Kommunion



deine Liebe zu ihm immer mehr
wächst und du dazu beiträgst, daß
viele Menschen ihn finden.“(56)

In der Eucharistie zeigt uns Jesus mit
göttlicher Beredsamkeit, wie wir uns
– um ihm ähnlich zu sein – ohne
Einschränkungen hingeben müssen,
so daß unser irdischer Weg zum
Dienst an den anderen wird. „Du
wirst heilig werden, wenn du echte
Liebe hast: wenn du tust, was den
anderen Freude macht –
vorausgesetzt, es stellt keine
Beleidigung Gottes dar –, auch wenn
es dir manchmal schwerfällt.“(57)

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
poenitens. Das Maß unserer
Zerknirschung

Kehren wir zum Geschehen auf dem
Kalvarienberg zurück. Wir hören die
Bitte des guten Schächers, die
unserem Vater beim Betrachten des
Adoro te devote so tief ergriff. „Peto



quod petivit latro poenitens … Und
immer wieder ergreift mich dieses
Vorbild: so zu bitten wie der
reumütige Schächer!

"Als verdient nahm er die grausame
Strafe an … Und mit einem einzigen
Wort gewann er sich das Herz Christi
und öffnete sich die Tore des
Himmels.“(58)

Besonders in den letzten Jahren
verließ sich unser Vater angesichts
der Nöte der Kirche ganz auf das
göttliche Erbarmen und erbat von
Gott Verständnis und Liebe für sich
und alle Menschen. Er führte keine
Verdienste an, die er auch gar nicht
zu besitzen meinte, sondern sagte
mit voller Überzeugung: „Alles hat
Gott gemacht.“ Auch berief er sich
nicht auf Gründe der Gerechtigkeit,
um vom Herrn Hilfe in den
mannigfaltigen Drangsalen und
Prüfungen zu erlangen. Er suchte
seine Zuflucht einzig und allein im



göttlichen Erbarmen. Der Glaube an
Christus führte ihn auf den Weg der
Zerknirschung und zu einer
beständigen freudigen Bekehrung.
Dies war die Logik unseres Vaters,
der sicher war, cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies (Ps
50 [51],19) – Gott verschmäht ein
zerbrochenes und zerschlagenes
Herz nicht.

Jetzt, da wir uns auf seine
Fürsprache vom Himmel her stützen,
ist es an uns, diesen Rhythmus von
Glauben und Reue aufzunehmen, der
das untrügliche Kennzeichen echten
inneren Lebens ist. Der Umgang mit
dem Herrn in der Eucharistie wird
auf vielfache Weise unsere Hoffnung
und unser Vertrauen auf das
Erbarmen Gottes stärken; unter
anderem wird er uns helfen, unsere
Erbärmlichkeiten aufzudecken und
sie zum Kreuz Christi zu bringen, das
wir durch den Kampf gegen die
Fehler und Schwächen, die unser



Leben kennzeichnen, als
Siegeszeichen aufrichten.

Vertrauen auf das Erbarmen Gottes

Dimas fand das Erbarmen und die
Gnade Gottes dadurch, daß er seinen
früheren Beruf – Leute überfallen
und bestehlen – umwandelte: Von
Glauben und echter Reue bewegt,
überfiel er am Kreuz Christus, stahl
ihm das Herz und trat mit ihm in die
Herrlichkeit ein. Unser Vater hat uns
„die liebevolle Angewohnheit,
Tabernakel zu ‚bestürmen‘“(59)
weitergegeben. Vor allem hat er uns
gelehrt, unsere geheiligte Arbeit mit
der Selbstdarbringung Jesu in der
heiligen Messe zu verbinden und so
mit der aus seinem Opfer
strömenden Kraft zu arbeiten.

Die Erfahrung des latro poenitens ist
auch unsere eigene Erfahrung: wir
erwarten unsere Heiligung vom
Erbarmen des Herrn. Und als
Konsequenz wird sich die Gnade der



Vergebung, die er uns zuteil werden
läßt, in unserem brüderlichen
Umgang mit allen widerspiegeln;
denn die Heiligkeit – die
Vollkommenheit – hängt unmittelbar
mit der Barmherzigkeit zusammen.
Unser Herr sagt es deutlich: „Ihr sollt
also vollkommen sein, wie es auch
euer himmlischer Vater ist“ (Mt 5,48);
und: „Seid barmherzig, wie es auch
euer Vater ist!“ (Lk 6,36)

Aber stets müssen wir uns
vergegenwärtigen, daß
„Barmherzigkeit mehr ist als bloßes
Mitleid: Sie ist Überfluß der Liebe
und bringt Überfluß an Gerechtigkeit
hervor“(60). Sie übersetzt sich in
Hingabe und Widmung an den
Nächsten nach dem Beispiel des
guten Samariters; ohne die eigenen
Pflichten zu vernachlässigen, aber
entschlossen, auf eine gewisse
Bequemlichkeit und auf kleine – oder
auch nicht so kleine – persönliche
Pläne und Vorlieben zu verzichten.



„Der Barmherzige hat ein Herz, das
feinfühlig empfindet und mit einer
starken, opferbereiten, großzügigen
Liebe antwortet.“(61)

So verstanden läßt sich diese aktive
Haltung des Geistes in analogem Sinn
auch auf den Gottmenschen Jesus
Christus richten. Natürlich wäre es
absurd, würden wir unsere
Barmherzigkeit auf Gott selbst
beziehen; jedoch können wir sie auf
Christus als Mensch richten, denn er
selbst hat uns gesagt, das an seinen
Menschenbrüdern – auch an den
Geringsten (vgl. Mt 25,40) – geübte
Erbarmen schließe in seinen Augen
ihn selber ein. Außerdem können
wir unsere Barmherzigkeit in
gewissem Sinne – als Sühne – auf die
im Tabernakel verborgene
Menschheit Jesu richten. Dort ist er
„der Große Einsame“. Und es ist ein
Akt der Liebe und der Frömmigkeit,
ihn dort aufzusuchen, in jenem
„Gefängnis aus Liebe“, wo er „in



freiwilliger Gefangenschaft
eingeschlossen“(62) ist, weil er bis
zum Ende bei uns bleiben möchte.

Wie viele Chancen haben wir, „ihn
gut zu behandeln“, ihm Gesellschaft
zu leisten, ihm unsere Liebe zu
zeigen! Der heilige Josefmaria
ermunterte uns dazu: „Christus,
zugegen im Sakrament, der du uns
voller Liebe in so vielen verlassenen
Tabernakeln erwartest, ich bitte dich,
daß wir dich in denen unserer
Zentren immer ‚gut‘ behandeln
mögen. Dort wollen wir dich lieben
und anbeten, Sühne leisten und dir
den Weihrauch unserer kleinen Siege
und unserer Niederlagen, die uns
leid tun, darbringen.“(63)

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor.
Die anfängliche Haltung des Thomas

Acht Tage nach der Auferstehung
Jesu schaut Thomas im
Abendmahlssaal auf den Herrn.



Dieser zeigt ihm seine Wunden und
sagt zu ihm: „Streck deinen Finger
aus – hier sind meine Hände! Streck
deine Hand aus und leg sie in meine
Seite, und sei nicht ungläubig,
sondern gläubig!“ (Joh 20,27). Auch
wir begegnen in der Eucharistie dem
verherrlichten Leib des Herrn, wenn
auch – aufgrund der sakramentalen
Trennung von Leib und Blut – als
Geopfertem, als Christus passus.
„Tatsächlich läßt das eucharistische
Opfer nicht nur das Geheimnis vom
Leiden und Tod des Erlösers
gegenwärtig werden, sondern auch
das Geheimnis der Auferstehung, in
der das Opfer seine Krönung findet.
Insofern er der Lebende und
Auferstandene ist, kann Christus sich
in der Eucharistie zum ‚Brot des
Lebens‘ (Joh 6,35.48), zum
‚lebendigen Brot‘ (Joh 6,51)
machen.“(64)

Wir können uns den Apostel Thomas
nach der Gefangennahme Jesu in



Getsemani und dann angesichts des
„menschlichen Scheiterns“ des Herrn
als ratlos, enttäuscht und ohne
Hoffnung vorstellen. Vielleicht war
der innere Zusammenbruch bei ihm
von besonders starken Gefühlen
begleitet, so daß es ihm schwerer fiel
als den anderen zehn, die Realität
der Auferstehung Jesu anzunehmen.
Für ihn war es besonders schwierig,
von neuem an Jesus zu glauben,
erneut auf ihn zu hoffen, wieder
tragfähige Freude zu empfinden –
mit einem Wort, ihn zu lieben und
sich von ihm geliebt zu wissen. Und
so stellte er Bedingungen.

Gott hat sich schrittweise
geoffenbart. Auch auf persönlicher
Ebene – auf dem Glaubensweg eines
jeden – wiederholt sich irgendwie
dieser geschichtliche Verlauf der
Offenbarung. Jeder neue Schritt auf
diesem Weg bedeutet eine ebenso
„neue“ innere Selbstaufgabe. Diese
ist immer mühsam, da das eigene Ich



absterben muß, um einer immer
tieferen Identifizierung mit Christus
Platz zu machen. Es ist ratsam, auf
der Hut zu sein, denn auch in
unserer Seele könnte die Reaktion
des Apostels Thomas aufscheinen:
eine Haltung des Unglaubens, des
Widerstands gegen einen
entschiedeneren, tieferen Glauben.
Wundern wir uns nicht, haben wir
keine Angst! Wir überwinden dieses
Hindernis indem wir mit noch mehr
Glauben vor dem Tabernakel – und
ebenso bei anderen Anlässen –
bekennen: Dominus meus et Deus
meus! (Joh 20,28)

Die Apostel glaubten an Jesus als
Propheten und Gottgesandten, als
Messias und Heiland Israels, als Sohn
Gottes. Aber sie hatten sich eine
falsche Vorstellung davon gemacht,
wie das Heil verwirklicht werden
und das Reich ihres Meisters
aufgebaut sein werde. Die
mindestens dreimalige Ankündigung



des Herrn hinsichtlich seines Leidens
und Todes verstanden sie in keiner
Weise. Später wurden sie – teils
wegen ihrer Trägheit, teils durch die
Tragödie der Passion – von den
Ereignissen abrupt mit dem
göttlichen Plan konfrontiert und
erlitten alle Schiffbruch, Johannes
ausgenommen. Sie – besonders aber
Thomas – überzeugten sich dann nur
mit Mühe von der Wirklichkeit der
Auferstehung des Herrn. Aber die
aufeinanderfolgenden
Erscheinungen Jesu beseitigten ihre
Bedenken und auch Thomas
überwand – ich habe es eben
erwähnt – seine innerliche Schwäche
mit einem herrlichen Bekenntnis des
Glaubens und der Liebe: Dominus
meus et Deus meus!

In der Stunde der Prüfung

Wir wollen nicht ausschließen, daß
es auch uns widerstreben kann zu
glauben, sei es aufgrund der sich



häufenden negativen Erfahrungen,
sei es wegen der Schwierigkeiten in
einem antichristlich geprägten
Milieu oder durch „eine unerwartete
Begegnung mit dem Kreuz“(65), mit
einem Kreuz, das sich uns ganz
konkret und hart zeigt: „Denn Gott
verlangt von allen eine vollkommene
Selbstverleugnung. Manchmal
jedoch rebelliert der arme Mensch
aus Ton – denn daraus sind wir
gemacht; vor allem, wenn wir
zugelassen haben, daß unser Ich sich
in die Arbeit mischt, die nur für Gott
sein soll.“(66)

Solche Situationen lassen sich mit
der Gnade Gottes immer
überwinden, wenn wir sie als das
sehen, was sie sind: Einladungen,
Gott näher zu kommen, ihn besser
kennenzulernen, ihn mehr zu lieben,
ihm wirksamer zu dienen. Das
sicherste Mittel, sie zu meistern, ist
die Begegnung mit dem gekreuzigten
und verherrlichten Christus – mit



Jesus im Allerheiligsten Sakrament.
Gerade dann ist der Augenblick
gekommen, zum Tabernakel zu
gehen und sich mit dem Herrn
auszusprechen. Er zeigt uns seine
Wunden, die der Beweis seiner Liebe
sind, und im Glauben an diese
Wunden – nicht im Schauen, das uns
nicht gegeben ist – entdecken wir mit
den Aposteln die Notwendigkeit
jenes Geheimnisses, daß Christus „all
das erleiden mußte, um so in seine
Herrlichkeit zu gelangen“ (Lk 24,26).
Dann nehmen wir um so
entschiedener das Kreuz als eine
göttliche Gabe an und verstehen jene
Anregung unseres Vaters: „Wir
wollen ernsthaft versuchen, das
Glück und die Herrlichkeit zu
entdecken, die im Schmerz
verborgen sind.“(67)

Die Wunden Christi

Noch einmal wiederhole ich, meine
Töchter und Söhne: Lassen wir uns



nicht überraschen oder gar
ängstigen, wenn wir mit besonders
schwierigen Situationen konfrontiert
werden, in welchen das Helldunkel
des Glaubens sich betont von der
dunklen Seite her zeigt. Dann mag es
vielleicht schwieriger als sonst sein,
Christus wahrzunehmen oder zu
erahnen, welchen Weg Gott uns
führen will. Derartige innere
Prüfungen können eine Folge
menschlicher Erbärmlichkeit und
mangelnder Mitarbeit mit der Gnade
sein; aber häufig ist es nicht so;
vielmehr sind sie Bestandteil des
Planes, durch den Gott uns mit
Christus gleichförmig machen – uns
heiligen – möchte.

Dann ist der Augenblick gekommen,
wie Thomas zu den Wunden Christi
unsere Zuflucht zu nehmen. Mit
Worten des heiligen Josefmaria:
„Aber vergeßt eines nicht: bei Jesus
sein heißt auch mit Sicherheit
seinem Kreuz begegnen. Wenn wir



uns in die Hand Gottes geben, läßt er
es häufig zu, daß wir den Schmerz
spüren, Einsamkeit,
Widerwärtigkeiten, Verleumdungen,
üble Nachrede, Spott, von innen und
von außen; denn er möchte uns nach
seinem Bild und Gleichnis gestalten,
und so erlaubt er auch, daß man uns
für verrückt hält und Narren nennt.

Das ist die Stunde der passiven
Abtötung, die manchmal versteckt,
bisweilen auch offen und sogar
herausfordernd auf uns zukommt,
gerade wenn wir es nicht erwarten.
(…)

Wenn wir die heiligste Menschheit
Jesu betrachten und wirklich lieben,
dann werden wir auch nach und
nach seine Wunden entdecken. Und
in der harten, mühevollen Zeit des
Geläutert-Werdens, in der Zeit seliger
und bitterer Tränen, der Umwelt
verborgen, verlangen wir danach,
uns in jede einzelne dieser heiligsten



Wunden zu versetzen, in ihnen uns
reinzuwaschen und voll tiefer
Freude in der erlösenden Kraft
seines Blutes zu erstarken. (…)

Eilt zu ihm, wie das Herz es euch
eingibt: bergt in den Wunden des
Herrn eure ganze Liebe zu den
Menschen – und zu Gott. Denn das ist
die Sehnsucht nach der Vereinigung
mit ihm, die Überzeugung, sein
Bruder zu sein: ein Blutsverwandter,
ein Sohn derselben Mutter, ist sie es
doch, die uns zu Jesus geführt
hat.“(68)

Suchen wir – nicht nur in Zeiten der
Prüfung, sondern zu jeder Zeit –
beharrlich die Begegnung mit dem
auferstandenen Christus, der auf
dem Altar und im Tabernakel auf uns
wartet. Vertrauensvoll und sicher
sollen wir unsere Gebete vor Jesus
im Allerheiligsten tragen und ihm
mit kindlicher Kühnheit viele Nöte
und Anliegen anempfehlen. Der



Apostel Thomas stellte eine
Bedingung, um zu glauben: die
Begegnung mit Christus. Wir sind
heute dank der Gnade Gottes sicher,
daß alle unsere geistlichen Probleme
ihre Lösung finden, wenn wir vor
Jesus hintreten. Zwar sehen wir
weder die Menschheit noch die
Gottheit Christi, aber wir kommen zu
ihm, „überzeugt davon, daß der Herr
vom Tabernakel aus, wo er unter den
sakramentalen Gestalten wirklich
gegenwärtig ist, uns sieht und hört,
auf uns wartet und unser
Zusammensein mit ihm lenkt. (...). Er
fragt uns: Was hast du? Ich habe …
Und sofort Licht, oder zumindest
unser Ja und Frieden.“(69) So werden
wir treu sein. Gestärkt und ermutigt
werden wir uns gedrängt fühlen,
allen Leuten mit
Selbstverständlichkeit zu erzählen,
daß wir Christus gefunden, ihn
berührt haben … daß er lebt! Wie der
heilige Josefmaria werden wir die
Wahrheit und die Freude jener



Worte auskosten, daß Iesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula!
(Hebr 13, 8)

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere.
Eucharistische Seelen: Glaube, Liebe,
Hoffnung

Das Wachstum des geistlichen
Lebens hängt direkt mit dem
Wachstum der eucharistischen
Frömmigkeit zusammen. Wie
kraftvoll hat unser Vater dies
verkündet! Als Frucht seiner eigenen
geistlichen Erfahrung sagt er zu
jedem von uns: „Sei ein Mensch, der
aus der Eucharistie lebt! Wie viele
Früchte der Heiligkeit und des
Apostolates wirst du ernten, wenn
dein ganzes Denken und Hoffen auf
den Tabernakel gerichtet ist!“(70)

Die eucharistischen Anbetung ist das
feste Fundament für den Wunsch
nach Heiligkeit und den
apostolischen Eifer, und dort finden



beide ihre Nahrung. „Ich begreife
nicht, wie man christlich leben kann,
ohne das dauernde Verlangen nach
einer Freundschaft mit Jesus im Wort
und im Brot, im Gebet und in der
Eucharistie zu verspüren. Und ich
verstehe es sehr gut, daß im Laufe
der Jahrhunderte die eucharistische
Frömmigkeit der Gläubigen von
Generation zu Generation konkretere
Form angenommen hat.“(71)

Wenn Gott sich einer Seele zuneigt,
um sie an sich zu ziehen, muß das
Geschöpf sich mit mehr Akten des
Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe dazu bereit machen. Es muß
sein Glaubensleben vertiefen durch
mehr Gebet und Buße, einen
häufigeren Empfang der Sakramente
und einen innigeren Umgang mit
dem eucharistischen Herrn. So
verhielt sich unser Vater, besonders
seit dem Augenblick, als der Herr
begann, in seiner Seele Vorahnungen
der Liebe zu wecken. Schon im



Priesterseminar von San Carlos
verbrachte er ganze Nächte im
Gebet, um nahe beim Herrn im
Tabernakel zu sein.

Und dieser dringende Wunsch, öfter
bei ihm zu sein, wuchs in ihm Tag für
Tag.

Der Weg des Christen ist wesentlich
ein vom Göttlichen geprägter Weg. Er
ist Frucht der übernatürlichen
Erkenntnis, der Hinneigung zum
unendlichen Gut, das die
Allerheiligste Dreifaltigkeit ist, der
communio in der Liebe. Und die
Anbetung des Allerheiligsten ist sein
höchster Ausdruck, denn sie richtet
sich auf Gott, so wie er unter uns hat
bleiben wollen. Daher erweist sich
die eucharistische Anbetung zugleich
als der beste Weg, um in diesen drei
Tugenden zu wachsen. Unser Vater
bat jeden Tag um sie, besonders
wenn er während der heiligen Messe
Jesus im Sakrament – in der



konsekrierten Hostie und im Kelch
mit seinem Blut – erhob: "adauge
nobis fidem, spem, caritatem!“

Glaube, Hoffnung und Liebe sind die
übernatürlichen Tugenden, die nur
Gott in die Seele einflößen und die
nur er vermehren kann. Allerdings
heißt das nicht, der Empfang dieser
göttlichen Gaben schließe die
Mitwirkung des Menschen aus, denn
die Vorsehung des Allmächtigen
zwingt niemandem seine Liebe auf.
„Er will keine Sklaven, sondern
Kinder, und er respektiert so unsere
Freiheit.“(72) Deshalb fügt es der
Herr meistens so, daß sein
unaussprechliches Wirken vom Tun
des Geschöpfes aufgenommen und
begleitet wird. Wie erstaunlich ist
doch solch eine Wertschätzung!

Beweise der göttlichen Liebe

Die Verborgenheit Jesu in den
eucharistischen Gestalten entspricht
– das gilt es, persönlich zu entdecken



– gleichermaßen den Anforderungen
des sakramentalen Heilsplanes wie
dem göttlichen Wunsch, der Freiheit
des Menschen keine Gewalt anzutun.
Indem er sich verbirgt, lädt der Herr
uns ein, ihn zu suchen, während er
uns entgegenkommt, „sich finden
läßt“(73).

Wie oft hat dies der heilige
Josefmaria erfahren! Ohne es zu
bemerken und ohne es sich
ausdrücklich vorzunehmen, war er
plötzlich dabei, Worte der Heiligen
Schrift zu „erwägen“, die Aspekte
seiner Arbeit erhellten, ihm den
Willen Gottes zeigten, Antwort gaben
auf Fragen und Bedenken, die er dem
Herrn vorgetragen hatte. „Der
Evangelist berichtet, wie das Volk
Jesus zum König machen will,
nachdem er ein großes Wunder
gewirkt hat. Aber Jesus verbirgt sich.
Herr, der du uns am Geheimnis der
Eucharistie teilhaben läßt, wir bitten
dich: Verbirg dich nicht, bleibe bei



uns, daß wir dich berühren können
und deine Nähe erfahren! Gib, daß
wir immer bei dir bleiben wollen! Sei
du unser König, der unser Leben und
all unser Tun regiert!“(74)

Das Leben aus den göttlichen
Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe strebt von
seinem Wesen her immer nach
„mehr“, nach wachsender Hingabe,
ohne sich je mit dem Erreichten
zufriedenzugeben. Deshalb ist die
Überzeugung, ihn wenig zu lieben,
ein Zeichen echter Gottesliebe,
ebenso wie der Wunsch, ihn jeden
Tag mehr zu lieben. Nur wer wenig
Liebe im Herzen trägt, meint, sie sei
bereits ausreichend. Unser Vater
fragt geradeheraus: „Was? Du kannst
nicht mehr tun? – Ist es nicht so, daß
du … nicht weniger tun kannst?“(75)
Antworten wir darauf, indem wir
Christus, der verborgen im
Tabernakel zugegen ist, bitten: "Fac



me tibi semper magis credere, in te
spem habere, te diligere!"

Diese Spannung auf ein mehr hin
findet wie das ganze christliche
Leben in der Eucharistie ihre Wurzel
und ihre Mitte. Denn der
eucharistische Herr ist der
Höhepunkt im crescendo des Sich-
Verschenkens Gottes an die
Menschen. In dem Maße, wie wir
ihm gleichförmig werden, teilt er uns
diesen inneren Drang zum crescendo
in der persönlichen Hingabe mit –
und zwar suaviter et fortiter, uns
gleichsam an der Hand führend. Der
heilige Josefmaria drückte es so aus:
„Du hast angefangen, dem Herrn in
seiner Verborgenheit täglich einen
Besuch abzustatten. Es überrascht
mich nicht, daß du sagst: Ich liebe
das ewige Licht vor dem
Tabernakel.“(76) Vor dem Tabernakel
bitten wir den Herrn inbrünstig, er
möge uns allen immer mehr „Werke
des Glaubens, opferbereite Liebe,



standhafte Hoffnung“ (vgl. 1 Thess
1,3) gewähren.

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini.
Gedächtnis des Kreuzesopfers

Die Eucharistie ist Gedächtnis des
Todes des Herrn und Mahl, in
welchem Christus uns seinen Leib
und sein Blut als Nahrung gibt. „Die
göttliche Weisheit“, so lehrt Pius XII.,
„hat eine wunderbare Form
gefunden, um das Opfer unseres
Erlösers durch äußere Zeichen, die
Symbole des Todes sind, sichtbar
werden zu lassen. In der Tat werden
dank der Wesensverwandlung des
Brotes in den Leib und des Weines in
das Blut Christi sein Blut wie auch
sein Leib real gegenwärtig. Und so
symbolisieren die eucharistischen
Gestalten, unter denen er zugegen
ist, die blutige Trennung von Leib
und Blut. Auf diese Weise wiederholt
sich das Gedächtnis seines Todes, der



einmal wirklich auf dem
Kalvarienberg stattgefunden hat, in
jedem einzelnen Opfer des Altares,
da durch die unterschiedlichen
Zeichen Jesus Christus zeichenhaft
als Opfer dargestellt wird.“(77)

Papst Johannes Paul II. erklärt diese
Lehre mit den Worten: „Die Messe
macht das Opfer des Kreuzes
gegenwärtig, sie fügt ihm nichts
hinzu und vervielfältigt es auch
nicht. Das, was sich wiederholt, ist
die gedenkende Feier, seine
‚gedenkende
Darstellung‘ (memorialis
demonstratio), durch die das einzige
und endgültige Erlösungsopfer
Christi in der Zeit gegenwärtig wird.
Die Natur des Opfers des
eucharistischen Geheimnisses kann
deswegen nicht als etwas in sich
selbst Stehendes verstanden werden,
unabhängig vom Kreuz oder nur mit
einem indirekten Bezug zum Opfer
von Golgotha.“(78)



Die heilige Messe ist deshalb niemals
bloße Erinnerung an das
Heilsereignis auf dem Golgotha,
sondern sie aktualisiert dieses
Ereignis auf sakramentale Weise.
Jedes Sakrament bewirkt, was es
bezeichnet, und so bezeichnet die
heilige Messe das Opfer Jesu Christi
auf dem Kalvarienberg und macht es
gegenwärtig. Sie macht das
Gedächtnis des Leidens und Todes
unseres Herrn Jesus Christus
lebendig. „Wenn die Kirche
Eucharistie feiert, gedenkt sie des
Pascha Christi; dieses wird
gegenwärtig. Das Opfer, das Christus
am Kreuz ein für allemal
dargebracht hat, bleibt stets
gegenwärtig wirksam.“(79) Im
Meßopfer vereinen wir alles Unsrige
mit dem Opfer, durch das sich Jesus
Christus, das Haupt der Kirche, in
Anbetung und Danksagung, sühnend
für die Sünden der Menschen und
fürbittend für alle Not in der Welt
Gott Vater dargebracht hat.



Mitte und Wurzel des geistlichen
Lebens

In seiner Katechese war unser
Gründer stets bemüht, die enge
Beziehung zwischen Letztem
Abendmahl, Kreuz und heiliger
Messe zu erklären. Zu Zeiten, da
vielerorts das Wesen der Eucharistie
als Opfer sich verdunkelte, betonte er
nachdrücklich den unendlichen Wert
dieses heiligen Opfers. Für
jedermann verständlich sagte er
einmal: „Ich kann sehr gut
unterscheiden zwischen dem
Moment der Einsetzung der
Eucharistie, wo sich die göttliche und
menschliche Liebe Christi offenbart,
und dem Opfer am Holz des Kreuzes.
Beim Abendmahl war Jesus
leidensfähig; auf Golgotha ist er dem
Leiden unterworfen, er leidet in der
Haltung des Ewigen Hohenpriesters.
Dort ist Jesus mit eisernen Nägeln
ans Kreuz geschlagen, nachdem er
die Welt mit seinen Schritten



geheiligt hat. Er stirbt aus Liebe zu
einem jeden von uns. Sein Blut ist
der Preis für unsere Seele, für jede
Seele.“(80)

Mit dem Vollzug seines Opfers hat
der Herr eine ewige Erlösung
bewirkt (vgl. Hebr 9,12). Dieses Opfer
„ist für die Erlösung des
Menschengeschlechtes so
entscheidend, daß Jesus Christus es
erfüllt hat und erst dann zum Vater
zurückgekehrt ist, nachdem er uns
das Mittel hinterlassen hat, daran
teilzunehmen, als ob wir dabei
anwesend gewesen wären. Jeder
Gläubige kann so daran teilhaben
und daraus in unerschöpflichem
Maße die Früchte erlangen. Das ist
der Glaube, aus dem die christlichen
Generationen im Laufe der
Jahrhunderte gelebt haben.“(81)

Der heilige Josefmaria hat es
verstanden, sich diesen Schatz des
Glaubens zu eigen zu machen und



ohne Abstriche nach ihm zu leben.
Dem Rat und dem Beispiel der
Kirchenväter folgend bemühte er
sich immer nachzuahmen, was in
der Messe geschieht. Er riet allen:
„Identifiziere dich mit Jesus in der
Hostie, die auf dem Altar
dargebracht wird“ , und er war der
erste, der das, was er lehrte, in die
Tat umsetzte. Und so war die heilige
Messe als Mitte und Wurzel des
geistlichen Lebens eines Christen der
tragende Grund eines jeden seiner
Tage. Was er zudem beständig
betrachtete, konnte er mit dem Licht
seines tiefen Verständnisses des
eucharistischen Mysteriums an
andere weitergeben.

Die heilige Messe „ist ein göttliches,
trinitarisches Handeln, nicht
menschliches Tun. Der zelebrierende
Priester unterstellt sich der Absicht
des Herrn, indem er ihm seinen
Körper und seine Stimme leiht; aber
er handelt nicht im eigenen Namen,



sondern in persona et in nomine
Christi, in der Person Christi und im
Namen Christi.

Die Liebe der Dreifaltigkeit zu den
Menschen bewirkt, daß aus der
Gegenwart Christi in der Eucharistie
für die Kirche und für die
Menschheit alle Gnaden entströmen.
Dieses ist das Opfer, das Malachias
vorhersagte (…). Es ist das Opfer
Christi, das dem Vater unter
Mitwirkung des Heiligen Geistes
dargebracht wird: ein Opfer von
unendlichem Wert, das in uns jene
Erlösung verewigt, die die Opfer des
Alten Bundes nicht bewirken
konnten.

"Die heilige Messe führt uns so zu
den grundlegenden Geheimnissen
des Glaubens, denn sie ist das
Geschenk der Dreifaltigkeit an die
Kirche. Daher leuchtet es ein, daß sie
Mitte und Wurzel im geistlichen
Leben des Christen ist. Auf sie sind



alle Sakramente hingeordnet. Und
das Leben der Gnade, das durch die
Taufe in uns eingesenkt wurde und,
durch die Firmung gestärkt, in uns
wächst, geht durch die heilige Messe
seiner Vollendung entgegen.“(83)

Eine anspruchsvolle Aufgabe

Die Feier der Eucharistie – laßt es
mich erneut betonen – soll Mitte und
Wurzel im geistlichen Lebens eines
Kindes Gottes werden. Denn in
diesem Sakrament findet das
Brandopfer des Gottessohnes seinen
Höhepunkt. Nicht nur bringt er es
vor unseren Augen dar und
ermöglicht uns, es in unserem Alltag
nachzuahmen, sondern er schenkt
uns die Gnade der Erlösung und die
Befähigung, uns – wie er – zur Ehre
Gottes und zum Heil der Seelen
hinzugeben.

Der Empfang einer solch
unaussprechlichen Gabe ist
anspruchsvoll und verlangt, daß wir



ihr entsprechen und uns ernsthaft
bemühen, uns – und alles unsere –
mit Jesus dem Vater darzubringen.
„Beim heiligen Meßopfer nimmt der
Priester den Leib unseres Gottes und
den Kelch seines Blutes in die Hände.
Er erhebt die konsekrierten Gestalten
über alle Dinge dieser Erde mit den
Worten: ‚Per Ipsum, et cum Ipso, et in
Ipso‘ – Durch meinen Geliebten! Mit
meinem Geliebten! In meinem
Geliebten! Vereinige dich mit dieser
Gebärde des Priesters! Mehr noch:
vollziehe sie in deinem Leben
nach.“(84)

Ich möchte es noch einmal
hervorheben: Unser Vater hat sich
nicht darauf beschränkt zu lehren,
die heilige Messe sei Mitte und
Wurzel des inneren Lebens; er hat
uns auch vorgelebt, wie man der
Selbstschenkung der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit im heiligen Meßopfer
persönlich antworten kann, wie der
geistliche Kampf eines jeden sich



wirklich um die Messe drehen, sich
von diesem Opfer nähren und in ihm
verwurzelt sein kann.

Einer seiner Ratschläge bezog sich
auf die für ihn selbst hilfreiche
Gewohnheit, den Tag in zwei Hälften
zu teilen: die eine, um sich auf die
Messe vorzubereiten, und die
andere, um für sie zu danken. Er
nutzte die nächtliche Ruhezeit zur
Kontemplation des Herrn in der
Eucharistie und zum Gespräch mit
ihm. Besonders war er bemüht, jede
Geste und jedes Wort im Verlauf der
eucharistischen Feier auszukosten
und fruchtbar zu machen. In immer
neuen Nuancen verband er dieses
Tun mit Worten des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe, und ebenso
mit konkreten Ereignissen und
Anliegen. Wie nutzbringend ist seine
Homilie Die Eucharistie, Geheimnis
des Glaubens und der Liebe(85)!



Alles, was uns mit der Gnade Christi
von der eucharistischen Wurzel her
zuströmt, erfordert – wie gesagt –
auch einen Einsatz unsererseits. Der
heilige Josefmaria fordert uns dazu
auf: „Bemühe dich mit allen Kräften
darum, daß das heilige Meßopfer
Mitte und Wurzel deines inneren
Lebens ist. Der ganze Tag wird so –
zuerst als Verlängerung der
vergangenen heiligen Messe, dann
als Vorbereitung auf die kommende –
zu einem Gottesdienst, der sich
immer neu entfaltet: in Stoßgebeten,
im Aufsuchen des
Altarssakramentes, in der
Darbringung deiner beruflichen
Arbeit und deines
Familienlebens.“(86)

Gemeinschaft mit Christus und Einheit
der Kirche

Im heiligen Meßopfer verbinden sich
der Aspekt des Mahles und der
Aspekt des Opfers. Christus bringt



sich durch den Priester dem Vater als
Opfer dar, und der Vater schenkt ihn
uns als Nahrung. Christus im
Sakrament ist „das Brot der
Kinder“(87). Der Empfang des Leibes
und Blutes Christi erfüllt uns mit
einer spezifischen Gnade, die in der
Seele ähnliches bewirkt wie die
irdische Nahrung im Körper,
nämlich „die Erhaltung, das
Wachstum, die Erneuerung und den
Genuß“(88). Aber im Unterschied zur
irdischen Nahrung, in welcher der
Körper das, was er aufnimmt,
assimiliert, ist es hier umgekehrt: wir
sind es, die in Christus aufgenommen
werden und uns in ihn verwandeln.
„Unsere Teilhabe am Leib und am
Blut Christi hat kein anderes Ziel als
uns umzugestalten in das, was wir
empfangen.“(89)

Die Eucharistie erhebt sich in der
Kirche als Sakrament der Einheit,
denn wenn wir alle von demselben
Brot essen, werden wir zu einem



einzigen Leib. Die heilige Messe und
die Kommunion bauen die Kirche
auf, sie begründen ihre Einheit, ihre
Festigkeit und ihren Zusammenhalt.
„Wer die Eucharistie empfängt, wird
enger mit Christus vereint. Dadurch
vereint ihn Christus auch mit allen
Gläubigen zu einem einzigen Leib:
zur Kirche. Die Kommunion
erneuert, stärkt und vertieft die
Eingliederung in die Kirche, die
bereits durch die Taufe erfolgt ist. In
der Taufe wurden wir berufen, einen
einzigen Leib zu bilden (vgl. 1 Kor
12,13). Die Eucharistie verwirklicht
diese Berufung.“(90)

Meine Töchter und Söhne: Wie
wichtig ist es, daß wir uns bei der
Feier oder der Teilnahme am
heiligen Meßopfer mit dem
sichtbaren Haupt verbinden! Wir
alle eng vereint mit dem Papst, dem
Haupt der Weltkirche, und ihr mit
dem jeweiligen Haupt der Teilkirche
– mit den Bischöfen – und ganz



besonders mit diesem eurem Vater,
den der Herr hat einsetzen wollen als
sichtbares Oberhaupt und Garant der
Einheit in diesem „kleinen Teil der
Kirche“, der das Werk ist.

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere. Aus
Christus leben

Das Fleisch Christi ist kraft seiner
Vereinigung mit dem Wort
lebenspendend.(91) Der hl. Lukas
schreibt: „Alle Leute versuchten, ihn
zu berühren; denn es ging eine Kraft
von ihm aus, die alle heilte.“ (Lk 6,19)
Auch das eucharistische Brot ist nicht
nur lebendiges, sondern
lebenspendendes Brot, das in
Christus göttliches Leben vermittelt.
Jeder, der es empfängt, kann mit dem
hl. Paulus sagen: „Nicht mehr ich
lebe, sondern Christus lebt in
mir“ (Gal 2,20).

Praesta meae menti de te vivere …
Diese Strophe läßt uns bedenken,



daß alles in uns sich aus dem Leben
in Christus ernähren soll. Auf diese
Weise werden wir seiner Liebe ganz
treu sein und immer seine Nähe und
Liebe verkosten. Christus soll unsere
Freude und unser „Wohlgefallen“
sein, wir sollen zu ihm kommen,
„angezogen von ihm wie das Eisen
vom Magneten“(92).

Dieser aufrichtige Wunsch – diese
Bitte – ist eine machtvolle Hilfe, um
die Einheit des Lebens zu ersehnen
und sie zu pflegen. Mit anderen
Worten: unsere Seele soll einem
einzigen Herrn gehören (vgl. Mt
6,24), wir sollen nur das eine
Notwendige suchen (vgl. Lk 10,42)
und uns ganz einer einzigen Liebe,
Christus, unterwerfen; wir sollen nur
das wollen, was Gott will, und alles
andere annehmen, weil Gott es will,
und nach der Art und dem Maß, wie
er es fügt. Vollkommen eins mit
Christus wird das Geschöpf die
Erfüllung des göttlichen Willens als



wesentliches Merkmal seiner
eigenen Persönlichkeit ansehen. Und
das bedeutet, „so gesinnt (zu sein),
wie es dem Leben in Christus Jesus
entspricht“ (Phil 2,5). Um dahin zu
gelangen bitten wir den Herrn wie
der heilige Josefmaria: „Mein Jesus,
Christus in mir, ich möchte mit
deinen Augen sehen.“(93)

Wir Christen dürfen nicht vergessen,
daß für uns mit dem Herrn omnia
sancta, alles heilig, und ohne ihn
mundana omnia, alles verweltlicht
ist. Lassen wir uns nicht von der
fehlenden Liebe, die sich den
Anschein von Natürlichkeit zu geben
sucht, täuschen. Es gilt, aus Liebe mit
allen Konsequenzen treu zu Christus
zu stehen. Unsere Beziehung zu Gott
kann sich nur an Christus als dem
einzigen Vorbild orientieren; und in
seiner Beziehung zum Vater leuchtet
unverkennbar eine vollkommene
Einheit auf: „Ich und der Vater sind
eins“ (Joh 10,30).



Die Einheit des Lebens

Die heilige Messe besitzt schon als
solche eine einigende und
zentrierende Kraft für das
menschliche Dasein. Um so mehr,
wenn jemand sich bemüht, sie zur
Mitte seines inneren Lebens zu
machen. Bei der unblutigen
Erneuerung seines Kalvarienopfers
nimmt der eucharistische Herr voll
und ganz alle Mühen und Anliegen
des Menschen auf, der sich mit
seinem Opfer verbindet, und faßt es
zusammen in den an den Vater
gerichteten Akten der Anbetung, des
Dankes, der Sühne und der Fürbitte.

Ähnlich wie Christus in seinem
irdischen Wandel die Geschichte der
Menschheit seit Adam
zusammenfaßte und ähnlich wie er
sein eigenes Leben in sein Opfer
hineinnahm – so wird im Opfer der
heiligen Messe alles eins, was Gott
der Menschheit schenkt, wird alles



zusammengefügt, was die
Menschheit in Christus unter
Mitwirkung des Heiligen Geistes dem
Vater darbringen kann. Mit einem
Wort, „die heilige Eucharistie (…)
schließt das ganze Erbarmen Gottes
zu den Menschen ein und
verwirklicht es“(94).

Das heilige Meßopfer schließt in sich
alles ein, was unser Leben
ausmachen soll: liebende Anbetung,
Danksagung, Sühne und Bitte. Mit
anderen Worten, sie ist Dienst an
Gott und durch ihn an allen
Menschen. In die heilige Messe soll
all das einfließen, was uns belastet
und bedrückt, was uns froh macht
und begeistert, jede Kleinigkeit
unseres Alltags. Wir können die
eigenen und die fremden Sorgen, ja,
die der ganzen Welt, in sie
hineintragen, wenn wir an ihr
teilnehmen.



Während der letzten Weihnacht
sagte ich zu einigen eurer Brüder, sie
sollten nach Bethlehem nicht allein
ihre persönlichen Anliegen und
Bedürfnisse mitnehmen, sondern die
Leiden und Bedrängnisse aller
Menschen im Werk, in der Kirche, in
der ganzen Welt zum Kind bringen.
Dasselbe rate ich jetzt euch allen:
Geht zur Messe und bringt dem
Herrn die materiellen und geistigen
Nöte der Menschen dar, so wie
Christus die Sünden aller Menschen
aller Zeiten an das Holz des Kreuzes
getragen hat. Versuchen wir, mit ihm
und in seiner Gesinnung das Kreuz
zu besteigen, wo er damals beim
Vater für uns eintrat, so wie er jetzt
von den Altären und den
Tabernakeln der ganzen Welt aus
Fürsprache für jedes seiner
Geschöpfe einlegt, damit es alle
Gnaden erlangt, die es nötig hat.

Ihr erinnert euch vielleicht an das
tiefgreifende Erlebnis des heiligen



Josefmaria im Jahre 1966, das er so
erzählte: „Nach so vielen Jahren
machte jener Priester eine
wunderbare Entdeckung: er begriff,
daß die heilige Messe wirklich Arbeit
ist: operatio Dei, Arbeit Gottes. An
diesem Tag erfuhr er, als er sie
feierte, den Schmerz, die Freude und
die Ermüdung. Er fühlte an seinem
Leibe jene Erschöpfung eines
göttlichen Tuns.

"Die erste heilige Messe, das Kreuz,
verlangte auch Christus die äußerste
Anstrengung ab.“(96)

Er deutete dieses Geschehen als
Belohnung Gottes für seine
jahrelangen Bemühungen, seine
ganze Existenz auf das heilige
Meßopfer auszurichten; und zugleich
als Bestätigung dafür, daß dies ein
übernatürlich gültiger Weg ist, um
zur Einheit des Lebens zu gelangen,
die so charakteristisch ist für den
Geist des Werkes. Egal, was wir tun,



bemühen wir uns Tag für Tag, unsere
Gedanken auf Jesus Christus zu
richten, seine Vorsehung
anzunehmen und auch seine zarte
Liebe immer mehr zu verkosten.

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine.
Sich läutern

Der alte Glaube, der Pelikan nähre
seinen Nachwuchs mit seinem
eigenen Blut, indem er sich mit dem
Schnabel an der Brust verletzt, ist in
der Tradition zum eucharistischen
Symbol geworden. Es soll den
unzertrennlichen Zusammenhang
der beiden Aspekte der Eucharistie
als Opfer und Speise andeuten. Denn
tatsächlich „vollzieht sich das Werk
unserer Erlösung“(96) in jeder
heiligen Messe und wird uns der
Leib Christi als Speise und das Blut
Christi als Trank gereicht.

In diesem Sakrament wird offenbar,
daß das Blut Christi erlöst und



zugleich ernährt und erquickt. Es ist
das Blut, das alle Sünden abwäscht
(vgl. Mt 26,28) und die Seele reinigt
(vgl. Apg 7,14), das Frauen und
Männer mit keuschem Leib und
reinem Herzen zeugt (vgl. Sach 9,17),
das Blut, das trunken macht vom
Heiligen Geist und die Zungen löst,
damit sie die „magnalia Dei“ (Apg
2,11), die Großtaten Gottes erzählen
und besingen.

Da die Eucharistie das
Kalvarienopfer selbst ist, birgt sie die
Kraft in sich, jede Sünde
abzuwaschen und jede Gnade zu
gewähren. Aus der Messe wie vom
Golgotha entspringen alle anderen
Sakramente, die uns ihrerseits
wieder zum Ganzopfer Jesu Christi
als ihrem Ziel hinführen. Aber das
normale, von Gott zur Vergebung der
schweren Sünden vorgesehene
Sakrament – sagt es allen –, ist nicht
die heilige Messe, sondern das
Bußsakrament, das Sakrament der



Versöhnung mit Gott und mit der
Kirche. Diese wird gewährt durch die
Absolution, die der Priester nach
dem aufrichtigen und reuevollen
Bekenntnis aller in diesem
Sakrament noch nicht vergebenen
schweren Sünden erteilt.(97)

Würdig kommunizieren

Mehr noch: Da die Eucharistie
Zeichen und Mitteilung der Liebe ist,
verlangt sie bei jenen, die den Leib
und das Blut des Herrn empfangen
wollen, eine deutliche Bereitschaft,
sich durch die Gnade mit dem Herrn
zu vereinen.

„Hast du schon einmal darüber
nachgedacht, wie du dich auf den
Empfang der Eucharistie vorbereiten
würdest, wenn du nur ein einziges
Mal im Leben kommunizieren
könntest? Danken wir Gott, weil er es
uns so leicht macht, uns ihm zu
nähern! Danken wir ihm, indem wir
uns sehr gut darauf vorbereiten, ihn



in der heiligen Kommunion zu
empfangen.“(98)

Wie sorgfältig und liebevoll eine
Person sich vorbereitet, ist, wie ich
bereits sagte, abhängig von ihrer
innerlichen Tiefe und Feinfühligkeit,
besonders von ihrem Glauben und
ihrer Liebe zum Herrn im
Sakrament.

„Ähnlich wie man ein
Staatsoberhaupt dieser Erde
empfängt – mit viel Pracht, viel Licht
und festlicher Kleidung –, müssen
wir den Herrn in der Eucharistie
empfangen – nur noch feierlicher!
Fragst du mich, was Sauberkeit,
Schmuck und Licht in diesem Falle
bedeuten, so antworte ich dir:
Lauterkeit in deinen Sinnen, in
jedem einzelnen, Schmuck in jedem
einzelnen deiner geistigen Vermögen
und Licht in deiner ganzen
Seele.“(99)



Natürlich brauchen wir nicht darauf
zu warten, vollkommen zu sein, um
den Herrn sakramental zu
empfangen – das wäre ein endloses
Unterfangen. Und wir sollten auch
nicht die heilige Messe ausfallen
lassen, weil wir uns nicht danach
fühlen oder uns ab und zu
zerstreuen. „Kommuniziere. – Das ist
kein Mangel an Ehrfurcht. –
Kommuniziere gerade heute, da du
soeben dieser Schlinge entronnen
bist. Vergißt du Jesu Worte: Nicht die
Gesunden bedürfen des Arztes,
sondern die Kranken?“ (100)

Und noch weniger soll man
unterlassen zu kommunizieren, weil
der häufige Empfang des
Sakramentes scheinbar nicht die
Wirkungen hat, die von der
göttlichen Großzügigkeit zu erwarten
wären.

So viele Jahre täglich kommuniziert!
– Ein anderer wäre heilig, hast du



mir gesagt, und ich bin noch immer
derselbe! Sohn, habe ich dir
geantwortet, fahre fort mit der
täglichen Kommunion und denke:
was wäre aus mir geworden, wenn
ich nicht täglich kommuniziert
hätte?“(101)

Die Schlußfolgerung ist vielmehr,
daß diese Häufigkeit – die in der
Kirche Tradition ist – ein Zeichen
echter Verliebtheit ist, die auch die
eigenen Erbärmlichkeiten nicht
aufzuheben vermögen.

„Apostel, der vertraute Umgang mit
Jesus, jahrelang in seiner Nähe!
Bedeutet dir das gar nichts?“(102)

Wenn solche oder ähnliche
trügerischen Argumente auftauchen,
ist es an der Zeit, mehr denn je Jesus
dankbar zu sein und vertrauensvoll
wie der Hauptmann zu sagen, was
wir auch in jeder heiligen Messe
beten: Domine, non sum dignus!
Vergessen wir nicht, daß wir vor der



Majestät und Vollkommenheit Jesu
Christi, der Gott und Mensch ist, nur
Bettler sind, die nichts besitzen,
Aussätzige, die vom Aussatz des
Hochmuts befallen sind, Blinde, die
nicht immer die Hand Gottes hinter
den Ereignissen sehen, und Lahme,
die sich von seinem Willen nicht
bewegen lassen. Aber all dies
rechtfertigt nicht, uns
zurückzuziehen, sondern muß uns
dazu führen, wie unser Vater häufig
zu wiederholen: „Ich möchte dich
empfangen, Herr, mit jener Reinheit,
Demut und Andacht …“

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quid ab omni
scelere Die Wirksamkeit der
Eucharistie bekanntmachen

Mit diesen Worten wird uns erneut
ein der Eucharistie eigenes Merkmal
vorgestellt: das Überfließen, das
Verschwenderische der Gottesliebe,
die uns geschenkt worden ist und



beständig weiter geschenkt wird. Die
Strophe des eucharistischen Hymnus
bezieht sich auf den Sühnecharakter
dieses Sakramentes: ein einziger
Tropfen des Gottmenschen hätte
gereicht, um alle Sünden der
Menschen zu tilgen. Aber er hat sein
ganzes Blut vergießen wollen. „Einer
der Soldaten stieß mit der Lanze in
seine Seite, und sogleich floß Blut
und Wasser heraus“ (Joh 19,34). Das
Blut war im Altertum – und ist es in
gewissem Sinne auch heute noch –
Zeichen des Lebens. Christus
beschloß, sein Blut ganz zu
vergießen – auch als Zeichen dafür,
daß er uns sein Leben ganz mitteilen
wollte.

Schauen wir, wie Jesus sich ganz für
uns hingibt, und betrachten wir von
neuem, daß „es nicht möglich ist, in
Christus den Gott-Menschen vom
Erlöser zu trennen“(103): Dies nährt
in uns das Bewußtsein, daß wir uns
nicht darauf beschränken dürfen,



persönlich eucharistische Seelen zu
sein; wir müssen auch andere
Menschen zu dieser Entscheidung
bewegen.

Es genügt nicht, daß jeder von uns
den Herrn in der Eucharistie
aufsucht und Umgang mit ihm hat.
Wir müssen in unserer apostolischen
Arbeit so viele Menschen wie
möglich „anstecken“, damit auch sie
diese unvergleichliche Freundschaft
suchen und pflegen. „Liebt den
sakramental gegenwärtigen Christus
und setzt euch dafür ein, daß viele
Menschen ihn lieben. Nur wenn ihr
selbst versucht, ein Herz voll Liebe
zu haben, könnt ihr dies anderen
beibringen, denn dann gebt ihr
weiter, was ihr habt und was ihr
seid.“(104)

Angesichts der traurigen
Unwissenheit, die auch unter vielen
Katholiken anzutreffen ist, wollen
wir bedenken, daß es sehr wichtig



ist, vielen Menschen zu erklären, was
die heilige Messe ist und welchen
Wert sie hat, welche
Voraussetzungen für den Empfang
der Kommunion nötig und
angebracht sind, wie wichtig es ist,
ihn im Tabernakel aufzusuchen, wie
sich Sinn und Bedeutung der
„Etikette der Frömmigkeit“(105)
äußern.

Hier öffnet sich uns ein weites
fruchtbares Feld für das persönliche
Apostolat, das mit Gottes Segen viele
Berufungen hervorbringen wird. So
sagte es uns unser geliebter Vater
von Anfang an, und er verhielt sich
auch entsprechend. „Um den Willen
Christi, unseres Königs zu erfüllen“,
erklärte er im Hinblick die
Ausbreitung des Werkes in der
ganzen Welt, „ist es nötig, viel
inneres Leben zu haben. Seid
eucharistische Seelen, männlich,
Seelen des Gebetes! Denn nur so



vibriert ihr mit der Vibration, die der
Geist des Werkes verlangt.“(106)

Die Abtötung und die Buße lieben

Um wirklich eucharistische, betende
Seelen zu werden, dürfen wir nicht
vergessen, gewohnheitsmäßig mit
dem Kreuz verbunden zu sein – auch
durch die Abtötungen, die wir
suchen oder annehmen. Bei Don
Alvaro können wir nachlesen, wie
unser Vater einmal einige seiner
Kinder fragte: „Was werden wir tun,
um im Opus Dei die Apostel zu sein,
die der Herr braucht?“ Und sofort
gab er selbst energisch und mit tiefer
Überzeugung die Antwort: „Den
gekreuzigten Christus in uns tragen!
(…) Denn Gott erhört die Bitten der
opferbereiten und bußfertigen
Menschen.“(107)

Don Alvaro zog daraus folgende
Konsequenz, die er auf sich und auf
alle bezog: „Wir müssen also – jeder
einzelne – mit unserem Herrn Jesus



Christus eins werden, um gemäß
unserem Versprechen treu an der
Miterlösung mitzuwirken. Und das
bedeutet, die Leidenschaften und
Begierden der Seele und des Leibes
zu kreuzigen (vgl. Gal 5,24). Das ist
das göttliche Paradoxon, das sich in
jedem wiederholen muß: ‚Um zu
leben, muß man sterben‘ (Der Weg,
Nr. 187).“ (108)

Gerade im Sakrament des Opfers des
Gottessohnes erlangen wir die Gnade
und die Kraft, um Christus am Kreuz
gleichförmig zu werden. Zweifeln
wir nicht daran: Der Ursprung und
die Wurzel eines opferbereiten
Lebens liegen in der eucharistischen
Frömmigkeit. Nur dann werden wir
in der Lage sein zu behaupten, wir
seien wahrhaft eucharistische
Seelen, wenn wir wirklich – cum
gaudio et pace – mit Christus ans
Kreuz genagelt leben, wenn wir uns
„aus Liebe zu unterwerfen und zu
demütigen wissen“, wenn alles –



„unsere Gedanken, unsere Gefühle,
unsere Sinne und geistigen
Fähigkeiten, unsere Worte und
Taten“ – mit der Liebe zu Maria ‚gut
befestigt‘ ist ans Kreuz ihres
Sohnes“(109). Eine eucharistische
Seele ist immer und
notwendigerweise zugleich eine
priesterliche Seele; und dies ganz
konkret, wenn das Geschöpf sich
danach sehnt, zu sühnen und Opfer
zu bringen. Dann macht es sein
ganzes Leben „wesenhaft zu einem
eucharistischen Leben“(110).

Wenn wir die Messe wirklich als
„unsere Messe, Jesus“ ernst nehmen,
weil er sie mit jedem von uns feiert
und weil jeder sich vereint mit
Christus Gott dem Vater darbringt –
dann dauert die Messe die
vierundzwanzig Stunden des Tages.
„Liebt Christus von ganzem Herzen.
Seid bemüht, wiedergutzumachen,
wirklich Reue zu erwecken. Es ist so
wichtig, ihm Sühne zu leisten, an



erster Stelle für uns selbst, wie es der
Priester tut, bevor er an den Altar
tritt. Und wir, die wir eine
priesterliche Seele haben,
verwandeln unseren Tag in eine
Messe. Wir verbinden uns mit
Christus, dem Priester, um dem Vater
ein heiliges Opfer darzubringen, das
unsere persönliche Schuld und die
aller Menschen sühnt. (…) Behandelt
mir den Herrn gut, in der Messe und
im Laufe des Tages.“(111)

Iesu, quem velatum nunc
aspicio,oro, fiat illud quod tam
sitio, ut te revelata cernens facie,

visu sim beatus tuae gloriae 
Sehnsucht nach dem Antlitz Christi

Man könnte die Schlußstrophe des 
Adoro te devote so zusammenfassen:
Herr, ich möchte dich sehen! Es ist
dies eine logische Schlußfolgerung,
denn die Eucharistie, „das
Unterpfand der künftigen
Herrlichkeit“(112), gewährt uns



einen Vorgeschmack des endgültigen
Lebens. „Die Eucharistie ist wirklich
ein Aufbrechen des Himmels, der
sich über der Erde öffnet. Sie ist ein
Strahl der Herrlichkeit des
himmlischen Jerusalem, der die
Wolken unserer Geschichte
durchdringt und Licht auf unseren
Weg wirft.“(113)

Dieser zentrale Schatz der Kirche
nimmt die Ewigkeit voraus, denn er
läßt uns zu Tischgenossen beim Mahl
des Lammes werden, wo die Heiligen
die Schau Gottes und seines
Gesalbten genießen (vgl. Offb 19,6–
10). Dank der Gnade Gottes erlangen
wir schon jetzt Zugang zu dieser
gleichen Wirklichkeit, aber noch
nicht in Fülle, sondern nur teilweise
(vgl. 1 Kor 13,10–12). Die Gabe der
Eucharistie nun vermehrt und festigt
in uns das neue Leben, das wir durch
die Taufe erlangt haben und das zur
Vollendung im Himmel bestimmt ist.



Der Empfang Jesu in der heiligen
Kommunion gibt uns Gelassenheit
angesichts des Todes und der
Ungewißheit des Gerichtes, denn der
Herr versichert uns: „Wer mein
Fleisch ißt und mein Blut trinkt, hat
das ewige Leben, und ich werde ihn
auferwecken am Letzten Tag“ (Joh
6,54). „Wer sich von Christus in der
Eucharistie nährt, muß nicht das
Jenseits erwarten, um das ewige
Leben zu erlangen: Er besitzt es
schon auf Erden als Erstlingsgabe
der künftigen Fülle, die den ganzen
Menschen betreffen wird. In der
Eucharistie empfangen wir
tatsächlich auch die Garantie der
leiblichen Auferstehung am Ende der
Welt.“(114) Der Glaube und die
Hoffnung, die in der Eucharistie
gründen, verscheuchen viele Ängste.

Die heilige Eucharistie ist „die
heiligste und erhabenste Handlung,
die wir Menschen – dank der Gnade
Gottes – in diesem Leben zu



vollziehen vermögen. Denn wenn
wir den Leib und das Blut des Herrn
empfangen, dann entledigen wir uns
dadurch in gewisser Weise bereits
der Fesseln von Raum und Zeit und
vereinigen uns mit Gott im Himmel,
wo Christus selbst jede Träne
unserer Augen trocknen wird, wo
der Tod nicht mehr sein wird, noch
Trauer, noch Klagen, denn die alte
Welt ist ja vergangen (vgl. Apg
21,4).“(115)

Dieses Sakrament steht sozusagen an
der Schwelle zwischen diesem und
dem anderen Leben. Und das nicht
nur, wenn es den Sterbenden als
Wegzehrung gespendet wird,
sondern vielmehr, weil es Christus
passus enthält, der schon
verherrlicht ist, so daß er auf der
sakramentalen Ebene an der
Verfaßtheit dieses Lebens teilnimmt,
während er substantiell schon zum
anderen Leben gehört. Auch deshalb
wird die eucharistische Frömmigkeit



uns mehr und mehr Opus Dei
werden lassen, da sie uns drängt,
inmitten der Welt kontemplativ zu
sein; und das bedeutet, in Liebe
unseren Lebensweg gleichzeitig auf
der Erde und im Himmel zu gehen:
„nicht zwischen Himmel und Erde,
denn wir sind von dieser Welt. Zur
gleichen Zeit in der Welt und im
Paradies! Das könnte die Formel sein,
um auszudrücken, wie wir unser
Leben gestalten sollen, solange wir
‚in hoc saeculo‘ sind“(116).

Unterpfand des ewigen Lebens

Der Heilsplan Gottes setzt mit der
irdischen Lebensphase ein, welche
die „vorletzte“ ist, und vollendet sich
in der kommenden, die ewig ist.(117)
So schließt der Glaube einen
gewissen Anfang des Schauens von
Angesicht zu Angesicht ein, durch
ihn beginnt schon hier die glorreiche
Schau der Seligkeit. In der
Eucharistie nährt sich die Spannung



auf die himmlische Herrlichkeit hin
vor allem aus der Liebe, die aus dem
Umgang erwächst. Die eucharistische
Seele sehnt sich danach, denjenigen
unverhüllt anzubeten, den sie bereits
verborgen im Brot anbetet, denn der
häufige Umgang mit einer Liebe, die
noch verhüllt ist, weckt den
drängenden Wunsch, sie offen zu
besitzen. „Suche die Nähe zur
Heiligsten Menschheit Jesu … Er wird
in deine Seele den unstillbaren
Hunger und das unbändige
Verlangen einsenken, sein Antlitz zu
schauen.“(118)

Diese Ungeduld haben alle Heiligen
gekannt, und auch der heilige
Josefmaria trug sie im Herzen. „Die
sich lieben, wollen sich sehen.
Verliebte haben nur Augen für ihren
Geliebten. Ist das nicht allzu
verständlich? Das menschliche Herz
fühlt diese Notwendigkeit. Ich würde
lügen, wenn ich leugnete, daß ich
Sehnsucht verspüre, das Antlitz Jesu



zu sehen. Vultum tuum Domine,
requiram (Ps 26,8). Dein Angesicht,
Herr, will ich suchen. Ich schließe
gern die Augen und denke an den
Augenblick – wann Gott will –, in
dem ich ihn endlich sehen werde,
nicht wie durch einen Spiegel, unklar
… sondern von Angesicht zu
Angesicht (1 Kor 13,12). Ja, meine
Kinder, mein Herz dürstet nach Gott,
nach dem lebendigen Gott. Wann
darf ich kommen, um Gottes Antlitz
zu schauen? (Ps 41, 3)“(119).

Die eucharistische Frömmigkeit wird
diese Sehnsucht in uns wecken und
vermehren, bis das Zusammensein
mit Christus das einzige ist, was uns
wirklich interessiert. Und doch wird
uns diese Sehnsucht nicht von der
Welt trennen, im Gegenteil, wenn
unser Herz eng vereint ist mit dem
Herzen Christi, werden wir sie um so
leidenschaftlicher lieben. Der innige
Umgang mit dem Herrn in der
Eucharistie wird die Überzeugung in



uns stärken, daß die Glückseligkeit
nicht in diesen oder jenen irdischen
Gütern zu finden ist, die veralten und
vergehen, sondern darin, daß wir für
immer bei ihm sind, da die
Glückseligkeit er selbst ist, den wir
jetzt in diesem Sakrament als „einen
unendlichen Schatz“ und „kostbarste
Perle“ besitzen. „Als jener Priester
die Kommunion austeilte, hätte er
am liebsten ausgerufen: Ich reiche
dir die Glückseligkeit!“ (121)

Die selige Jungfrau Maria, die
eucharistische Frau

Papst Johannes Paul II. hat unter der
Anrufung „eucharistische Frau“ der
ganzen Kirche das Beispiel Mariens
als „Schule“ und „Lehrmeisterin“
vorgelegt, damit wir von ihr das
Staunen angesichts des
eucharistischen Geheimnisses lernen
– und das heißt: aufnehmen,
anbeten, danken …(122) Wir können
dies im Licht des Glaubens gut



nachvollziehen. Es war auch die
Erfahrung unseres Vaters, der uns
betrachten ließ, daß in der heiligen
Messe „Maria irgendwie mitwirkt auf
Grund ihrer innigen Verbundenheit
mit der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
und weil sie die Mutter Christi ist,
seines Fleisches und Blutes; Jesus
Christus, vollkommener Gott und
vollkommener Mensch, hat Maria
zur Mutter. Sie empfing ihn ohne
Zutun eines Mannes, einzig aus der
Kraft des Heiligen Geistes, und sie
gab ihm das Blut, jenes Blut, das auf
GoIgotha und in der heiligen Messe
als Erlösungsopfer dargebracht
wird.“(123)

Zu Füßen des Kreuzes verband Maria
ihr eigenes inneres Opfer – „schaut
doch und seht, ob ein Schmerz ist
wie mein Schmerz“ (Klgl 1,12) – mit
dem Opfer ihres Sohnes und trug so
zum Werk der Erlösung auf Golgotha
bei. „Mit der Kirche und als Mutter
der Kirche ist Maria in jeder unserer



Eucharistiefeiern anwesend.“(124)
Sie, die Mittlerin aller Gnaden, steht
an der Seite ihres Sohnes, um in der
Welt den unendlich heiligenden Wert
des Meßopfers, der nur in Christus
gegeben ist, auszubreiten.

Meine Töchter und meine Söhne: Wir
haben einmal Dimas, den guten
Schächer, betrachtet und einmal den
Apostel Thomas – wie sollten wir
jetzt nicht auf Maria schauen, um
den Herrn im Sakrament besser
kennenzulernen, ihn immer mehr zu
lieben und von ihm zu lernen, und
vor allem, um ihn „gut zu
behandeln“? Die Betrachtung der
Rosenkranzgeheimnisse kann uns
bei diesem sehr persönlichen Einsatz
helfen, der uns ständig erneuern und
uns mit dem Wunsch nach Heiligkeit
und Apostolat erfüllen wird.
Angefangen bei der Verkündigung,
bei der wir betrachten, wie die selige
Jungfrau das menschgewordene
Wort bedingungslos in ihrem reinen



Schoß aufnimmt, bis hin zu ihrer
Verherrlichung, da Gott sie mit Leib
und Seele in den Himmel aufnimmt
und sie als unsere Königin, Mutter
und Herrin krönt.

„Man geht zu Jesus und man kehrt zu
ihm zurück immer durch
Maria.“(125) Erbitten wir von
unserer Mutter, sie möge uns immer,
besonders aber in diesem Jahr der
Eucharistie, an der Hand nehmen.
Dann werden wir dem Herrn im
Sakrament mit Worten und Werken
wiederholen: „Ich bete dich an, ich
liebe dich!“ Adoro te devote! Und
wenn wir dies tun, hören wir, wie
unser geliebter Vater uns rät: „Ruft
Maria und Josef an, denn auf
irgendeine Weise sind auch sie im
Tabernakel gegenwärtig, wie sie
auch in Bethlehem und Nazareth
zugegen waren. (…) Vergeßt das
nicht!“(126)

In aller Liebe segnet Euch,



Euer Vater

+ Javier

Rom, am 6. Oktober 2004, zweiter
Jahrestag der Heiligsprechung von
Josefmaria Escrivá.

(1) II. Vatikanisches Konzil,
Presbyterorum ordinis, Nr. 5

(2) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 87. Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 11;
Presbyterorum ordinis, Nr. 14

(3) Konzil von Trient, 13. Sitzung.,
Dekret über das Sakrament der
Eucharistie, Kan. 1: DH 1651

(4) Vgl. Ibid. Kan. 2: DH 1652

(5) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 538

(6) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 14.4.1960



(7) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 83

(8) Vgl. Ibid., Nr. 84

(9) Hl. Johannes Chrysostomus, In
Evangelium S. Matthaei homiliae, 82,
4 (PG 58, 743)

(10) Vgl. Der Weg, Nr. 269, 537, 554;
Im Feuer der Schmiede, Nr. 831, 991;
Christus begegnen, Nr. 151

(11) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 267

(12) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 84

(13) Ibid.

(14) Hl. Josefmaria, Homilie Priester
auf ewig, 13.4.1973

(15) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 64



(16) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, Oktober
1972

(17) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 90

(18) Vgl. Hl. Thomas von Aquin,
Summa theologica, II-II, q. 84, a. 2;
Hl. Johannes von Damaskus, Über
den rechten Glauben, 4, 12 (PG 94,
1133)

(19) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 4.4.1970

(20) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 539,
538; vgl. Die Spur des Sämanns, Nr.
685, 686; Im Feuer der Schmiede, Nr.
887

(21) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 161

(22) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 14.4.1960



(23) „Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis.“ (Römisches
Meßbuch, Hochfest Fronleichnam,
Sequenz Lauda Sion)

(24) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 838, Vgl. Nr. 832, 837

(25) Hl. Josefmaria, Ibid., Nr. 824

(26) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 818

(27) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 533

(28) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 151

(29) Hl. Josefmaria, Ibid., Nr. 156

(30) Hl. Josefmaria, Homilie Priester
auf ewig, 13.4.1973

(31) Römisches Meßbuch, Hochfest
Fronleichnam, Sequenz Lauda Sion



(32) Hl. Josefmaria, Brief vom
28.3.1973, Nr. 7

(33) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 15

(34) Konzil von Trient, 13. Sitzung:
Dekret über das Sakrament der
Eucharistie, Kap. 4: DH 1642

(35) Paul VI., Credo des Gottesvolkes,
30.6.1968. Vgl. Johannes Paul II.,
Apost. Schreiben Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 15

(36) Vgl. zum Beispiel Pius XII., Enz.
Mediator Dei, 20.11.1947; Paul VI.,
Enz. Mysterium fidei, 3.9.1965;
Johannes Paul II., Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003; Katechismus
der Katholischen Kirche, Nr. 1322–
1419

(37) Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Dogm. Konst. Dei Verbum, Nr.
10



(38) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 84

(39) Ibid., Nr. 109

(40) Ibid., Nr. 6

(41) Hl. Josefmaria, Brief vom
28.3.1973, Nr. 10

(42) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 80

(43) Ibid., Nr. 6

(44) Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 817

(45) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 155

(46) Konzil von Trient, 22. Sitzung,
Lehre über das Meßopfer, Kap. 2: DH
1743

(47) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 12



(48) Konzil von Trient, 13. Sitzung,
Dekret über das Sakrament der
Eucharistie, Kap. 7: DH 1646–1647

(49) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 533

(50) Ibid.

(51) Hl. Thomas von Aquin, Collatio 4
super Credo

(52) Ibid.

(53) Hl. Josefmaria, Brief vom
24.3.1931, Nr. 61

(54) Hl. Josefmaria, Homilie Priester
auf ewig, 13.4.1073

(55) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 509

(56) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 887

(57) Ibid., Nr. 556

(58) Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg,
12. Station, Nr. 4



(59) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 876

(60) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 232

(61) Ibid.

(62) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 827

(63) Hl. Josefmaria, Brief vom
28.3.1973, Nr. 7

(64) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 14

(65) Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, 5.
Station

(66) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 25.6.1972

(67) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 9.4.1937

(68) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr.301-303



(69) Ibid., Nr. 249

(70) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 835

(71) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 154

(72) Ibid., Nr. 129

(73) Hl. Josefmaria, Homilie Priester
auf ewig, 13.4.1973

(74) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 542

(75) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 23

(76) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 688

(77) Pius XII., Enz. Mediator Dei,
20.11.1947, Nr. 20

(78) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 12; vgl.
Konzil von Trient, Sitzung 22, Lehre



über das heiligste Meßopfer, Kap. 2:
DH 1743

(79) Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1364

(80) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 22.5.1970

(81) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 11

(82) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 14.4.1960

(83) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 86-87

(84) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 541

(85) Vgl. Christus begegnen, Nr. 88–91

(86) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 69

(87) Römisches Meßbuch, Hochfest
Fronleichnam, Sequenz Lauda Sion



(88) Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, III, q. 79, a. 1

(89) Hl.Leo der Große, 12. Homilie
über die Passion, 7 (PL 54, 357)

(90) Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1396

(91) Vgl. Konzil von Ephesus, im Jahr
431; DH 262

(92) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 296

(93) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 19.3.1975

(94) Hl. Josefmaria, Gespräche mit
Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr. 123

(95) Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg,
11. Station, Nr. 4

(96) Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 3



(97) Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
poenitentia, 2.12.1984, Nr. 31, 1

(98) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 828

(99) Ibid., Nr. 834

(100) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
536

(101) Ibid., Nr. 534

(102) Ibid., Nr. 321

(103) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 122

(104) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 4.4.1970

(105) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
541

(106) Hl. Josefmaria, Instruktion,
1.4.1934, Nr. 3



(107) Aufgezeichnet von Alvaro del
Portillo, Brief vom 16.6.1978

(108) Ibid.

(109) Ibid.

(110) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 826

(111) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 6.10.1968

(112) Zweites Vatikanisches Konzil,
Konst. Sacrosanctum Concilium, Nr.
47

(113) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 19

(114) Ibid., Nr. 18

(115) Hl. Josefmaria, Gespräche mit
Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr. 113

(116) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 27.3.1975



(117) Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Evangelium vitae, 25.3.1995, Nr. 2

(118) Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg,
6. Station, Nr. 2

(119) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1973

(120) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
432

(121) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 267

(122) Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Ecclesia de Eucharistia, 17.4.2003,
Nr. 53-58

(123) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr.89

(124) Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 57

(125) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
495



(126) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Gespräch, 6.6.1974

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/pastoralbrief-anlasslich-des-

jahres-der-eucharistie/ (21.12.2025)

https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-anlasslich-des-jahres-der-eucharistie/
https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-anlasslich-des-jahres-der-eucharistie/
https://opusdei.org/de-de/article/pastoralbrief-anlasslich-des-jahres-der-eucharistie/

	Pastoralbrief anlässlich des Jahres der Eucharistie

