opusdei.org

Neue Horizonte im
inneren Leben (II):
«Jesus ist mein
bester Freund»

Der hl. Josefmaria wusste sich
immer von Jesus begleitet, dem
«Grofsen Freund», der unsere
Sorgen und unser Versagen
kennt, weil er,, Mensch ist wie
Wire.

21.03.2018

Die Evangelien zeigen uns Jesus in
stdndigem Kontakt mit sehr
unterschiedlichen Menschen: mit



Kranken, die Heilung suchen, mit
Stuindern, die auf Vergebung hoffen,
mit Neugierigen, sogar mit Spionen...
Aber um den Meister herum finden
sich vor allem seine Freunde. So
bezeichnet Jesus seine Junger:
«Meine Freunde» (Lk12,4). Es ist
bewegend, ihn am Grab des Lazarus
zu sehen. Seine Tranen veranlassten
die Juden zu dem Ausruf: «Seht, wie
lieb er ihn hatte» (Joh 11,36). Spater,
wahrend des Letzten Abendmahls,
erklart er den Aposteln den Sinn
seines Todes am Kreuz:«Es gibt keine
grofdere Liebe, als wenn einer sein
Leben fiir seine Freunde

hingibt» (Joh 15,13). Und er wird,
vielleicht angesichts ihrer
Uberraschung, noch deutlicher: «Ich
nenne euch nicht mehr Knechte,
denn der Knecht weifs nicht, was sein
Herr tut. Vielmehr habe ich euch
Freunde genannt; denn ich habe
euch alles mitgeteilt, was ich von
meinem Vater gehort

habe» (Joh15,15).



Wegen seiner Liebe zu uns macht
Jesus uns zu seinen Freunden. Die
Gabe des Heiligen Geistes bringt uns
in eine neue Beziehung zu Gott. Wir
haben den Geist Christi selbst
empfangen, der uns zu Kindern des
Vaters macht und uns auch in eine
ganz personliche Beziehung zu
Christus einfiihrt: Er macht uns ihm
gleichformig. Dadurch hebt er aber
weder unsere Individualitdt noch
unsere Personlichkeit auf. Deshalb
verwirklicht sich die
Gleichformigkeit mit Christus uiber
die Freundschaft mit ihm. Mit dem
Gnadenleben beginnt eine Beziehung
zu Gott von Du zu Du: Wir lernen ihn
in seinem Geheimnis kennen und
vermogen zu handeln wie er. Diese
tiefe Einheit von Erkennen und
Wollen ermdgglicht, dass wir arme
Geschopfe im Innersten unserer
Seele Gott erfahren- wie Augustinus
sagte —, und so dasselbe lieben und
tun konnen wie er. Darin - idem
velle, idem nolle, dasselbe lieben,



dasselbe ablehnen -besteht gerade
die Freundschaft.

Ein weiterer Horizont eroffnete
sich

Schon in ganz jungen Jahren erfuhr
der hl. Josefmaria, dass Jesus ein
Freund ist, ein ganz besonderer
Freund. Seiner frithen Erfahrung gab
er in einem Punkt des Weges
Ausdruck: «Du suchst die
Gesellschaft von Freunden, deren
Unterhaltung, Zuneigung und
Umgang dir die Verbannung in
dieser Welt ertraglicher machen —
obgleich Freunde manchmal Verrat
uben. — Das scheint mir nicht
schlecht. Aber - warum suchst du
nicht jeden Tag umso nachhaltiger
die Gesellschaft und Unterhaltung d
e s Freundes, der nie Verrat ubt?»[1]

Er hatte diese Erfahrungbereits vor
langer Zeit gemacht. Seine Biografen
sehen sie im Zusammenhang mit
einem Rat, den er wahrend seiner



Zeit im Priesterseminar erhalten
hatte[2]. Mit den Jahren vertiefte sich
diese Entdeckung der Freundschaft
mit Christus. Moglicherweise war es
ein wichtiger Moment in dieser
Entwicklung, als sich ihm das
immense Panorama der
Gotteskindschaft eroffnete. Wahrend
seiner Besinnungstage in Segovia
schrieb er: «Erster Tag. Gott ist mein
Vater. Ich lasse nicht ab von dieser
Uberzeugung. - Jesus ist mein
Freund (ein neues Mittelmeer), der
mich mit dem ganzen gottlichen
Wahnsinn seines Herzens liebt.
Jesus..., mein Gott,... der auch
Mensch ist»[3].

Er bezeichnet diese Entdeckung als
«neuen Horizont». Der erste war die
Vaterschaft Gottes gewesen die er
ebenfalls schon kannte und dennoch
auf neue Weise entdeckte. Das war
fur den hl. Josefmaria vor allem eine
Quelle des Trostes. In jenen dreifdiger
Jahren hatte er die riesige Aufgabe



vor sich, den Willen Gottes zu
erfillen, den Gott ihm am 2. Oktober
1928 gezeigt hatte. Er sollte allen
Menschen eine Botschaft bringen
und sie zugleich in der Kirche
verwirklichen. Aber er musste es tun
«bei absolutem Mangel an
materiellen Mitteln: 26 Jahre alt, die
Gnade Gottes und Humor. Und sonst
nichts »[4]: Das Panorama, das sich
nun vor ihm ausbreitete,
vergewisserte ihn, dass er bei dieser
Sendung nicht allein war. Jesus, sein
Freund, war an seiner Seite und
verstand voll und ganz alle seine
Sorgen und Misserfolge, denn er «ist
Mensch wie wir».

Das Herz Jesu war fur den hl.
Josefmaria im doppelten Sinn eine
Offenbarung: Einerseits «der
unendlichen Liebe Christi», da «das
Herz Jesu das Herz des
menschgewordenen Gottes ist»[5],
und andererseits des Verstandnisses
und der Zartlichkeit Jesu angesichts



seiner personlichen Begrenzungen,
Schwierigkeiten und Sturze. Sicher
erfuhr er in seinem Gebet, was er in
einem Punkt des Weges schreibt:
«Jesus ist dein Freund. Der Freund.
Er hat ein Herz aus Fleisch wie du. Er
hat Augen voller Liebe, die um
Lazarus weinten. Und so wie den
Lazarus liebt er dich »[6]. Diese
Liebe, gottlich und menschlich
zugleich, unendlich und doch nahe,
war ein fester Stitzpunkt, der ihn in
jeder Situation vorangehen liefs. Und
er machte sein inneres Leben
realistisch und lebendig[7].

Ein Weg, der allen offensteht

Der hl. Josefmaria ermunterte die
Menschen, die zu ihm kamen, den
Weg der Freundschaft mit Christus
zu gehen. Er erklarte ihnen, dass im
Umgang mit ihm weder ubertriebene
Formalitdten noch komplizierte
Methoden notig sind, denn wir
konnen uns ihm in aller Einfachheit



ndhern wie jedem anderen Freund.
Schliefdlich gingen so diejenigen mit
ihm um, die ihn am meisten liebten,
wahrend er unter ihnen weilte.

«Hast du bemerkt, mit welcher
Herzlichkeit und mit wieviel
Vertrauen seine Freunde mit dem
Herrn verkehrten? Ganz unbefangen
werfen Lazarus‘ Schwestern ihm
seine Abwesenheit vor: Wir haben
dir doch Bescheid gegeben. Wenn du
hier gewesen wérest... - Sage ihm
eindringlich: Lehre mich, dich mit
derselben Liebe zu behandeln wie
Martha, Maria und Lazarus, und
auch wie die Zwolf, obwohl ja im
Anfang die Grunde fur ihre
Nachfolge nicht sehr <ubernattirlich>
waren»...[8].

Die jungen Leute, die mit dem hl.
Josefmaria Umgang hatten,
wunderten sich Uber die
Naturlichkeit, mit der er sich an den
Herrn wandte und sie aufforderte, es



ebenso zu tun. Sein ganzes Leben
lang empfahl er, diesem Weg zu
folgen. Einer der Ersten, der die
Lehren des hl. Josefmaria
kommentierte, driickte es so aus:
«Um zu dieser Freundschaft zu
kommen, missen wir uns Ihm
nahern, ihn kennenlernen, ihn
lieben»[9]. Freundschaft will die
Néhe des anderen und das Gesprach
mit ihm. Und das ist das Erste, wozu
uns die Entdeckung fiihrt, dass Jesus
unser Freund ist. «Du hast mir
geschrieben: ,Beten ist Sprechen mit
Gott. Aber wovon?“ - Wovon? Von
Ihm und von dir, von Freude und
Kummer, von Erfolgen und
Misserfolgen, von hohen Zielen und
alltdglichen Sorgen. Von deinen
Schwachen! Danken und Bitten,
Lieben und Stithnen. Kurz, IThn
erkennen und dich erkennen:
Beisammen sein.»[10].

In diesen Worten schwingt auch
jenes noverim Te, noverim me mit,



von dem der hl. Augustinus sprach:
Herr, mach, dass ich dich erkenne
und dass ich mich erkenne!, und [11]
auch jener «freundschaftliche
Umgang, der uns oftmals allein mit
dem zusammen sein lasst, der uns
liebt»[12], wie die hl. Theresia sagt.
Der personliche Umgang mit Jesus
Christus ist der Lebensnerv der
Beschaulichkeit. Und die Menschen,
die sich mitten in der Welt heiligen
wollen, muissen es erlernen, ihn in
den alltdglichen Gegebenheiten zu
finden, um ununterbrochen im
Gesprach mit ihm zu sein.

Das ist keine Utopie, sondern etwas,
das viele Menschen in ihrem Leben
verwirklicht haben, ob bei der
taglichen Arbeit, im Familienleben,
auf den Strafden der Stadt oder auf
dem Land, auf Bergpfaden oder auf
dem Meer..., denn tiberall konnen
wir Christus entdecken, der auf uns
wartet und uns als Freund begleitet.
Unzdahlige Male wiederholte der hl.



Josefmaria: «Ein Kind Gottes muss
kontemplativ sein, das heifst, ein
Mensch, der mitten im Larm der
Umwelt im standigen Gesprach mit
dem Herrn die Stille der Seele zu
finden weifs und der auf Ihn schaut
wie auf einen Vater oder einen
Freund, den man grenzenlos
liebt»[13].

Unser ganzes Leben hat Platz im
Gebet, wie es im Zusammensein mit
unseren Freunden der Fall ist, wo
wir Uber alles sprechen. «Die
Apostelgeschichte berichtet, dass der
Herr seine Junger nach der
Auferstehung versammelte und sie
sich unterhielten in multis
argumentis. Sie sprachen uber viele
Dinge, stellten Thm ihre Fragen,
verbrachten gemeinsam Zeit mit
Ihm»[14].

Bei diesem standigen Umgang, der
aus dem eigenen Leben das
Gesprachsthema mit Gott macht,



konnen wir auch versuchen, ihn
immer besser kennenzulernen und
ihn an Orten aufzusuchen, an denen
er auf intensive Weise hat bleiben
wollen. Uber drei von ihnen wollen
wir hier sprechen.

Die Berichte der Freunde Jesu

Inspiriert von Heiligen Geist geben
die Evangelisten die wichtigsten
Erinnerungen an den Meister
wieder. Da der hl. Josefmaria in
Christus verliebt war, war «die
Heilige Schrift, insbesondere die
Evangelien, in seinen Handen nicht
blof3 ein gutes Buch, in dem er
reichhaltige Lektiire fand, sondern
ein Ort der Begegnung mit
Christus»[15].

Von Anfang an verstanden die Leute,
die mit der Arbeit des Werkes in
Kontakt kamen, sehr schnell, dass
jener junge Priester eine intensive
Verbindung zu Gott hatte. Diese sehr
personliche Beziehung wurde bei



seinen Predigten deutlich: «Er
wandte sich zum Tabernakel, um mit
Gott auf dieselbe realistische Weise
zu sprechen, wie er mit uns sprach®,
,und fuhlte sich wie einer mehr
unter den Aposteln und Jungern des
Herrn»[16]. Diese Art, die Heilige
Schrift zu lesen, empfahl er spéater
auch anderen Menschen:«Ich rate dir
fir dein Gebet, dass du dich in die
Berichte des Evangeliums so
hineinversetzt, als ob du ein weiterer
Teilnehmer warest. Zuerst stellst du
dir das Geschehen vor, das du in
Sammlung betrachten mochtest.
Dann wird dein Geist tatig, und du
bedenkst einen bestimmten Zug im
Leben des Meisters: sein liebendes
Herz, seine Demut, seine Reinheit,
die Art, wie er den Willen des Vaters
erfullt. Erzahle ihm, wie es bei dir in
solchen Fallen ist, was dich im
Augenblick bewegt, was in dir
vorgeht. Bleib aufmerksam, denn
vielleicht will er dich auf etwas
hinweisen, und so regen sich



Eingebungen, zeigen sich
Entdeckungen, horst du einen
Tadel»[17].

Mit diesem Rat 6ffnete er uns einen
Zugang zu seiner Seele. Der selige
Alvaro del Portillo kommentierte
diese Art der Schriftlektiire
folgendermafien: «Ganz lebendig ist
der vertraute Umgang mit Christus,
mit seiner Mutter Maria, mit dem hl.
Josef, mit den ersten Zwolf, mit
Martha, Maria und Lazarus, mit Josef
von Arimathda und Nikodemus, mit
den Jingern von Emmaus, mit den
heiligen Frauen. Er ist das Ergebnis
eines standigen Gesprachs, eines
Sichhineinversetzens in das
Evangelium, um daran wie eine
weitere Person des Geschehens
teilzunehmen»[18].

Der Wert dieser Gebetsweise wird

von vielen Heiligen theoretisch und
praktisch bestétigt. Auch die letzten
Pépste haben sie empfohlen, als sie



die Bedeutung einer inneren Haltung
des Gebetes beim Lesen der Heiligen
Schrift hervorhoben und so die
Praxis der lectio divina anregten. Wir
sollten das Evangelium in Ruhe und
ohne Eile lesen. So beginnen wir
etwa mit einem Abschnitt, halten
inne und fragen uns: ,Wie wird das
damals gewesen sein?“Wir treten
gewissermaifden «wie einer mehr» in
die Szene ein und stellen uns die
Gesichter der Leute und das Antlitz
Jesu vor. Wenn wir versuchen, den
Sinn seiner Worte zu verstehen, ist
uns klar ist, dass sie oft der
Erklarung bedirfen, da es sich um
einen alten Text handelt, der zu einer
Kultur gehort, die zum Teil anders
war als unsere. Daher ist es wichtig,
eine Textausgabe mit gentigend
Anmerkungen zu haben, und auch
auf gute Bucher uber das
Evangelium und die Heilige Schrift
zuruckzugreifen.



Dann lesen wir den Text noch einmal
und fragen uns: «Herr, was sagt mir
dieser Text? Was mochtest du mit
dieser Botschaft an meinem Leben
andern? Was stort mich in diesem
Text? Warum interessiert mich das
nicht? — oder: Was gefallt mir, was
spornt mich an in diesem Wort? Was
zieht mich an? Warum zieht es mich
an?»[19]. Vielleicht kommt uns eine
bedirftige Person aus unserer
Umgebung in den Sinn. Oder wir
erinnern uns an jemanden, den wir
um Verzeihung bitten mussten...
Schliefdlich tiberlegen wir: Wie kann
ich mit meinem Leben dem
entsprechen, wozu Jesus mich in
diesem Text anregt? «Bleib
aufmerksam, denn vielleicht will Er
dich auf etwas hinweisen; und so
regen sich Eingebungen, zeigen sich
Entdeckungen, horst du einen
Tadel»[20]. Manches Mal weckt er in
uns ein wenig Liebe, einen Wunsch
nach Hingabe, immer aber gibt er
uns die Gewissheit seiner Nahe.



Diese Betrachtung des Lebens des
Herrn ist grundlegend fiir einen
Christen, «Die Kontemplation ist
namlich darauf ausgerichtet, in uns
eine weisheitliche Sicht der
Wirklichkeit zu erzeugen, die Gott
entspricht, und in uns den ,,Geist
Christi“ (1 Kor2,16)
heranzubilden»[21].

Es gibt zweifellos viele Wege, durch
die Heilige Schrift mit Jesus zu
verkehren. Deshalb wollte der hl.
Josefmaria keine bestimmte Methode
angeben, sondern nur ein paar
praktische Tipps, die fir ruhige
Betrachtung dienlich sein konnen,
bis schliefllich«Gedanken von Liebe
und Schmerz aufbrechen, Dank und
Bitte, Vorsatze..., die Frucht echten
Gebetes sind»[22].

Der Herr wartet im Tabernakel auf
uns

«Wenn du dich dem Tabernakel
naherst, denke daran, dass Er dich



dort seit zweitausend Jahren
erwartet»[23]. Die Eucharistie ist
sicher ein bevorzugterOrt, an dem
wir Jesus Christus finden und
freundschaftlich mit ihm verkehren
konnen. Das ist auch der Weg, dem
der hl. Josefmaria folgte. Sein Glaube
an die lebendige Gegenwart Christi
zeigte sich in all seinen Gesten vor
dem Allerheiligsten. Encarnita
Ortega, die ihn in den 40er Jahren
kennenlernte, behielt die erste
Betrachtung, die sie von ihm horte
und zu der sie mit einer gewissen
Neugier gekommen war, so in
Erinnerung: «Seine nattirliche
Sammlung, seine Kniebeuge vor dem
Tabernakel, die Art, wie er uns mit
einem Vorbereitungsgebet in die
Betrachtung einfiihrte und uns
bewusst machte, dass der Herr da
war, der uns zuhorte, liefs mich
gleich den Wunsch vergessen, einen
guten Redner zu horen». Vielmehr
offnete sich ihr Herz «der
dringenden Notwendigkeit, auf Gott



zu horen und Thm gegentiber
grofszugig zu sein»[24].

Dasselbe sagen diejenigen, die
erlebten, wie er die Messe feierte:
«Ich war von seiner Art, die hl. Messe
zu feiern, tief beeindruckt, von der
natirlichen Art und der Andacht, mit
der er die verschiedenen Gebete
sprach, wie auch von seinen
Kniebeugen und sonstigen
liturgischen Handlungen: Man spirte
formlich die reale Gegenwart
Gottes»[25]. Es waren keine
besonderen Dinge, sondern die Art,
da zu sein und sich zu bewegen, die
Intensitat der Gebete, die Sammlung.
Auch wir kdnnen so mit Gott
umgehen, wenn wir in der
Gewissheit leben, dass Christus, der
«geliebte Freund», in der Eucharistie
wirklich gegenwartig ist. Als es im
ersten Studentenheim des Werkes
endlich moglich war, das
Allerheiligste im Tabernakel
aufzubewahren, sagte der Vater den



Studenten, dass «der Herr ein
weiterer Bewohner des Hauses sei,
der wichtigste. Deshalb solle jeder
Ihm eine Weile Gesellschaft leisten,
[hn mit einer Kniebeuge begrifien,
wenn er nach Hause komme oder
fortgehe oder von seinem Zimmer
aus mit den Gedanken beim
Tabernakel sein»[26].

Diese kleinen Gesten sind Ausdruck
unseres Glaubens und zugleich
starken sie ihn, wenn wirunser Herz
in sie hineinlegen. So kdnnen wir
etwaunser Denken auf Gott
ausrichten, wenn wir an einer Kirche
vorbeikommen, dem Herrn wahrend
des Tages einen kurzen Besuch
abstatten, die heilige Messe
gesammelt und konzentriert
mitfeiern, an den Herrn im
Tabernakel denken, ihm unsere
Arbeit aufopfern... Kleine Zeichen
wie unseren Freunden gegentber,
wenn wir zu ihnen gehen oder ihnen



wahrend des Tages eine Botschaft
senden.

Christus in den Menschen finden,
die um uns sind

Das Gebot der Liebe kennzeichnet
diejenigen, die Christus folgen. Es
handelt sich dabei nicht nur um
einen Lebensstil, sondern um etwas,
das aus dem Glauben kommt, dass
Christus selbst ist in den Menschen
unserer Umgebunggegenwartig.
Dieses Bewusstsein ist zutiefst in der
Lehre des Herrnverankert, denn bei
verschiedenen Gelegenheiten
erinnert er uns daran, dass er selbst
es ist, um den wir uns kimmern,
wenn wir Bedirftigen beistehen —
und allebrauchen uns in irgendeiner
Weise[27]. Darum ist es so wichtig,
dass wir «in unseren Brudern, den
Menschen, Christus sehen, der uns in
ihnen begegnet»[28].

Der hl. Josefmaria versuchte,
Christus in erster Linie unter den



Bedurftigsten zu begegnen. Zu
Beginn der dreifsiger Jahre
verbrachte er viele Stunden damit,
arme Familien in den AufSenbezirken
von Madrid zu besuchen, sich um
Kranke in den Krankenhdusern der
Hauptstadt zu kimmern und armen
Kinder den Katechismus beibringen.
Spéter vermittelte er diese Sorge den
jungen Leuten, die sich dem Werk
naherten. Dieselben jungen Leute
spurten ubrigens die zugleich
menschliche und gottliche Liebe des
Vaters zu ihnen. Zum Beispiel
erinnerte sich Francisco Botella, dass
er ihn, als er ihn kennenlernte, so
aufnahm, «als ob er mich schon
immer kannte. Sein tiefer Blick blieb
mir im Gedachtnis wie auch seine
Freude, die mich bewegte und mich
mit innerem Frieden erfiillte. Es war
mir, als kenne er mein Inneres — und
das mit einer solchen Nattuirlichkeit
und Einfachheit, dass ich mich wie
zu Hause fiihlte»[29]. Ein anderer,
der eigentlich nicht gerade



gefiihlsbetont war, sagte: «Er sorgt
sich um uns fast mehr als unsere
Miitter»[30].

In diesen jungen Leuten — wie auch
in den Armen und Kranken -
begegnete der hl. Josefmaria seinem
Freund. Jahre spater, «fragte er seine
Kinder, die er um sich hatte,
nachdenklich: ,,Wisst ihr, warum ich
euch so sehr liebe?“ Es wurde still
und der Vater antwortete selbst:
,Welil ich in euch das Blut Christi
fliefSen sehe“[31]. Jesus, sein Freund,
hatte ihn dahin gefiihrt, ihm selbst in
den Menschen zu begegnen, die um
ihn herum waren, und besonders in
den Bedurftigsten. Auch wir «sind
aufgefordert, dem gekreuzigten Jesus
in jedem ausgegrenzten Menschen
zu dienen, seinen heiligen Leib zu
bertihren im Ausgeschlossenen, im
Hungrigen, im Durstigen, im
Nackten, im Gefangenen, im
Kranken, im Arbeitslosen, im
Verfolgten, im Heimatvertriebenen



und im Migranten. Dort finden wir
unseren Gott, dort berihren wir den
Herrn»[32].

Lucas Buch

[1] HI. Josefmaria, DerWeg, Nr. 88.

[2] Der Weg, kritisch-historische
Ausgabe von P. Rodriguez, 32 ed.,
Rialp, Madrid 2004, comentario al n.
88. Cfr. R. Herrando, Los anios de
seminario de Josemaria Escriva en
Zaragoza (1920-1925), Rialp, Madrid
2002, 197-201.

[3] HI. Josefmaria, Apuntes intimos, n.
1637 (citado en Camino, edicion
critico-historica, comentario al n.
422). El dia primero del retiro fue el 4
de octubre del 32. El texto sirvio de
base para Forja, n. 2.



[4] Carta 29-X1I-1947/14-1I-1966, n. 11,
citado en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.

[5] HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 169.

[6] Der Weg, Nr. 422.
[7] s. ebd., Nr. 244, 436.

[8] HI. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, Nr. 495.

[9] S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. “Jesus, como
amigo”.

[10] Der Weg, Nr. 91.

[11] HI. Augustinus, Soliloquios 11,
1.1.

[12] HI. Theresia von Avila, Buch des
Lebens, Kap. 8, Nr. 5.

[13] Feuer der Schmiede, Nr. 738.



[14] HI. Josefmaria, zitiert in: Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, “San Josemaria Escriva,
lector de la Sagrada Escritura”, en
Romana, 40 (2005), verfugbar hier.

[16] Erinnerung von F. Botella, in J.L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 32
ed., 429.

[17] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 253.

[18] Sel. Alvaro del Portillo,
“Einfihrung” in Christus begegnen.

[19] Franziskus, Apostol. Schreiben
Evangelii gaudium (24-X1-2013), Nr.
153.

[20] Freunde Gottes, Nr. 253.



[21] Benedikt XVI. ,Apostol.
SchreibenVerbum Domini, (30-
X-2010), Nr. 87.

[22] Javier Echevarria, “San
Josemaria Escriva, maestro de
oracion en la vida ordinaria”,
Magnificat 2006, verfigbar hier.

[23] Der Weg, Nr. 537.

[24] Erinnerung zitiert in: A. Vazquez
de Prada, Der Griinder des Opus Dei,
Bd. II, Adamas, Koln 2004, 555.

[25] Erinnerung von Francisco Ponz,
in A. Vazquez de Prada, Der Griinder
des Opus Dei, Bd. 11, 399.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] s. Mt 10,40; 25,40; Lk 10,16.
[28] Christus begegnen, Nr. 111.

[29] Erinnerung von F. Botella, in:
DYA. La Academia y Residencia..., 433.



[30] Erinnerung von J. Jiménez
Vargas, in: DYA. La Academia y
Residencia..., 443.

[31] Zitiert in: A. Vazquez de Prada,
El Fundador del Opus Dei, vol. 111,
Rialp, Madrid 2003, 405.

[32] Franziskus, Kreuzweg mit den
Jugendlichen wahrend des
Weltjugendtages, 29-VII-2016.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/neue-horizonte-im-inneren-
leben-ii-jesus-ist-mein/ (01.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/
https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/
https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-im-inneren-leben-ii-jesus-ist-mein/

	Neue Horizonte im inneren Leben (II): «Jesus ist mein bester Freund»

