
opusdei.org

Neue Horizonte (III):
«Von der Wunde der
rechten Hand …»

Uns in die Wunden Christi
hineinversetzen: uns von der
Liebe Gottes berühren lassen,
und Gott in den Leidenden
berühren - ein Weg der
Kontemplation und des
Mitleidens.

07.04.2018

Der hl. Johannes berichtet, dass sich
die Jünger am Tag der Auferstehung
in der Abenddämmerung im Haus



versammelt hatten «bei
verschlossenen Türen aus Furcht vor
den Juden» (Joh 20,19). Vor Angst
hatten sie sich eingeschlossen. Da
«kam Jesus, trat in ihre Mitte und
sagte zu ihnen: Friede sei mit euch!
Nachdem er das gesagt hatte, zeigte
er ihnen seine Hände und seine
Seite» (Joh 20,27). Im gleichen
Augenblick verwandelte sich die
Angst jener Männer in tiefe Freude.
Sie empfingen den Frieden, den der
Herr ihnen brachte, und später dann
die Gabe des Heiligen Geistes (vgl. 
Joh 20,22).

In dieser Szene des Evangeliums gibt
es viele Einzelheiten, die uns
auffallen. Was erwarteten die
Apostel? Jesus erscheint völlig
unerwartet, und seine Gegenwart
erfüllt sie mit Freude und Frieden.
Wir kennen einige seiner Worte und
Gesten. Wie wird wohl sein Blick
dabei gewesen sein? Sie hatten ihn
verlassen, ihn allein gelassen. Sie



waren feige geflohen. Aber der Herr
macht ihnen keine Vorwürfe. Er
selbst hatte es ihnen ja vorhergesagt,
und er wusste, dass gerade aus
diesem Versagen eine tiefe
Bekehrung entstehen konnte. «Ich
habe für dich gebetet», hatte er zu
Petrus vor seiner Passion gesagt,
«dass dein Glaube nicht erlischt. Und
wenn du dich wieder bekehrt hast,
dann stärke deine Brüder» (Lk
22,31-32). Das zerknirschte Herz der
Apostel vermochte jetzt die Liebe, die
Gott ihnen anbot, in ihrer ganzen
Fülle aufzunehmen. Sonst hätten sie -
vor allem Petrus - vielleicht
weiterhin zu sehr mit ihren eigenen
Kräften gerechnet.

Aber warum zeigt Jesus ihnen seine
Hände und seine Seite? Sie tragen
ganz offensichtliche Spuren der Qual
der Kreuzigung. Und doch stößt sie
der Anblick seiner Wunden nicht ab
oder erfüllt sie mit Schmerz, sondern
mit Frieden und Freude. Wenn man



es recht überlegt, so sind die Male
der Nägel und der Lanze das Siegel
der göttlichen Liebe. Jesus wollte, -
und das ist sehr bedeutungsvoll -
dass die Wunden der Passion auch
nach der Auferstehung an seinem
Leibe sichtbar blieben, damit
angesichts unserer eigenen oft so
mittelmäßigen und sogar kalten
Antwort auf seine Liebe auch nicht
der geringste Anlass bliebe, ihm zu
misstrauen und niemand mehr
denken könne, dass Jesus seine Tat
vielleicht bereut hätte. Die Liebe
Christi ist stark, und sie ist eine
vollkommen bewusste Entscheidung.

Außerdem sind die Wunden für den
ungläubigen Thomas das untrügliche
Zeichen der Auferstehung. Jesus ist
der Sohn Gottes, der für unsere
Sünden wahrhaft gestorben und
auferstanden ist. Papst Franziskus
sagt in einer Predigt: «Die Wunden
Jesu sind ein Ärgernis für den
Glauben, sie sind aber auch ein



Glaubensbeweis. Darum
verschwinden die Wunden am Leib
des auferstandenen Christus nicht,
sondern sie bleiben weiter bestehen,
denn diese Wunden sind ein
bleibendes Zeichen der Liebe Gottes
zu uns, und sie sind unerlässlich für
den Glauben an Gott. Nicht für den
Glauben an Gottes Existenz, sondern
für den Glauben daran, dassGott
Liebe, Barmherzigkeit und Treue ist.
Der hl. Petrus greift die Worte des
Propheten Jesaja auf und schreibt an
die Christen: »Durch seine Wunden
sind wir geheilt« (1Petr 2,24; s. Jes
53,5)»[i].

Die geistliche Tradition hat in den
Wunden des Herrn eine Quelle des
Trostes gefunden. Der hl. Bernhard
schrieb zum Beispiel: «Aus diesen
Öffnungen kann ich wilden Honig
kosten und Öl aus dem Felsen (vgl. Dt
32,13), - das heißt, ich kann
verkosten und sehen, wie gut der
Herr ist»[ii]. In diesen Wunden



erkennen wir die maßlose Liebe
Gottes. Aus seinem durchbohrten
Herzen entspringt die Gabe des
Heiligen Geistes (vgl. Joh 7,36-39). Die
Wunden des Herrn sind ein sicherer
Zufluchtsort. Wenn wir die tiefe
Bedeutung dieser Wunden begreifen,
eröffnet sich unserem inneren Leben
ein neuer Horizont.

«Die heiligste Wunde der rechten
Hand meines Herrn»

«Versetzt euch in die Wunden
Christi», empfiehlt der hl. Johannes
von Avila. «Dort», sagt er, «wohnt
seine Taube, das ist die Seele, die ihn
in Einfachheit sucht»[iii]. «In deine
Wunden verberge mich», heißt es in
einem bekannten Gebet. Auch der hl.
Josefmaria hat sich diese Art zu
beten zu eigen gemacht, die unter
den Christen so verbreitet ist. Im
Jahr 1933 notiert er: «Ich möchte
mich jeden Tag in eine Wunde
meines Jesus versetzen»[iv].



Es ist eine der
Frömmigkeitsübungen, die er sein
Leben lang gepflegt hat und die er
auch den jungen Leuten empfahl, die
zu ihm kamen[v]. Sie bekam
besondere Bedeutung aufgrund einer
Erfahrung, die ihm mitten im
Spanischen Bürgerkrieg, als er in
Burgos wohnte, ungeheure neue
Horizonte eröffnete. Damals war für
ihn eine Zeit des Leidens: Seine
Kinder im Opus Dei waren über ganz
Spanien zerstreut, einige an der
Front, andere irgendwo versteckt,
manche von ihnen befanden sich
noch in der Zone, in der die
Gläubigen verfolgt wurden. Ähnlich
erging es seiner Mutter und den
Geschwistern. Von seinen geistlichen
Töchtern hatte er kaum Nachrichten
und manche seiner Kinder waren
während des Krieges gefallen.

Unter diesen Umständen fühlte sich
Josefmaria aufgerufen, seine
Bemühungen, das Gebet und



insbesondere seine Abtötungen zu
verdoppeln. Anfang Juni 1938 hatte
er auf dem Weg zum Kloster de Las
Huelgas, wo er wissenschaftliche
Forschungsarbeiten durchführte,
eine besondere göttliche
Erleuchtung. Noch am gleichen Tag
schildert er sie Juan Jiménez Vargas
in einem Brief: «Mein lieber Juanito,
heute Morgen habe ich auf dem
Fußweg nach Las Huelgas, wo ich
beten wollte, etwas total Bekanntes
„entdeckt“: die heiligste Wunde der
rechten Hand meines Herrn. Und
dort habe ich den ganzen Tag
verbracht, mit Küssen und Anbetung.
Wie liebenswert ist doch die heilige
Menschheit unseres Gottes! Bitte ihn,
dass er mir die wahre Liebe zu ihm
schenke! So werden alle meine
Affekte geläutert. Es reicht nicht, zu
sagen: Du Herz am Kreuz! Denn
wenn schon eine Wunde Christi so
sehr reinigt, heilt, beruhigt, stärkt, in
Brand steckt und verliebt macht –
um wieviel mehr dann alle fünf



zusammen, offen am Holz des
Kreuzes? Mein Jesus! Du Herz am
Kreuz! Mein Jesus, mehr brauche ich
nicht! Ich weiß: wenn ich dich noch
länger auf diese Weise betrachte (die
mir der hl. Josef, mein Vater und
Herr, auf meine Bitte gezeigt hat),
dann werde ich noch verrückter, als
ich schon war. Versuche es doch
selbst!»[vi]

Schon seit einiger Zeit betrachtete er
die Menschheit des Herrn und
verehrte seine Wunden. Ganz
unvermutet «entdeckte» er damit
aufs Neue etwas, was er eigentlich
bereits kannte. Er gelangte mit einem
Mal zur tiefen Erkenntnis, dass diese
Wunden die erlösende Liebe
bedeuten, und er verstand, dass die
beste Antwort auf eine derart große
Liebe nicht in irgendwelchen
Aktionen bestand, sondern darin,
sich in Christus zu versenken, ihn zu
betrachten und sich ganz von seiner
Liebe umarmen zu lassen.



Im Brief schreibt er weiter darüber,
wie sehr ihn die eigene Situation
belastet: «Trotzdem beneide ich alle
sehr, die an der Front sind». Und
dann spielt er auf einen berühmten
Feldkaplan an, der bekannt war für
sein Büßerleben: «Wenn ich meinen
Weg nicht so deutlich vor mir sähe,
würde ich gerne den Pater Doyle
noch übertreffen. Aber… das würde
mir ja nur entgegenkommen, denn
die Buße ist mir nie besonders
schwergefallen. Zweifellos ist die
Liebe der Grund, warum ich auf
einem anderen Weg geführt werde.»
Sein Weg ist ein Weg der Liebe:
lieben und sich lieben lassen. Am
Schluss des Briefes bestätigt er diese
Überzeugung: «Ich umarme dich.
Von der Wunde der rechten Hand
aus segnet dich dein Vater»[vii].

Jenes Ereignis, das unerwartete
Licht, war ein Zeichen der Hoffnung
und bedeutete ohne Zweifel einen
Ansporn für seine priesterliche



Arbeit. Dank dieser göttlichen
Erleuchtung wurde aus einer
bekannten Tatsache, die er
wiederholt im Gebet betrachtet hatte,
aus einem Weg, den er selbst
zurückgelegt und anderen
empfohlen hatte, eine neue
Erkenntnis, eine unerschöpflich
reiche Goldmine, von der er sich nun
nicht mehr trennen wollte.

Von der Liebe beschützt

Die Wunden Jesu bedeuten eine
ständige Erinnerung an seine Liebe,
die im Kreuzesopfer bis zum
Äußersten ging. Gott hat niemals
bereut, dass er uns liebt. Deshalb ist
die Betrachtung dieser Liebe eine
Quelle der Hoffnung. Angesichts des
Auferstandenen, der noch immer die
Zeichen seiner Passion trägt, wird
uns klar: «Gerade dort, am Ort seiner
äußersten Erniedrigung, der zugleich
der Ort seiner größten Liebe ist,
keimt die Hoffnung auf. Wenn einer



von euch fragt: „Wie entsteht die
Hoffnung?“ „Sie kommt vom Kreuz.
Schau das Kreuz an, schau den
gekreuzigten Christus an! Von dort
her kommt die Hoffnung, die nicht
mehr vergeht, die Hoffnung, die bis
ins ewige Leben andauert“[viii]. Am
Kreuz ist unsere Hoffnung
entstanden und entsteht sie immer
wieder neu. «Mit Jesus kann sich
daher unsere Finsternis in Licht
verwandeln, wird jede Niederlage
zum Sieg und jede Enttäuschung zur
Hoffnung. Jede, ja, wirklich
jede.»[ix]. Diese Sicherheit ließ den
hl. Paulus ausrufen: «Was kann uns
scheiden von der Liebe Christi?
Bedrängnis oder Not oder
Verfolgung, Hunger oder Kälte,
Gefahr oder Schwert? (…) Doch all
das überwinden wir durch den, der
uns geliebt hat» (Röm 8,35.37).

Wenn wir unsere Schwachheit und
unsere Sünden erkennen, dann
könnte die Versuchung zur



Verzweiflung die Seele auf
verschiedene Weise beschleichen.
Dinge, in die wir vielleicht allzu
leichtfertig eingewilligt haben,
erscheinen uns plötzlich als absurdes
Nein, als Schlag ins Angesicht Gottes,
der uns liebt. Auch unsere laue,
lustlose Antwort kann zur Ursache
der Verzweiflung werden. Aber all
das ist nichts anderes, als eine Reihe
von Versuchungen desjenigen, der
uns zu Fall gebracht hat. Die beste
Antwort darauf könnte sein, die
Wunden des Herrn zu betrachten.
Diese Wunden erinnern uns daran,
dass seine Liebe «stark ist wie der
Tod» (Hld 8,16). Mehr noch: seine
Liebe hat den Tod besiegt. Ein
zeitgenössischer Dichter drückt es so
aus:

«Gewaschen in dem Wasser seiner
Seite, / im Inneren seiner Wunde
wohl verteidigt / vor so viel „Nein“,
das nur das Nichts in mir bewirkt, /



vor so viel Lauheit und vor so viel
faulem Frieden»[x].

Wenn wir von neuem die Menschheit
des Herrn betrachten, der durch
unsere Sünden verwundet wurde
und auferstanden ist, dann kann uns
dies zur Quelle der Hoffnung
werden. Wie den Aposteln ist der
Herr auch uns nicht böse. Er wirft
uns unsere Sünden und Schwächen
und unseren Verrat nicht vor. Im
Gegenteil, er richtet uns wieder auf,
denn seine Liebe ist wirklich
bedingungslos. Er sagt nicht: «Ich
liebe dich, wenn du dich ordentlich
benimmst», sondern: «Ich liebe dich,
für mich bist du ein Schatz und wirst
es immer sein, was auch geschehen
mag. » Dieses Bewusstsein, das aus
der Betrachtung der offenen
Wunden am Leib des Herrn entsteht,
erfüllt uns mit Freude und Frieden.
Was auch immer geschehen mag, wir
können in diesen Wunden Zuflucht



suchen und uns auf die Vergebung
Gottes berufen.

Der Papst erzählte in einer Homilie:
«In meinem persönlichen Leben
habe ich viele Male das barmherzige
Antlitz Gottes gesehen, und seine
Geduld. Ich habe auch viele
Menschen gesehen, die sich in die
Wunden Jesu versetzt und zu ihm
gesagt haben: Herr, da bin ich, nimm
meine Armut an, verbirg meine
Sünde in deinen Wunden, wasche sie
rein mit deinem Blut. Und ich habe
immer gesehen, dass Gott das dann
gemacht hat, dass er sie
aufgenommen, getröstet, gewaschen
und geliebt hat»[xi].

Unsere Schwächen anzuerkennen
bedeutet kein Scheitern, keine
Demütigung. Das könnte der Fall
sein, wenn Gott uns beherrschen
wollte. Es ist aber nicht der Fall. Die
Liebe ist das einzige, was ihn bewegt,
eine bedingungslose Liebe, die er uns



schenkt und von der er möchte, dass
wir sie annehmen.

Der Weg des Mitleidens

Wir können uns den Wundmalen des
Herrn auf viele Weisen nähern. «Eilt
zu ihm, wie es das Herz euch
eingibt», riet der hl. Josefmaria[xii].
Wir wissen, wie gerne er sich mit
Hilfe der Fantasie in das Evangelium
hineinversetzte. Im Buch Der
Rosenkranz zum Beispiel schrieb er
als Kommentar zum ersten
glorreichen Geheimnis: « Und bevor
wir das Gesätz beenden, hast du die
Wunden seiner Füße geküsst... und
ich, noch verwegener, weil noch
mehr Kind, habe meine Lippen auf
seine geöffnete Seite gedrückt»[xiii].

In Erinnerung daran, wie der hl.
Josefmaria nach der Messe die
Danksagung zu machen pflegte, denn
das war für ihn der privilegierte Ort,
um die tägliche Begegnung mit der
Liebe seines Lebens zu erneuern,



schrieb Don Javier Echevarría: «Die
ersten Minuten kniete er auf dem
Boden oder auf der Kniebank und
betrachtete das kleine Kreuz, das er
in Händen hielt. Dabei betete er das 
En ego (Siehe, o guter und lieber
Jesus). Und während er die Worte
wiederholte, die sich auf die Wunden
des Herrn beziehen, küsste er sie,
eine nach der anderen»[xiv].

Die Wundmale des Herrn, die der hl.
Josefmaria an jenem Junimorgen so
gründlich entdeckt hatte, offenbaren
nicht nur die Liebe, die der Herr zu
uns hegt. Sie sind auch eine
Einladung an uns, wie Maria mit ihm
zusammen zu Miterlösern, und wie
Simon von Zyrene zum Kreuzträger
für ihn zu werden, und ihn zu
trösten für die vielen Beleidigungen,
die sein Herz vor allem deshalb
verwunden, weil sie das unsere
verwunden… Schließlich ist es ein
Aufruf, ihm zu dienen in jenen
«kleinsten Brüdern», mit denen er

https://www.kathpedia.com/index.php?title=Jesus_Christus
https://www.kathpedia.com/index.php?title=Jesus_Christus


sich identifiziert und in denen er auf
geheimnisvolle Weise bei uns bleiben
wollte (Vgl. Mt 25,40).

Wenn wir daher den Weg betrachten,
der den hl. Josefmaria zur
Entdeckung dieser «neuen
Horizonte» führte, und der zweifellos
eine göttliche Erleuchtung
beinhaltete, dann dürfen wir die
enorme Zahl der Stunden nicht
vergessen, die er der Fürsorge für
Kranke und Bedürftige in den
ärmsten Vierteln Madrids widmete.
Es ist freilich eine wunderbare Art
und Weise, die Liebe Gottes zu
entdecken, wenn wir aus uns
herausgehen, um Jesus in leidenden
Menschen zu berühren. Und es ist
zweifellos ein sicherer Weg.

Dieser Weg beinhaltet, dass wir den
Hilferuf Jesu vernehmen, uns seinen
Wunden nähern und auf seine Liebe
mit unserer Liebe antworten. Wir
lernen, die anderen mit der gleichen



Zärtlichkeit zu behandeln, die Gott
für unsere persönlichen Schwächen
bereithält. So bekommt unser Leben
ein neues Sendungsbewusstsein,
durch das wir über uns selbst
hinauswachsen, ohne auf die
eigenen Kräften zu setzen, sondern
auf den Ruf Gottes. Gott wandelt uns
um und rechnet mit uns, um seinen
Frieden und seine Freude in der Welt
auszusäen. Unermüdlich betont es
der Papst: «Zuweilen verspüren wir
die Versuchung, Christen zu sein, die
einen sicheren Abstand zu den
Wundmalen des Herrn halten. Jesus
aber will, dass wir mit dem
menschlichen Elend in Berührung
kommen, dass wir mit dem
leidenden Leib der anderen in
Berührung kommen. (…) Wenn wir
das tun, wird das Leben für uns
wunderbar komplex, und wir
machen die tiefe Erfahrung, Volk zu
sein, die Erfahrung, zu einem Volk zu
gehören»[xv].



Wenn wir uns auf dem Weg der
Beschauung und des Mitleidens in
die Wunden des Herrn versetzen,
dann können sich uns wirklich neue
Horizonte eröffnen. Wir lernen so,
zu diesen Wunden der Liebe
Zuflucht zu nehmen und die
Menschen in unserer Umgebung von
Herzen zu lieben. Und wir beginnen
damit bei denen, die es am meisten
brauchen, bei den Menschen, die oft
ein wenig am Rande stehen, und die
vielleicht sogar im gleichen Haus
wohnen, wie wir.

Lucas Buch

Foto: Santi Villamarín (cc)

[i] Papst Franziskus, Homilie,
27.4.2014.

[ii] Hl. Bernhard v. Clairvaux, Predigt
61 (Predigten über das Hohelied), 4.



Zahlreiche Zeugnisse über diese
Frömmigkeit und die Art, sie zu
leben, finden sich in: P. Beteta, 
Mirarán al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.

[iii] Hl. Johannes von Avila, Briefe,
Brief 47, s. Hld 2,16.

[iv] Hl. Josefmaria, Apuntes íntimos,
n. 1799b, von 1933; in Santo Rosario.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2010, Kommentar zum ersten
glorreichen Geheimnis,S. 226, Note 5.

[v] «Ich werde, einem alten Vorsatz
treu, jeden Tag in der Seitenwunde
meines Herrn verweilen»: Hl.
Josefmaria, Apuntes íntimos, Nr.
1763, von 1934; in: Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
3. Auflage, Kommentar zu Nr. 288.

[vi] Hl. Josefmaria, Brief an Juan
Jiménez Vargas, 6.4.1938, in: A.
Vázquez de Prada, Der Gründer des



Opus Dei, Bd. 2, Adamas, Köln 2004,
288.

[vii] Ebd.

[viii] Papst Franziskus, Audienz,
12.4.2017.

[ix] Ebd.

[x] «Lavado por el agua del costado /
y dentro de la herida defendido / de
tanto no que solo trae nada, / de
tanto tibio sí, de tanta tregua». Julio
Martínez Mesanza, „Defendido“, in: 
Gloria, Rialp, Madrid 2016.

[xi] Papst Franziskus, Homilie,
7.4.2013.

[xii] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 303.

[xiii] Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz,
Erstes glorreiches Geheimnis.
Adamas, Köln, 3. Auflage, 1971.



[xiv] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[xv] Papst Franziskus, Apostol.
Schreiben Evangelii Gaudium
(24.9.2013), Nr. 270.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/neue-horizonte-iii-von-der-

wunde-der-rechten-hand/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/
https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/
https://opusdei.org/de-de/article/neue-horizonte-iii-von-der-wunde-der-rechten-hand/

	Neue Horizonte (III): «Von der Wunde der rechten Hand …»

