
opusdei.org

Menschlich und
göttlich (XI):
Maßhalten: Dann
spricht die Welt zu
dir...

Unser Wunsch alles zu wissen,
braucht Maß und Ziel. Die
Mäßigkeit erlaubt es uns, zum
Herzen der Dinge vorzudringen
und kontemplative Seelen
inmitten der Welt zu sein.

05.06.2022



Es gibt verschiedene Arten, ein und
dieselbe Sache zu betrachten.
Denken wir zum Beispiel an ein
großes Buffet, auf dem
verschiedenste Speisen in allen
möglichen Farben, Dekorationen und
Konsistenzen präsentiert werden.
Der staunende Blick eines Fotografen
angesichts dieser Köstlichkeiten hat
nichts mit dem gierigen Blick eines
Vielfraßes zu tun. Oder, um an
alltäglichere Situationen zu denken:
Unser Blick, wenn wir die
Schlagzeilen einer Zeitung
überfliegen, ist wohl ein anderer als
der, mit dem wir einen
Sonnenuntergang betrachten. Die
Unterschiede zwischen diesen
Sichtweisen sind nicht nur auf die
Umstände des Augenblicks oder auf
die Dinge, die wir vor Augen haben,
zurückzuführen. Was sie in Wahrheit
unterscheidet, ist etwas Tieferes.
Etwas, das mit der Art und Weise zu
tun hat, wie wir mit der Welt in
Beziehung treten.



Die Botschaft des Hl. Josefmaria
ermutigt uns, „kontemplative Seelen
zu sein, inmitten der Freuden und
Sorgen der Welt“. (1) Dazu müssen
wir lernen, die Wirklichkeit auf eine
neue Art und Weise zu betrachten:
nicht bloß mit einem Blick, der nur
einen Aspekt – das nützliche
Fragment – von dem, was vor ihm
liegt, wahrnimmt. Oder einem Blick,
der danach strebt, sich dessen zu
bemächtigen und zu besitzen, was er
betrachtet.

Der kontemplative Blick ist anders.
Er ist weder egoistisch noch
besitzergreifend, sondern offen,
gelöst, aufnahmebereit und
großzügig. Und für diejenigen, die
mit Gott leben wollen, ist die
Einübung in diese Sichtweise keine
bloße Option. Nur wenn wir unseren
Blick wandeln, können wir den
göttlichen Glanz in allem, was uns
umgibt, entdecken und die tiefe
Wahrheit der Dinge und Ereignisse



erahnen, „denn in Gott leben wir,
bewegen wir uns und sind wir“ (Apg
17,28).

Als der Gründer des Opus Dei
mögliche Themen anführte, die in
der Bildung junger Menschen
behandelt werden sollten, schrieb er
interessanterweise: „Äußere
Abtötung, vor allem des Blicks;
innere Abtötung, vor allem der
Neugier". (2) Diese beiden Aspekte,
die eng mit dem kontemplativen
Leben verbunden sind, gehören zur
Tugend der Mäßigkeit. Konkret in
Bezug auf das Streben des Menschen
nach Erkenntnis, das ihm innewohnt,
und das zu den am stärksten in
unserer Natur verankerten gehört.
Obwohl das Wort „Mäßigkeit“ im
allgemeinen Sprachgebrauch
vielleicht in uns vor allem die
Vorstellung einer Einschränkung
hervorruft, ist dies eine eher
unvollständige Auffassung. Das
lateinische Wort temperare, von dem



sich der Begriff ableitet, bedeutet
„die Dinge in der richtigen Dosierung
mischen“. Der Mensch, der in seinem
Wissensdrang gemäßigt ist, ist also
jemand, der nicht vom
Unmittelbaren absorbiert wird,
sondern in der Lage ist, weiter zu
sehen. Er entwickelt eine stille,
offene und aufmerksame Haltung,
die ihn dazu befähigt, zum Kern der
Dinge vorzudringen. Dann spricht
die Welt zu ihm.

Der neugierige Blick

Es gibt eine Art zu schauen – ohne
noch von Mäßigkeit geformt zu sein
–, die sich ähnlich verhält wie ein
Schmetterling, der von Blüte zu Blüte
flattert. Es ist die Handlungsweise
von jemandem, der sich nur so lange
mit einer Sache befasst, wie es nötig
ist, um seine Neugier zu befriedigen
und sich zu holen, worauf er Lust
hat. Dieser Blick zielt nicht darauf ab,
die Realität in ihrer ganzen Tiefe zu



erfassen. Er sucht vielmehr nur den
Genuss der sinnlichen
Wahrnehmung oder den flüchtigen
Geschmack, den der Konsum neuer
Informationen über die Welt gibt.
Das ist es, was der Evangelist
Johannes die „Begierde der Augen“ (1
Joh 2,16) und der heilige Thomas von
Aquin einige Jahrhunderte später 
curiositas(3)nennen wird.

Der Gegenpol zur curiositas istdie 
studiositas. Sie besteht darin, das
rechte Maß – eben als Teil der
Tugend der Mäßigkeit – in unserem
Erkenntnisstreben zu finden.
Diestudiositasführt dazu, jene
Hürdenaus dem Weg räumen, die
uns daran hindern, ein tieferes
Wissen zu erlangen. Sie scheut auch
nicht die Anstrengung und Mühe, die
mit jedem Lernprozess verbunden
sind.

Der Neugier nachzugeben, scheint
aufs erste belanglos, eine Haltung,



die unsere Existenz nur oberflächlich
betrifft. Was kann schon falsch daran
sein, mit offenen Augen durch die
Welt zu gehen und von allem zu
naschen, was sich mir bietet? Doch
hören wir auf die Worte Jesu: „Die
Leuchte des Leibes ist das Auge;
wenn also dein Auge hell ist, wird
dein ganzer Leib voll Licht sein“ (Mt
6,22). Wie das Auge den ganzen
Körper erleuchtet, wirkt unser Blick
bis in unser Herz.

Es kommt vor, dass die Neugierde,
fast ohne dass wir es merken, immer
tiefere Wurzeln in unserem Wesen
schlägt. In der Welt der sozialen
Netzwerke oder im Internet können
wir diese Rastlosigkeit manchmal
leicht feststellen: Wir wischen von
Seite zu Seite, ohne überhaupt zu
wissen, wonach wir suchen. Und
hinter diesem umherschweifenden
Blick steckt vielleicht eine
„schweifende Unruhe des
Geistes“ (4), die sich im



Wortreichtum gedankenlosen
Geredes, in Stumpfheit oder innerer
Zerrissenheit äußert.

In diesem Sinne kann der Blick, der
quasi von Blume zu Blume wandert,
„das Zeichen einer völligen
Entwurzelung sein. [Er] kann
bedeuten, dass ein Mensch die
Fähigkeit des Wohnens in sich selbst
verloren hat“ (5). Wir merken - mehr
oder weniger bewusst - in unserem
Inneren eine Leere und fliehen ins
Äußerliche, in die Welt der
Ablenkung. Paradoxerweise
verlassen wir damit den einzigen
Ort, an dem wir denjenigen finden,
der unseren Durst stillen kann. Der
heilige Augustinus drückte diese
Erfahrung so aus: „Und siehe, du
warst in meinem Innern und ich
draußen; und draußen suchte ich
dich und stürzte mich in meiner
Hässlichkeit auf die schönen Gebilde,
die du geschaffen. Du warst bei mir,
aber ich nicht bei dir. Weit weg von



dir zog mich, was doch keinen
Bestand hätte, wenn es nicht in dir
wäre.“ (6)

All dies erklärt, warum wir, wenn
wir die Tür zu unserer eigenen
inneren Welt öffnen, eine bedachte
Unterscheidung treffen müssen, um
mit unserem Blick das Wesen der
Wirklichkeit zu erreichen:
innehalten, nachdenken, nicht in Eile
verfallen. Bevor wir zum Beispiel bei
einem verlockenden Video oder
einer Serie auf „Play“ drücken, ist es
ratsam, zu bedenken, ob es das ist,
was wir in diesem Moment wirklich
tun wollen. Wer es versteht, auf das
zu verzichten, was seiner Seele
schadet oder was ihn einfach an der
Weiterentwicklung hindert, „weiß,
dass er damit nur scheinbar ein
Opfer bringt: denn (…) es befreit ihn
von vielen Fesseln und lässt ihn im
Innersten seines Herzens die ganze
Liebe Gottes auskosten.“ (7)



„Dich zerstreuen. - Du brauchst
Zerstreuung!... du reißt die Augen
weit auf, damit die Bilder der Welt
alle hineingehen“ schreibt der Hl.
Josefmaria und fordert den Leser
heraus. Und er antwortet prompt:
„Schließe sie ganz!: führe ein inneres
Leben, und du wirst die Herrlichkeit
einer schöneren Welt, einer neuen
Welt, in unvermuteten Farben und
Formen sehen. Du wirst mit Gott
umgehen.“ (8) Natürlich meint der
Gründer des Opus Dei damit nicht,
dass wir die Welt um uns, die er ja
selbst als Ort der Begegnung mit Gott
bezeichnet, nicht anschauen, nicht in
sie eintauchen. Vielmehr sagt er uns,
dass dieser äußere Blick jedenfalls
mit unserer inneren Welt verbunden
ist und seinerseits dazu beiträgt, sie
im Guten wie im Schlechten
mitzugestalten.



Der eigennützige Blick

Ein maßloser Blick kann auch
ungewollt von einem egoistischen,
besitzergreifenden Interesse
durchdrungen werden, ähnlich dem
eines Raubtieres auf Beutefang.
„Denkt daran, dass es ein Übel ist, ein
gieriges Auge zu haben“ (Sir 31,13),
warnt die Heilige Schrift. Genauso
wie der Blick, der von Blüte zu Blüte
flattert, hat auch dieser „räuberische
Blick“ in der Regel eine tiefere
Wurzel: In ihm offenbart sich häufig
die Art und Weise, wie jemand mit
der seiner Umgebung in Beziehung
tritt. Hier zeigt sich die Einstellung
im Innersten: alles wird durch das
Prisma des Eigeninteresses gesehen
und folglich alles in Bezug auf den
unmittelbaren je eigenen Nutzen
bewertet. Es ist, als ob das Herz
fixiert worden wäre und alles nur
noch aus einem Blickwinkel
betrachtet; als ob alle anderen
Perspektiven getrübt wären.



Unmäßigkeit ist zerstörerisch, denn
sie macht den Menschen befangen
und unempfänglich, die Wirklichkeit
und die Menschen in allen ihren
Facetten so zu sehen, wie sie wirklich
sind (9). Dies wirkt sich wiederum
auf seine Entscheidungen aus.
Mangelnde Kenntnis der Umgebung
behindert die richtige Einschätzung.
Der Vielfraß zum Beispiel ist in
seiner Suche nach Gaumenfreuden
gefangen; angesichts des Buffets ist
er nicht in der Lage, die ganze
Kreativität und Schönheit
wahrzunehmen, die sich ihm bietet.
Er wird sich für das größte Stück
entscheiden oder das, was die
stärksten Reize bietet, ist aber nicht
in der Lage, es wirklich zu genießen
oder dort ein bereicherndes
Gespräch mit anderen zu führen.

Dieser eigennützige Blick beeinflusst
auch die Beziehungen zu anderen
Menschen. Wer keinen freien Blick
erworben hat, neigt dazu, die



Menschen bloß unter dem
Gesichtspunkt des Nutzens zu sehen,
den sie einem bringen, oder den
Gefallen, um den man sie bitten
möchte. Die erste Reaktion ist dann
nicht, dem anderen in die Augen zu
schauen und zu fragen, wie es ihm
geht, was er braucht, was man für
ihn tun kann; und auch nicht, die
Einzigartigkeit oder den Charme
seiner Persönlichkeit zu erkennen.
Diese Blindheit des Geistes, diese
Unfähigkeit, die göttliche Spur in
unseren Mitmenschen zu sehen,
kommt nicht von einer Verwirrung,
die durch die Sinne verursacht wird,
sondern von einem verzerrten Blick,
der durch Unmäßigkeit abgestumpft
ist. „Unsere Herzen können sich an
wahre oder falsche Schätze hängen,
können eine echte Ruhe finden oder
einschlummern, indem sie träge und
abgestumpft werden“, sagte Papst
Franziskus in seiner Botschaft zum
Weltjugendtag. „Wie viel Kraft steckt
in dieser Fähigkeit, zu lieben und



geliebt zu werden! Lasst nicht zu,
dass dieser kostbare Wert verfälscht,
zerstört oder verdorben wird. Das
geschieht, wenn in unsere
Beziehungen die
Instrumentalisierung des Nächsten
für die eigenen egoistischen Zwecke
(…) eindringt“ (10).

Einige Früchte der Mäßigkeit

Diejenigen, die sich einen durch die
Tugend der Mäßigkeit geformten
Blick aneignen, sehen die Welt mit
neuen Augen und entdecken
unerwartete Wunder. Mäßigung
befreit, reinigt das Herz, erleichtert
ein ausgeglichenes Verhältnis zu den
Menschen und den Dingen: Sie lässt
in uns eine Haltung des aufrichtigen
Interesses wachsen, die sich nicht
von Äußerlichkeiten blenden lässt,
sich nicht zu oberflächlichen
Urteilen hinreißen lässt. Die erste
Wirkung der Mäßigkeit ist also die
„Ruhe des Geistes“, die aus der



inneren Ordnung des Menschen
erwächst. (11) Der gelöste und reine
Blick ist auf die wahren Schätze
gerichtet, wo er wahren Frieden
finden kann.

Der Blick der Dichter und Maler, die
reiche und vielfältige Nuancen der
Wirklichkeit wahrnehmen, kann
eine gute Schule sein, um diese
Sensibilität zu entwickeln. Wer
erinnert sich nicht an ein Gespräch
mit jemandem, dessen fundiertes
Wissen zu einem Kunstwerk uns
neue Facetten der Wirklichkeit
offenbart hat?

Eine weitere Frucht der Mäßigkeit ist
die Fähigkeit, sich auf die Projekte zu
konzentrieren, die wir uns
vorgenommen haben. Zu vermeiden,
dass wir unnötig auf das Handy
schauen oder uns während der
Arbeit oder des Studiums im Internet
zu verlieren, mag eine Kleinigkeit
scheinen, die keinen Einfluss auf



unser Leben hat. Doch können solche
kleinen Verzichte entscheidend dafür
sein, dass wir uns fokussieren und
mit all unseren Kräften
verwirklichen, was wir eigentlich
wollen. Das „Nein“ zu dem, was den
Geist in tausend Dinge zerstreut, ist
gleichzeitig ein „Ja“ zu dem, was
wirklich wichtig ist. Diese Bemühung
fördert die Innerlichkeit und trägt
mit der Zeit dazu bei, das
Oberflächliche als Verschwendung
von Zeit und Freiheit zu entlarven.
„Dann gewinnt das Leben die Farben
wieder, die die Unmäßigkeit
verdunkelt hatte: sich um andere
kümmern, Eigenes teilen,
Aufgeschlossenheit für das Große
werden wieder möglich.“ (12)

Der unbefangene, gelöste und klare
Blick ermöglicht es uns mehr als alles
andere, die wahre Schönheit von
allem, was existiert, zu entdecken.
Maßvoll zu leben bedeutet, nicht
weniger, sondern mehr genießen zu



können, sowohl die geistigen als
auch die sinnlichen Dinge. Eine freie
Beziehung zur Welt, frei von der
krampfhaften Suche nach Vergnügen
oder Selbstbestätigung, führt uns
dazu, die Wahrheit der Dinge und
der Menschen zu erkennen; sie
ermöglicht uns, die Schönheit selbst
in den zartesten und
unscheinbarsten Dingen zu
entdecken. „Es ist mit recht gesagt
worden: nur wer ein reines Herz
habe, vermöge frei und befreiend zu
lachen. Nicht minder gilt, dass nur,
wer mit reinen Augen in die Welt
blickt, ihre Schönheit erfährt.“ (13)

Der maßvolle Mensch dringt tiefer
vor, hin zur Wahrheit der Dinge: Die
Welt spricht zu ihm von Gott.
Deshalb werden sich jene, die sich
auf dieses Abenteuer einlassen, mit
der Zeit in dem Ausspruch des Hl.
Josefmaria wiedererkennen: „Mein
Gott: In allem, was ich sehe, finde ich
Schönheit und Anmut“ (14).



1 Hl. Josefmaria, Instruktion für das
Werk des heiligen Michael, 8.
Dezember 1941, Nr. 70.

2 Hl. Josefmaria, Instruktion für das
Werk des heiligen Raphael, 9. Januar
1935, Nr. 135.

3 Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2
ad 1.

4 Josef Pieper, Das Viergespann, 6.
Aufl., München 1964, Seite 276.

5 Josef Pieper, aaO, Seite 276f.

6 Hl. Augustinus, Bekenntnisse, X, 27,
38.

7 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

8 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 283.

9 Vgl. Josef Pieper, aaO, Seite 224.



10 Papst Franziskus, Botschaft zum
XXX. Weltjugendtag 2015, 31. Januar
2015.

11 Vgl. J. Pieper, aaO, in Anspielung
auf den Hl. Thomas von Aquin.

12 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

13 Josef Pieper, aaO, Seite 232.

14 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 415.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/menschlich-und-himmlisch-

xi-masshalten-dann-spricht-die-welt-zu-
dir/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/menschlich-und-himmlisch-xi-masshalten-dann-spricht-die-welt-zu-dir/
https://opusdei.org/de-de/article/menschlich-und-himmlisch-xi-masshalten-dann-spricht-die-welt-zu-dir/
https://opusdei.org/de-de/article/menschlich-und-himmlisch-xi-masshalten-dann-spricht-die-welt-zu-dir/
https://opusdei.org/de-de/article/menschlich-und-himmlisch-xi-masshalten-dann-spricht-die-welt-zu-dir/

	Menschlich und göttlich (XI): Maßhalten: Dann spricht die Welt zu dir...
	Der neugierige Blick
	Der eigennützige Blick
	Einige Früchte der Mäßigkeit


