
opusdei.org

Meine beiden
priesterlichen Wege

Autobiographisches mit
Anmerkungen von Volker
Hildebrandt

22.11.2007

„Sacerdos in aeternum – Priester auf
ewig“ .... Denke ich zurück an meine
Priesterweihe im Jahre 1981, so sind
mir vor allem diese Worte in einem
außergewöhnlichen Licht präsent.
Als Priester ist man durch die Weihe
– eines der sieben Sakramente – in
gewisser Weise ein anderer Mensch



geworden; man hat eine neue
Identität erhalten. 

Taufe und Tauf-Adoption

Ähnliches, wenn auch mit einem
wichtigen Unterschied, geschieht bei
der Taufe. Mit diesem Sakrament hat
1953 auch mein Weg begonnen.
Durch die Taufe wird ein Mensch
Christ; die Firmung unterstreicht und
besiegelt es. Was da geschieht, lässt
sich mit einer Adoption vergleichen.
Von gleich auf jetzt trägt man einen
anderen Namen. Daran wird
offenbar: Man ist zwar weiterhin
derselbe, zugleich aber irgendwie
auch ein Jemand, der man vorher
nicht war. Wichtiges hat sich
verändert, ist hinzugekommen. Man
gehört nun einer weiteren Familie
an. Die eigene Lebensperspektive ist
nun zutiefst mitgeprägt von der
Größe und dem Adel dieser neuen
Familie der Christen.



Selbstverständlich verpflichtet
solcher Adel aus der Tauf-Adoption,
und der Christ muss sich später
kräftig um all das bemühen, was ihm
da in den Schoß gefallen war. Wie oft
habe ich Gedanken wie diese gelesen
und im Gebet vor Gott gebracht: „Die
Bekehrung ist Sache eines
Augenblicks. – Die Heiligung ist ein
Werk für das ganze Leben.“ Und:
„Begradigen. – Jeden Tag ein wenig. –
Das ist deine dauernde Arbeit, wenn
du wirklich heilig werden
willst.“ (Josemaría Escrivá, Der Weg,
285 und 291.) Das intuitive Wissen,
dass die gewonnene Würde das Kind
Gottes in die Pflicht nimmt, drängt in
die konkrete Gestalt der Liebe. „Was
das Geheimnis der Beharrlichkeit
sei?“ schreibt gleichfalls der hl.
Josefmaria: „Verliebe dich, und du
wirst ihn nicht lassen.“ (Der Weg,
999.) Ohne Liebe, die im Kampf um
Treue täglich wächst und sich
bewährt, bliebe alles form- und



gestaltlos; könnte sich die Taufwürde
nicht entfalten.

Matthäus berichtet, wie Jesus den
jungen Mann auffordert: „Wenn du
vollkommen sein willst, geh, verkauf
deinen Besitz und gib das Geld den
Armen; so wirst du einen bleibenden
Schatz im Himmel haben; dann
komm und folge mir nach.“ Und die
Reaktion darauf: „Als der junge
Mann das hörte, ging er traurig weg;
denn er hatte ein großes
Vermögen.“ (Matthäus 19,21 und 22)
Die Begebenheit hat oft zu dem
einseitigen Schluss geführt, Heiligkeit
und ernsthafte Christusnachfolge
seien nur möglich, wenn man der
Welt mit ihrem irdisch-profanen
Reichtum den Rücken kehrt und
Mönch, Nonne oder Priester wird.
Für mich wäre das nicht der Weg
gewesen, denn auch das war mir von
Gott gegeben: eine gute und sogar
leidenschaftliche Liebe zur Welt –
und in ihr das Interesse an all den



physikalischen und chemischen
Prozessen samt all den anderen
Interessen, die irdisch, aber damit
noch keineswegs unheilig oder gar
heillos sind. 

Schule, Bund und Studium – der
erste priesterliche Weg

So bin ich noch heute froh, dass
meine Eltern mich nach dem Besuch
der katholischen Paulus-Volksschule
(1959–1963) in Bonn an dem
naturwissenschaftlich–
mathematischen Gymnasium in
Bonn-Tannenbusch angemeldet
haben. Bis zum Abitur 1971 gehörten
Chemie und Physik zu meinen
Lieblingsfächern. Parallel dazu
wuchs in der Oberstufe das Interesse
für Geschichte und Philosophie. Nach
achtzehn Monaten Wehrdienst – den
ich als Offizierssohn „standesgemäß“
als Fähnrich und damit als
Offiziersanwärter der Reserve
beendete – stand ich also vor der



schwierigen Frage, welcher Neigung
ich nun den Vorzug geben sollte.

Ich entschied mich für beide und
studierte Chemie und Geschichte für
das höhere Lehramt – von 1972 bis
1976 in Bonn und von 1976 bis zum
ersten Staatsexamen 1978 in
Münster.

Neben Schule und Studium habe ich
mich auch in verantwortlicher
Position in Jugendarbeit und
Erwachsenenbildung engagiert,
darüber hinaus schulpolitisch, später
hochschulpolitisch sowie in meinen
technisch-naturwissenschaftlichen
Hobbies und natürlich sportlich.

Als ich um die Aufnahme in das Opus
Dei bat, hatte ich meinen
„priesterlichen Weg“ noch als
Schüler gefunden – das Wort hier
zunächst in seiner weitesten
Bedeutung verstanden als einen der
unzählig vielen Wege, auf den
grundsätzlich jeder Christ durch



seine Taufe gerufen ist und den er
dann im Leben selbst bahnen muss.
Der Katechismus der Katholischen
Kirche bringt es so auf den Punkt:
„Die ganze Gemeinschaft der
Gläubigen ist als solche priesterlich.
Die Gläubigen üben ihr Priestertum
als Getaufte dadurch aus, dass sich
jeder ... an der Sendung Christi ...
beteiligt. Durch die Sakramente der
Taufe und der Firmung werden die
Gläubigen zu ‚einem heiligen
Priestertum geweiht‘.“(KKK, 1546)

Der Geist des Opus Dei war mir
geradezu auf den Leib geschneidert.
So durfte ich entdecken, dass sich die
unterschiedlichen Bereiche meines
Lebens zu einer harmonischen
Einheit, zu einem Ganzen verbinden
können. Auf der einen Seite mein
Studium, mein Sport, mein soziales
Engagement, meine politischen
Ambitionen und die sonstigen
Stunden des Alltags, auf der anderen
die frommen und heiligen Stunden



des Betens und des Gottesdienstes.
Die Entfaltung der Taufwürde
verdichtete sich für mich unter
anderem in der folgenden
Erfahrung: Man ist als gewöhnlicher
Mensch mitten in der Welt zu Hause,
als Schüler, als Soldat, als Student, als
Berufstätiger; man bleibt auf dem
Weg und ist wegen all seiner
persönlichen Verfehlungen und
Unvollkommenheiten noch lange
nicht angekommen – und gehört
doch ganz Gott an. Als sein
„Adoptivkind“ ist man ganz davon
beseelt und bemüht sich, wirklich
nach seiner Art zu leben: Was Gott
genau von dir will, das wird dann
deutlich in den täglichen Aufgaben
und Herausforderungen, wenn du sie
im Kontext der Lehre Jesu und der
Kirche löst. Die Gebetsbitte „Dein
Wille geschehe“ wird auf diesem
Weg praktisch, konkret und
lebensnah – zu deinem eigenen Heil
und zum Wohl deiner Mitmenschen.



„Dein Wille geschehe!“ Diese Bitte
habe ich oft bis in die tagtäglichen
Entscheidungen hinein wiederholt
und mir zu Herzen genommen – es
zumindest immer wieder versucht.
So habe ich Gott im alltäglichen
Leben immer wieder wahrnehmen
können, habe gelernt, mit ihm und
durch ihn die Welt, das Leben und
alles Menschliche mehr zu lieben.
Sicher: Du musst diese Bitte „dein
Wille geschehe“ bewusst und
entschieden wiederholen – und dich
zugleich um die Sache bemühen, um
die es geht. Aber dann erfährst du,
dass deine Arbeit, deine Ziele und
deine Freundschaften nicht nur kein
Hindernis sind. Dass sie eben nicht
im Widerspruch dazu stehen und
dich nicht davon abhalten müssen,
das eigene Leben vorbehaltlos und
ganz in Gottes gute Hände zu legen.
Deine bürgerlich-zivilen Aufgaben
mit ihrer Eigendynamik füllen dich
ganz aus, wie das in jedem
anspruchsvollen Beruf der Fall ist.



Und nun werden sie geradezu zu
einem Ansporn und einer Hilfe:
Gerade in ihnen – also mitten im
Gewühl und der Geschäftigkeit der
Arbeit – lernst du, fortwährend mit
Gott zu sprechen – und das heißt,
kontemplativ zu leben. Du bist ja
geradezu darauf aus, mit ihm an
einer christlicher geprägten Welt, an
einer Welt nach seinem Willen zu
bauen. 

Weihe – der zweite priesterliche
Weg

Um diese Überzeugung solide zu
verankern, habe ich neben meinem
zivilen Universitätsstudium ein
philosophisch–theologisches
Zweitstudium im Rahmen des
„Studium generale“ der Prälatur
Opus Dei begonnen und von 1978 bis
1981 am Internationalen Seminar
des Opus Dei in Rom abgeschlossen.

Nach reiflicher Überlegung und mit
der Zustimmung des Prälaten des



Opus Dei wurde ich am 30. August
1981 zum Priester geweiht und in die
Prälatur Opus Dei inkardiniert.

Der christlichen Ausrichtung meines
Lebens hat die Priesterweihe in
gewisser Hinsicht nichts Neues
hinzugefügt. Sie war unter diesem
Gesichtspunkt kein einschneidender
Schritt. – In anderer Hinsicht geht sie
aber wohl darüber hinaus und hat
damit mein Leben entscheidend
verändert: Wegen der Identität des
sakramentalen Priestertums. Es ist
unverdiente Gnade, deren ich mich
nicht zu rühmen habe, die ich
vielmehr zu rühmen habe.– Sacerdos
in aeternum!

Als geweihter Priester ist man über
das allgemeine Taufpriestertum
hinaus in besonderer Weise zum
Dienen beauftragt und verpflichtet –
als „zweiter“, als „anderer
Christus“ (vgl. Matthäus 20,28 und
Galater 2,20). Man wird geweiht, um



dem gemeinsamen Priestertum aller
Getauften zu dienen (vgl. KKK, 1547):
Als geweihter Priester stelle ich dem
Herrn meine Hände, meine Stimme,
mein ganzes Sein zur Verfügung,
damit er segnet, wenn ich als Priester
segne, damit er freispricht, wenn ich
in der Beichte die Absolution erteile,
damit er das Brot und den Wein in
seinen Leib und sein Blut
verwandelt, wenn ich bei der
Eucharistiefeier die Wandlungsworte
spreche.

In allem, was die gläubigen Laien in
ihrem säkularen Leben bewirken
und tun, üben sie ihr allgemeines
Priestertum aus. Dieses alles nimmt
der geweihte Priester nun am Altar
in den Gaben von Brot und Wein
entgegen und handelt dabei „in der
Person Christi des Hauptes“ (II.
Vatikanum, Lumen gentium, 10
usw.). In der Wandlung von Brot und
Wein fügt er dann die Gläubigen
selbst und all ihr Wirken und Tun



ein in das Leben, den Tod und die
Auferstehung Jesu Christi. So wird
das Leben und Arbeiten der
Gläubigen zum erlösenden Opfer
Jesu und zum Gnadengeschenk der
Eucharistie, zur „Arznei der
Unsterblichkeit“, wie der heilige
Ignatius von Antiochien sagt. Die
Feier der Eucharistie als „Quelle und
Höhepunkt des ganzen christlichen
Lebens“ (Vatikanum II, Lumen
gentium, 11) hat deshalb Vorrang vor
all meinen anderen Aufgaben als
Priester.

Zurück in Deutschland waren die
folgenden Jahre bestimmt von
Gottesdiensten aller Art, von
Beichtgesprächen und geistlichen
Meditationen sowie Vorträgen bei
Einkehrstunden, Exerzitien und
Tagen der Besinnung für Jung und
Alt. Ein weiterer Schwerpunkt waren
Vortrags- und Vorlesungsreihen zu
philosophischen, ethischen,
anthropologischen und



theologischen Themen bei
unterschiedlichen Fort- und
Weiterbildungstagungen. 

… und wohin er mich führte

So führte mich mein Weg zuerst nach
Bonn, dann für sieben Jahre nach
Berlin. Während der Berliner Jahre
habe ich an der Universität Münster
in Philosophie promoviert und die
Dissertation veröffentlicht („Virtutis
non est virtus“, Frankfurt [Lang]
1989).

Es folgten Jahre in Köln, danach in
Euskirchen. Dort konnte ich neben
den genannten Tätigkeiten auch in
der Seelsorge von sieben
Pfarrgemeinden mitarbeiten: Sonn-
und Werktagsgottesdienste,
Vorbereitung auf die Sakramente,
Messdiener- und Jugendarbeit,
Seelsorgestunden in Grund- und
Hauptschulen, Sterbebegleitung...



Von 1997 bis 2007 war ich zehn
intensive Jahre lang Religionslehrer
und Schulpfarrer am
Mädchengymnasium in Jülich.
Neben den regelmäßigen
Schulgottesdiensten, Frühschichten
etc. sowie dem regulären Unterricht
in allen Jahrgangsstufen
einschließlich Abiturprüfungen war
meine Zeit ausgefüllt mit
verschiedenen Sozialprojekten
(Caritas vor Ort; Peru als Schulfahrt)
sowie Schulwallfahrten und
Weltjugendtagen in Israel, Rom,
Toronto und Köln.

Ein Wort zu meiner Familie: Mit den
drei Geschwistern und sieben Neffen
bzw. Nichten treffe ich mich
regelmäßig bei den Eltern, die mit
ihren 81 und 86 Jahren zu unserer
Freude noch sehr rüstig sind. Mein
jüngerer Bruder begutachtet und
vergibt als promovierter Chemiker
Patentrechte. Meine jüngere
Schwester hat sich als frei schaffende



Künstlerin einen Namen gemacht.
Und mein älterer Bruder steht als
Arzt und Chirurg im Dienst am
Menschen.

Meiner neuen Aufgabe als Pfarrer
von St. Pantaleon in Köln sehe ich
gelassen entgegen, aber zugleich in
froher Erwartung. Möge mir der
Herr die Kraft geben, ganz in seinem
Sinne für alle Menschen da zu sein
und ihnen zu dienen.

Volker Hildebrandt

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/meine-beiden-priesterlichen-
wege/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/meine-beiden-priesterlichen-wege/
https://opusdei.org/de-de/article/meine-beiden-priesterlichen-wege/
https://opusdei.org/de-de/article/meine-beiden-priesterlichen-wege/

	Meine beiden priesterlichen Wege

