
opusdei.org

Medizin der
Unsterblichkeit

"Irgendwo, so haben die
Menschen immer wieder
gedacht, müsse es doch das
Kraut gegen den Tod geben.
Irgendwann müsse sich die
Medizin nicht nur gegen diese
oder jene Krankheit finden
lassen, sondern gegen das
eigentliche Verhängnis – gegen
den Tod. Es müsse doch die
Medizin der Unsterblichkeit
geben." (Predigt v. Benedikt
XVI.)



03.01.2016

Eine alte jüdische Legende aus dem
apokryphen Buch „Das Leben Adams
und Evas“ erzählt, daß Adam in
seiner Todeskrankheit seinen Sohn
Set zusammen mit Eva in die Gegend
des Paradieses ausgeschickt habe,
um das Öl der Barmherzigkeit zu
holen; um damit gesalbt und so
geheilt zu werden. Nach allem Beten
und Weinen der beiden, die auf der
Suche nach dem Lebensbaum sind,
erscheint ihnen der Erzengel
Michael, um ihnen zu sagen, daß sie
das Öl vom Baum der
Barmherzigkeit nicht erhalten
werden und daß Adam sterben
müsse. Christliche Leser haben
später an diese Rede des Erzengels
ein Wort des Trostes angefügt. Der
Engel habe gesagt: Nach 5.500 Jahren
werde der liebreiche König Christus,
der Sohn Gottes, kommen und mit



dem Öl seiner Barmherzigkeit alle
die salben, die an ihn glauben. „Das
Öl der Barmherzigkeit wird von
Ewigkeit zu Ewigkeit denen zuteil
werden, die aus Wasser und
Heiligem Geist wiedergeboren
werden müssen. Dann fährt der
liebreiche Sohn Gottes, Christus, in
die Erde hinunter und führt deinen
Vater ins Paradies, zum Baum der
Barmherzigkeit.“

In dieser Legende wird die ganze
Trauer des Menschen über das
Verhängnis von Krankheit, Schmerz
und Tod sichtbar, das uns auferlegt
ist. Es wird sichtbar der Widerstand,
den der Mensch dem Tod
entgegensetzt: Irgendwo, so haben
die Menschen immer wieder
gedacht, müsse es doch das Kraut
gegen den Tod geben. Irgendwann
müsse sich die Medizin nicht nur
gegen diese oder jene Krankheit
finden lassen, sondern gegen das
eigentliche Verhängnis – gegen den



Tod. Es müsse doch die Medizin der
Unsterblichkeit geben. Die Menschen
sind gerade auch heute auf der Suche
nach diesem Kräutlein. Auch die
heutige Medizin sucht zwar nicht
gerade den Tod auszuschalten, aber
möglichst viele seiner Ursachen zu
beseitigen, ihn immer weiter
hinauszuschieben. Immer mehr und
längeres Leben zu geben. Aber
denken wir einmal nach, wie wäre
das eigentlich, wenn es gelänge,
vielleicht zwar nicht den Tod ganz
auszuschalten, aber ihn endlos
hinauszuschieben, ein Alter von
mehreren hundert Jahren zu
erreichen? Wäre das gut? Die
Menschheit würde überaltern, für
Jugend würde es keinen Platz mehr
geben. Die Fähigkeit zum Neuen
würde erlöschen, und ein endloses
Leben würde kein Paradies, sondern
eher eine Verdammnis sein. Das
wirkliche Kräutlein gegen den Tod
müßte anders sein. Es dürfte nicht
einfach endlose Verlängerung dieses



jetzigen Lebens bringen. Es müßte
unser Leben von innen her
umarbeiten. Es müßte in uns ein
neues Leben schaffen, das wirklich
ewigkeitsfähig ist: Es müßte uns auf
eine Weise umgestalten, daß es mit
dem Tod nicht aufhören, sondern
erst vollends beginnen würde. Das
Neue und Aufregende der
christlichen Botschaft, des
Evangeliums Jesu Christi war und ist
es, daß uns gesagt wird: Ja, dieses
Kraut gegen den Tod, diese wirkliche
Medizin der Unsterblichkeit gibt es.
Sie ist gefunden. Sie ist zugänglich. In
der Taufe wird uns diese Medizin
geschenkt. Ein neues Leben beginnt
in uns, das im Glauben reift und
durch den Tod des alten Lebens nicht
aufgehoben, sondern erst vollends
freigelegt wird.

Darauf werden manche, viele
antworten: Die Botschaft hör’ ich
wohl, allein mir fehlt der Glaube.
Und auch wer glauben will, wird



fragen: Ist es wirklich so? Wie sollen
wir uns das vorstellen? Wie geht
diese Umarbeitung des alten Lebens
vor sich, daß sich in ihm das neue
Leben bildet, das keinen Tod kennt?
Noch einmal kann uns eine alte
jüdische Schrift helfen, eine
Vorstellung zu gewinnen von dem
geheimnisvollen Vorgang, der mit
der Taufe in uns beginnt. Da wird
uns erzählt, wie der Urvater Henoch
zum Thron Gottes entrückt wurde.
Aber er erschrak vor den herrlichen
Engelmächten, und in seiner
menschlichen Schwachheit konnte er
das Angesicht Gottes nicht schauen.
„Da sprach Gott zu Michael – so fährt
das Henoch-Buch weiter fort -: Nimm
Henoch und ziehe ihm die irdischen
Kleider aus. Salbe ihn mit lindem Öl
und kleide ihn in Gewänder der
Glorie! Und Michael zog mir meine
Gewänder aus und salbte mich mit
lindem Öl, und dieses Öl war mehr
als strahlendes Licht… Sein Glanz
glich den Sonnenstrahlen. Als ich



mich besah, war ich wie einer der
Glorreichen“ (Ph. Rech, Inbild des
Kosmos, II 524).

Genau dies, das Umgekleidetwerden
in das neue Gewand Gottes,
geschieht in der Taufe, so sagt uns
der christliche Glaube. Freilich ist
dieses Umkleiden ein Vorgang, der
sich das Leben hindurch erstreckt.
Was in der Taufe geschieht, ist der
Anfang eines Prozesses, der unser
ganzes Leben umspannt – uns
ewigkeitsfähig macht, so daß wir im
Lichtgewand Jesu Christi vor das
Antlitz Gottes treten und mit ihm für
immer leben können.

Im Ritus der Taufe gibt es zwei
Elemente, in denen sich dieses
Geschehen ausdrückt und auch als
Anspruch an unser weiteres Leben
sichtbar wird. Da gibt es zunächst
den Vorgang der Absage und der
Zusage. In der frühen Kirche wandte
sich der Täufling gegen Westen,



Sinnbild der Finsternis, des
Sonnenuntergangs, des Todes und so
der Herrschaft der Sünde. Der
Täufling wendet sich dorthin und
sagt ein dreifaches Nein: zum Teufel,
zu seinem Pomp und zur Sünde. Mit
dem merkwürdigen Wort vom
„Pomp“, vom Prunk des Teufels
wurde der Glanz des antiken
Götterkultes und des antiken
Theaters bezeichnet, in dem man die
Zerfleischung lebender Menschen
durch wilde Tiere genoß. So war
dieses Nein die Absage an einen
Typus von Kultur, die den Menschen
an die Anbetung der Macht, an die
Welt der Begierde, an die Lüge, an
die Grausamkeit kettete. Es war ein
Akt der Befreiung vom Diktat einer
Lebensform, die sich als Genuß
darbot und doch zur Zerstörung des
Besten im Menschen drängte. Diese
Absage bildet – mit weniger
dramatischer Gebärde – auch heute
einen wesentlichen Teil der Taufe. In
ihr legen wir die „alten Kleider“ ab,



mit denen man nicht vor Gott stehen
kann. Besser gesagt: Wir beginnen
damit, sie abzulegen. Denn diese
Absage ist ein Versprechen, bei dem
wir Christus die Hand geben, damit
er uns führe und er uns umkleide.
Welche „Kleider“ wir da ablegen,
welches Versprechen wir da geben,
wird deutlich sichtbar, wenn wir im
5. Kapitel des Galater-Briefes lesen,
was Paulus „Werke des Fleisches“
nennt, womit genau die alten
abzulegenden Gewänder gemeint
sind. Paulus benennt sie so:
„Unzucht, Unsittlichkeit,
ausschweifendes Leben,
Götzendienst, Zauberei,
Feindschaften, Streit, Eifersucht,
Jähzorn, Eigennutz, Spaltungen,
Parteiungen, Neid und Mißgunst,
Trink- und Eßgelage und ähnliches
mehr“ (Gal 5, 19ff). Diese Gewänder
legen wir ab; es sind Gewänder des
Todes.



Dann wandte sich in der alten Kirche
der Täufling nach Osten – Sinnbild
des Lichts, Sinnbild für die neu
aufgehende Sonne der Geschichte,
für Christus. Der Täufling legt die
neue Richtung seines Lebens fest:
den Glauben an den dreifaltigen
Gott, dem er sich übereignet. So zieht
Gott uns selbst das Lichtgewand an,
das Gewand des Lebens. Paulus
nennt diese neuen
„Gewänder“ „Frucht des Geistes“ und
beschreibt sie mit den folgenden
Worten: „Liebe, Freude, Friede,
Langmut, Freundlichkeit, Güte,
Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung“ (Gal 5, 22f).

In der alten Kirche wurde der
Täufling dann wirklich entkleidet. Er
stieg in den Taufbrunnen hinunter
und wurde dreimal untergetaucht –
ein Todessymbol, das die ganze
Radikalität dieser Entkleidung und
Umkleidung ausdrückt. Der Täufling
gibt das ohnedies todgeweihte Leben



mit Christus in den Tod hinein und
läßt sich von ihm mitziehen und
hinaufziehen in das neue Leben, das
ihn umgestaltet auf die Ewigkeit hin.
Dann, aufsteigend aus dem
Taufwasser, wurden die
Neugetauften mit dem weißen
Gewand bekleidet, dem Lichtgewand
Gottes und empfingen die brennende
Kerze als Zeichen des neuen Lebens
im Licht, das Gott selbst in ihnen
angezündet hatte. Sie wußten: Sie
hatten die Medizin der
Unsterblichkeit erhalten, die nun im
Empfangen der heiligen Eucharistie
vollends Gestalt annahm. In ihr
empfangen wir den Leib des
auferstandenen Herrn und werden
selbst in diesen Leib hineingezogen,
so daß wir schon an dem
festgehalten sind, der den Tod
überwunden hat und uns durch den
Tod hindurchträgt.

Im Lauf der Jahrhunderte sind die
Symbole karger geworden, aber das



wesentliche Geschehen der Taufe ist
doch das Gleiche geblieben. Sie ist
nicht nur Abwaschung, schon gar
nicht eine etwas umständliche
Aufnahme in einen neuen Verein. Sie
ist Tod und Auferstehung,
Wiedergeburt ins neue Leben hinein.

Ja, das Kraut gegen den Tod gibt es.
Christus ist der wieder zugänglich
gewordene Baum des Lebens. Wenn
wir uns an ihm anhalten, dann sind
wir im Leben. Deswegen werden wir
in dieser Nacht der Auferstehung
von ganzem Herzen Alleluja singen,
das Lied der Freude, das keine Worte
braucht. Deswegen kann Paulus zu
den Philippern sagen: „Freut euch im
Herrn allezeit! Noch einmal sage ich:
Freut euch!“ (Phil 4, 4). Freude kann
man nicht befehlen. Man kann sie
nur schenken. Der auferstandene
Herr schenkt uns die Freude: das
wahre Leben. Wir sind für immer
geborgen in der Liebe dessen, dem
alle Macht im Himmel und auf Erden



gegeben ist (vgl. Mt 28, 18). So bitten
wir erhörungsgewiß mit dem
Gabengebet der Kirche in dieser
Nacht: Nimm, o Herr, wir bitten dich,
die Gebete deines Volkes mit seinen
Ostergaben an, damit das, was mit
den österlichen Geheimnissen
begonnen hat, durch dein Wirken für
uns zur Medizin des ewigen Lebens
werde.“ Amen.

Benedikt XVI., Homilíe in der
Osternacht, 3. April 2010

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/medizin-der-unsterblichkeit/

(31.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/medizin-der-unsterblichkeit/
https://opusdei.org/de-de/article/medizin-der-unsterblichkeit/

	Medizin der Unsterblichkeit

