
opusdei.org

Leben im Gespräch
mit anderen

Ein wesentliches Zeichen
persönlicher Reife ist die
Dialogfähigkeit, eine Haltung
der Offenheit anderen
gegenüber, die sich zeigt im
herzlichen Umgang und in dem
ehrlichen Wunsch, von anderen
zu lernen

13.09.2015

„Töpferware wird nach der
Brennhitze des Ofens eingeschätzt,
ebenso der Mensch nach dem Urteil,
das man über ihn fällt. Der Art des



Baumes entspricht seine Frucht; so
wird ein jeder nach seiner
Gesinnung beurteilt.“[1]

Ein wesentliches Zeichen
persönlicher Reife ist die
Dialogfähigkeit, eine Haltung der
Offenheit anderen gegenüber, die
sich zeigt im herzlichen Umgang und
in dem ehrlichen Wunsch, von
anderen zu lernen.

„Andere Menschen, andere Kulturen
kennenzulernen, tut uns immer sehr
gut, es lässt uns wachsen. (…)Der
Dialog ist sehr wichtig für die eigene
Reife, weil man in der
Auseinandersetzung mit dem anderen,
mit den anderen Kulturen, auch in
einer gesunden Auseinandersetzung
mit den anderen Religionen wächst,
man wächst und reift. Sicherlich gibt
es eine Gefahr: Wenn sich jemand im
Dialog verschließt und ärgerlich wird,
kann es zum Streit kommen. Es
besteht die Gefahr des Streits, und das



ist nicht gut, denn wir führen einen
Dialog, um uns zu begegnen, nicht um
zu streiten. Und was ist die tiefste
Haltung, die wir haben müssen, um
einen Dialog zu führen und nicht zu
streiten? Die Sanftmut, die Fähigkeit,
den Menschen, den Kulturen zu
begegnen, im Frieden; die Fähigkeit,
intelligente Fragen zu stellen: »Aber
warum denkst du so? Warum handelt
diese Kultur so?« Die anderen
anhören und dann sprechen. Erst
zuhören, dann sprechen. All das ist
Sanftmut. Und wenn du nicht so
denkst wie ich – aber weißt du… ich
denke da anders, du überzeugst mich
nicht, aber wir sind trotzdem
Freunde. Du hast gehört, was ich
denke, und ich habe gehört, was du
denkst. Den anderen zuhören, dann
erst reden. Zuerst hören, dann
sprechen.“[2]

Zuhören können



Die Heilige Schrift überhäuft die mit
Lob, die zuhören können, sie
kritisiert hingegen die Haltung derer,
die anderen keine Aufmerksamkeit
schenken. Ein Ohr, das auf
heilsame Mahnung hört, hält sich
unter den Weisen auf[3], sagt das
Buch der Sprichwörter, und der
Apostel Jakobus rät: Jeder sei eifrig
im Hören, aber langsam im Reden
und im Zürnen[4]. Bisweilen greifen
die Hagiographen sogar zu einer
feinen Ironie: Wer einen Toren
belehrt, sucht einen Schlafenden
aus tiefem Schlummer zu
wecken[5].

Häufig fällt uns das Zuhören schwer,
weil wir uns während des
Gespräches an etwas erinnern, was
mit dem zu tun hat, was der andere
sagt, und wir nur auf eine Pause
warten, um „unsere Geschichte“
loszuwerden. Auf diese Weise gibt es
vielleicht lebhafte Unterhaltungen



und schnelle Wortwechsel, bei denen
aber wenig zugehört wird.

Andere Male entsteht das Gespräch
nicht spontan, es kostet Mühe und
Überlegung, es überhaupt in Gang zu
bringen. In solchen Fällen sollten wir
jede Form von Angeberei, d.h. die
Tendenz, unseren Scharfsinn und
unser Wissen zur Schau zu stellen,
vermeiden. Stattdessen geht es
darum, offen und empfänglich den
anderen gegenüber zu sein, bereit,
von ihnen zu lernen, um auf diese
Weise das Spektrum unseres Wissens
immer mehr zu erweitern.

Dann hören wir selbst bei Dingen,
die uns vielleicht anfangs nicht
besonders interessieren,
aufmerksam zu. Das ist keine
Heuchelei, denn oft müssen wir uns
echt überwinden, um nicht dem
eigenen Geschmack zu folgen,
sondern ein angenehmer und



lernbereiter Gesprächspartner zu
sein.

Die Kunst, gute Gespräche zu führen,
verlangt, unterschiedliche Elemente
miteinander in Einklang zu bringen:
Klugheit mit Mut, Interesse mit
Diskretion, Spontaneität mit
Opportunität. Es ist nicht gut,
leichtfertig zu reden. Übereilte oder
unpassende Worte muss man
zurücknehmen, ebenso wie zu
pauschale Behauptungen, über die
man vorher hätte nachdenken sollen.
Gute Gespräche hinterlassen
jedenfalls immer eine Spur. Man
erinnert sich wieder an die
Gedanken und Argumente, die jeder
eingebracht hat, und so entstehen
neue Denkanstöße und der Wunsch,
den Austausch fortzusetzen.

Offen sein für andere

Es ist beeindruckend mitzuerleben,
wie manche Menschen geistig
frühzeitig altern, während andere



bis zum Ende ihrer Tage jung und
flexibel bleiben. Man darf nicht
vergessen, dass wir alle noch über
viele ungenutzte Energien verfügen,
Talente, die wir nicht erkannt,
Kräfte, die wir nie erprobt haben.
Auch wenn wir sehr beschäftigt oder
müde sind, dürfen wir doch nicht
aufhören voranzukommen, dazu zu
lernen, empfänglich zu sein für das
Gedankengut anderer.

Wir müssen aus uns selbst
heraustreten, uns Gott öffnen, und
um seinetwillen auch den anderen
Menschen. Nur so werden wir eine
egozentrische Haltung überwinden
können, die uns manchmal dazu
bringt, die Wirklichkeit unseren
engen Eigeninteressen oder unserer
speziellen Sicht der Dinge
anzupassen. Wir nehmen dann auch
leichter gewisse Mängel an uns wahr,
die uns von den anderen
distanzieren und verhindern, dass
wir innerlich wachsen und reifen. So



stellen wir etwa ohne entsprechende
Kenntnisse vollmundige
Behauptungen auf oder vertreten
unsere Meinung scharf und
kompromisslos; wir tendieren zu
vorschnellen Lösungen oder
abgegriffenen Ratschlägen; wir
ärgern uns, wenn jemand nicht
denkt wie wir, sprechen uns aber
hinterher für Vielfalt und Toleranz
aus; wir werden neidisch, wenn uns
jemand in unserer Umgebung
überlegen ist; wir fordern von
anderen ein hohes Niveau, das wir
selbst jedoch nicht erreichen; wir
verlangen Offenheit und
Aufrichtigkeit, ertragen aber
unsererseits keinerlei Kritik.

Reife und Urteilsvermögen

Wenn wir mit Liebe auf die anderen
blicken, werden wir merken, wann
wir ihnen mit einem
freundschaftlichen Rat helfen
können. Wir können ihnen dann im



Vertrauen Dinge sagen, die andere
vielleicht auch gesehen, ihnen
gegenüber aber aus Mangel an
Loyalität nicht geäußert haben. Nur
die Liebe bewirkt, dass eine
Zurechtweisung oder eine Kritik
konstruktiv und fruchtbar wird. 
Wenn dukorrigieren musst, tu es
mit Liebe, in richtigen Moment,
ohne zu demütigen…, mit dem
Wunsch, zu lernen und dich selbst
zu bessern in dem Punkt, den du
ansprichst.[6]

Das Geheimnis, andere zur Arbeit an
sich selbst zu bewegen, liegt zu
einem guten Teil in der Bereitschaft,
uns zu ändern. Nur wenn man weiß,
wie schwer es ist, besser zu werden,
aber auch, wie wichtig und befreiend
das ist, kann man andere mit einer
gewissen Objektivität betrachten und
ihnen wirklich helfen. Wer ehrlich
mit sich selbst ist, ist auch fähig, mit
anderen klar und offen zu sprechen



und ihnen mit der richtigen
Einstellung zuzuhören.

Kritik positiv auf-und annehmen zu
können ist Zeichen geistlicher Reife
und tiefer Weisheit. Wer Belehrung
annimmt, liebt die Weisheit. Wer
sie hasst, ist ein Narr.[7] Das heißt
jedoch nicht, uns in unserem
beruflichen und gesellschaftlichen
Leben von Zustimmung oder Kritik
abhängig zu machen. Wir brauchen
uns nicht nach der Meinung anderer
über uns und unser Leben zu
richten, sonst liefe diese ständige
Sorge Gefahr, pathologisch zu
werden. Es kann passieren, dass
derjenige, der gut arbeitet, heftig von
Leuten kritisiert wird, die nichts tun;
denn sein Leben und seine Arbeit
sind für sie ein stiller Vorwurf[8].
Wer eine andere Arbeitsweise
vertritt, sieht in ihm einen Rivalen,
wieder andere, die dasselbe leisten
wie er, werden eifersüchtig. Es kann
Fälle geben, in denen man den



Eindruck hat, man müsse sich
„entschuldigen“ bei den Leuten, die
so gut wie nichts tun, wie auch bei
solchen, die nicht zulassen, dass man
etwas ohne ihre Erlaubnis tut. Unser
Vater riet uns in solchen Fällen, zu
schweigen, zu beten, zu arbeiten
und zu lächeln…, abzuwarten.
Messt solch unsinnigen
Vorkommnissen keine Bedeutung
bei! Liebt alle von Herzen. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Jesu![9]

Verantwortung für unser Beispiel

Ein reifer Mensch ist in der Lage,
Offenheit gegenüber anderen mit der
Treue zum eigenen Weg und zu den
eigenen Grundsätzen zu verbinden,
selbst dann, wenn er in seiner
Umgebung nur auf geringe
Akzeptanz stößt. Gleichgültigkeit, die
uns entgegen gebracht wird, kann
aber auch ein Zeichen dafür sein,
dass wir etwas ändern müssen oder



dass Rede- oder Erklärungsbedarf
besteht. Es gibt allerdings auch
Aspekte, die wir nie werden ändern
müssen, ganz gleich, ob man uns
zuhört oder nicht, lobt oder tadelt, ob
man uns dankt oder nicht, uns
annimmt oder abweist. Dieser
Kontrast zwischen deinem Leben
aus dem Glauben und dem
anderer ist genau die
Natürlichkeit, um die ich dich
bitte.[10]

Nicht selten kommt es vor, dass sich
jemand bei dem einen oder anderen
Einsatz allein und ohne Hilfe fühlt.
Die Versuchung aufzugeben kann
dann sehr stark werden. Er kann den
Eindruck haben, dass sein Beispiel,
sein Zeugnis, nutzlos ist, aber das
stimmt nicht. Ein Streichholz erhellt
vielleicht nicht den ganzen Raum,
aber alle, die dort sind, können das
Licht sehen. Vielleicht fühlen sich
viele nicht in der Lage, dieses Vorbild
nachzuahmen, aber sie möchten ihm



folgen, so gut sie können, und so
zieht sie dieses Beispiel nach oben.

Wir erinnern uns alle an das eine
oder andere beispielhafte Verhalten,
das uns geholfen hat, uns zu bessern.
Und wahrscheinlich wissen die
Menschen, die uns auf diese Weise
geholfen haben, nichts davon. Auf
jeden Fall sind wir verantwortlich
für das positive Beispiel, das wir
anderen geben. Du darfst den
Seelen deiner Brüder, der anderen
Menschen, nicht schaden mit
deiner Nachlässigkeit und deinem
schlechten Beispiel.[11]Sicher
sollen wir reden, beraten, ermahnen,
ermutigen… Das Wichtigste aber ist
das Bemühen, unsere Worte mit
unseren Werken in
Übereinstimmung zu bringen, sie mit
dem Zeugnis unseres Lebens zu
decken. Das werden wir nicht
immer, nicht einmal in den meisten
Fällen erreichen, aber wenigstens
müssen wir eine Hilfe für alle sein



wollen und von Herzen um
Vergebung bitten, wenn wir
schlechtes Beispiel gegeben haben.

Ein lebenslanger Kampf

Unsere Offenheit den anderen
gegenüber hängt eng zusammen mit
dem Fortschritt in einem Thema, das
uns das ganze Leben lang
beschäftigen wird, nämlich der
Erkenntnis des Stolzes in uns und
dem Kampf um die Demut. Der Stolz
dringt durch die verborgensten
Ritzen unserer Beziehung zu
anderen. Wenn er sich uns direkt
zeigte, würde sein Aussehen uns
abschrecken. Deshalb besteht eine
seiner Strategien darin, sein Gesicht
zu verbergen, sich zu maskieren.
Gewöhnlich versteckt er sich in einer
scheinbar positiven Haltung, die er
heimlich vergiftet. In dem Maß, in
dem er wächst, offenbaren sich seine
für unreife Menschen typischen
einfachen, elementaren



Eigenschaften, wie etwa eine fast
krankhafte Empfindlichkeit, der
Drang, ständig von sich zu sprechen,
Eitelkeit und Affektiertheit in den
Gesten und der Art zu reden. Es zeigt
sich eine selbstgerechte,
überhebliche Haltung, die
Augenblicke tiefer Mutlosigkeit
angesichts der eigenen Schwächen
nicht ausschließt.

Manchmal verkleidet sich der Stolz
als Weisheit, als eine Art
intellektueller Eitelkeit, die im
Gewand der Härte daherkommt.
Andere Male steckt er hinter einer
leidenschaftlichen Verteidigung der
Gerechtigkeit oder der Wahrheit, auf
deren Grund ein geheimer Wunsch
nach Vergeltung schwelt. Es gibt
auch eine Art von überheblicher
„Rechgläubigkeit“, die andere
unterjochen will, indem sie alles
genau überprüft und beurteilt.
Solche Haltungen dienen nicht der
Wahrheit, sie bedienen sich ihrer



nur, indem sieeine scheinbare
Wahrheit projizieren, um die eigene
Überlegenheit zur Schau zu stellen.

So wie kein Mensch vollkommen
gesund ist, gibt es auch niemanden,
der dem Stolz vollkommen auf die
Schliche käme. Aber wir können
lernen, ihn besser zu demaskieren,
damit er nicht zunimmt. Manchmal
wird er uns täuschen können, weil er
uns zum Rückzug bewegt, so dass wir
nicht zulassen, dass andere uns auf
unsere Fehler aufmerksam machen.
Aber selbst wenn wir ihn nicht klar
erkennen, weil er sich auf vielfältige
Weise tarnt, haben ihn die anderen
vielleicht doch bemerkt. Wenn wir
fähig sind, einen brüderlichen
Hinweis, eine konstruktive Kritik
anzuhören, wird es uns viel leichter
fallen, ihn zu entlarven. Man muss
demütig sein, um die Hilfe anderer
annehmen zu können und auch, um
zu helfen, ohne zu demütigen.



Letztlich besteht Reife in der 
„psychologischen
Grundeinstellung“, normalerweise
an die anderen zudenken[12]. Zu
der Persönlichkeit, die Gott für uns
wünscht und die auch wir haben
möchten, selbst wenn wir sie
manchmal auf falschen Wegen zu
erlangen suchen, ist derjenige
gelangt, „der ein Herz hat, das liebt,
ein Herz, das leidet, ein Herz, das sich
mit anderen freut“[13].

Alfonso Aguilo

[1] Sir 27, 6-7

[2] Papst Franziskus, Ansprache,
21.8.2013

[3] Spr 15, 31

[4] Jak 1, 19



[5] Sir 22, 8

[6] Im Feuer der Schmiede, Nr. 455

[7] Spr 12, 1

[8] Vgl. Weish 2, 10-20

[9] Hl. Josefmaria, Brief an seine
Kinder in Holland, 20.3.1964. Vgl.
Vázquez de Prada, A. Der Gründer des
Opus Dei (Bd. 3); Köln, Adamas, 2008,
S. 481

[10] Der Weg, Nr. 380

[11] Im Feuer der Schmiede, Nr. 955

[12] Im Feuer der Schmiede, Nr. 861

[13] Papst Franziskus, Ansprache,
17.6.2013

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-de/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/


de/article/leben-im-gesprach-mit-
anderen/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/
https://opusdei.org/de-de/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/

	Leben im Gespräch mit anderen

