
opusdei.org

Kontemplativ
inmitten der Welt

Martin Rhonheimer erklärt die
Ekklesiologie und Spiritualität
des Opus Dei. Eine Rezension
von Andreas Püttmann (Die
Tagespost).

29.05.2006

In der Wallfahrtskirche bei Pereto
am Rande der Abruzzen befindet
sich ein großes Fresko des Jüngsten
Gerichts vom Ende des 15.
Jahrhunderts. Auf der einen Seite
sieht man das Paradies -
ausschließlich von Klerikern,



Nonnen und sonstigen Ordensleuten
bevölkert - , auf der anderen im
Fegfeuer Vertreter aller damaligen
Berufssparten, gewöhnliche
Christen. Sinnbild für einen
Glaubensirrtum, gegen den der
Priester und Moralphilosoph Martin
Rhonheimer mit seinem neuesten
Buch zu Felde zieht. In vier Essays,
die sich inhaltlich leider etwas
überschneiden, variiert er das
Thema der allgemeinen Berufung
zur christlichen Heiligkeit in der
Welt und liefert zugleich eine
Einführung in die Spiritualität des
Opus Dei, dem er als Professor an der
Päpstlichen Universität Santa Croce
in Rom selbst angehört. Die
institutionell- organisatorische
Gestalt des nach Rhonheimer
"geradezu grotesk missverstandenen"
Werkes wird kaum thematisiert - das
besorgten schon etliche andere
Autoren, pro und contra. So wie man
die Kirche ohne den christlichen
Glauben schwerlich verstehen und



gerecht beurteilen kann, so wird
man auch vom klischeebefrachteten
Image des Opus Dei erst durch eine
Betrachtung seines spirituell-
pastoralen Charismas zu einem
unverzerrten Bild gelangen.
Erfrischend ist schon Rhonheimers
Negativ-Definition im Vorwort: "Das
Opus Dei ist keine ,Gemeinschaft
oder ,innerkirchliche Gruppierung,
der es darum ginge, Gleichgesinnte
zu sammeln, um ihnen ein Hort
frommer Beschaulichkeit und ein
schützendes Treibhaus in
Abschottung vom Getriebe dieser
Welt zu sein. Es versteht sich
vielmehr, im Dienst an den einzelnen
Diözesen und als harmonische
Ergänzung zur Normalseelsorge, als
pastorales Instrument der Weltkirche
(...), um erneut ins Bewusstsein zu
rücken, was im Laufe der
Jahrhunderte fast ganz in
Vergessenheit geraten ist und auch
heute noch keineswegs zum
Normalbewusstsein des Christen



gehört, dass nämlich alle Gläubigen,
wo auch immer sie leben und
arbeiten, auf Grund der Taufe zur
Fülle des Lebens in Christus, zur
Heiligkeit und zum Apostolat und
damit zur vollen Mitverantwortung
für die eine und einzige Sendung der
Kirche berufen sind".

Orte der Begegnung mit Christus
können nach einem berühmten Wort
des Gründers Josemaría Escrivá ein
Labor, der Operationssaal eines
Krankenhauses, eine Kaserne, der
Lehrstuhl einer Universität, eine
Fabrik oder Werkstatt, ein Acker
oder ein Haushalt sein - "in diesem
ganz unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns. Sei davon überzeugt:
Jede noch so alltägliche Situation
birgt etwas Heiliges, etwas Göttliches
in sich, und euch ist es aufgegeben,
das zu entdecken". Durch die
Entdeckung dieses quid divinum, des
"göttlichen Etwas" in der Prosa des



Alltags könnten ganz gewöhnliche
Bürger dieser Welt, Frauen und
Männer aller Gesellschaftsschichten,
ihren Mitmenschen zum alter
Christus, einem "anderen Christus"
werden, ja sogar ipse Christus,
"Christus selbst". Ein besonders
unkonventionelles Beispiel solcher
Heiligung der Welt ist Escrivás
Vergleich des Ehebetts mit einem
Altar - was ebenso wenig dem
Klischee der Leibfeindlichkeit
entspricht wie seine ausdrückliche
Dankbarkeit gegenüber Gott, dem
Schöpfer alles Schönen, die keusche
Nacktheit der kapitolinischen Venus
betrachten zu dürfen. Seit der
Inkarnation, "nachdem das Wort
Gottes unter den Menschen geweilt,
Hunger und Durst verspürt und mit
seinen Händen gearbeitet hat,
nachdem es Freundschaft und
Gehorsam, Leiden und Tod erfuhr",
könnten wir Menschen überhaupt
nicht mehr behaupten, "es gäbe
Wirklichkeiten - seien sie nun gut



und edel oder auch nur indifferent - ,
die ausschließlich profan sind".

Rhonheimer sieht den Heiligen
Josemaría mit dieser seit 1928
verkündeten Lehre von der
"universalen Berufung zur
Heiligkeit" als frühen Vordenker des
Zweiten Vatikanischen Konzils und
seiner Dogmatischen Konstitution
über die Kirche "Lumen gentium".
Allerdings sei die Öffnung zur Welt
später denaturiert zum
Anpassungsdrang, "gleichsam wieder
auf die Höhe der Zeit zu kommen.
Doch das war ein Missverständnis,
denn das Konzil hatte nicht die
Absicht, die Laikalisierung,
Verweltlichung von Ordensleuten
und Klerikern zu fördern und diesen
zu sagen, sie sollten nun doch
endlich, modern und zeitgemäß
werdend, sich vermehrt der Welt
zuwenden. (...) Umgekehrt
beabsichtigte das Konzil auch nicht
eine Art ,Klerikalisierung der Laien



im Sinne einer nur vermehrten
Mitarbeit in den amtskirchlichen
Strukturen, in Pfarrei und offiziell-
kirchlichen Organisationen." So sei
das mit dem "allgemeinen
Priestertum der Gläubigen" nicht
gemeint gewesen. Übrigens auch
nicht wie bei den Protestanten: Zwar
waren es die Reformatoren, die als
erste das gewöhnliche Leben und die
Arbeit als christliche Berufung
wiederentdeckt haben und damit
einen wesentlichen Anteil an der
Gestaltung unserer modernen Welt
nahmen - was "in der katholischen
Apologetik oft zu Unrecht
minderbewertet oder gar übersehen"
werde, räumt Rhonheimer ein, doch
könne dieser "wahre Kern der
protestantischen Wiederentdeckung
des christlichen Wertes des
gewöhnlichen Lebens (...) nur
innerhalb der Gesamtheit des
katholischen Glaubens gerettet und
auf Dauer fruchtbar gemacht
werden". Die Reformatoren hätten



wichtige vermittelnde Instanzen wie
Amtspriestertum und Sakramente
über Bord geworfen und jeden
einzelnen unmittelbar zu Gott
gestellt: "Jeder sitzt jetzt in seinem
eigenen Boot und muss selbst rudern
und ist in diesem Sinne ,Priester
seines eigenen Daseins. Das Boot ist
Christus und das Ruder sein eigener
Glaube" - unter den Bedingungen
menschlicher Schwäche nicht gerade
ein komfortables Szenario.
Andererseits sei die katholische
Vorstellung eines Kirchenschiffs, in
dem die Kleriker und Ordensleute
ruderten und die Laien als
Passagiere mitfuhren, auch daran
gescheitert, dass, etwa zur Zeit der
Reformation, "das Schiff Petri
ziemlich leck geworden war und die
Ruderer müde, faul oder einfach zu
schwach, um das Schiff
voranzubringen". Es habe damals
verständliche Gründe für die
Annahme gegeben, dass "der üble
Zustand von Klerus und



Ordensleuten und der Kirche
insgesamt vielleicht eine Folge der
Tatsache dieser unseligen
Arbeitsteilung war". Die radikale
Ablehnung des asketisch
mönchischen Weltverzichts und des
apostolischen Zölibats zeuge
hingegen von einer "eigenartigen
Einseitigkeit in der Betonung der
Weltlichkeit menschlicher Existenz" -
und das, obwohl die Reformatoren
Welt und Mensch für durch die
Sünde radikal verdorben hielten.
Nach der Abschaffung der Kirche als
Instrument des Heils habe das
puritanische Arbeitsethos Erfolg,
Gewinn und Reichtum als Maßstab
des Erwähltseins und eigenen Heils
begriffen und durch eine
rationalisierte Lebensführung ohne
Freude am Genuss der irdischen
Güter herzustellen versucht. Max
Weber nannte diese Haltung
"innerweltliche Askese". Der
Umschlag in eine utilitaristische
Tüchtigkeitsmoral habe "durch die



Hintertür" sogar die von der
Reformation verabscheute
Werkgerechtigkeit wieder einziehen
lassen und das providentialistische
Denken zur passiven Hinnahme
konkreter Lebensumstände und
obrigkeitlicher Weisung als Wille
Gottes verleitet. Damit steckte in
dieser Wiederentdeckung der Welt
"von Anfang an der Wurm"; sie
entspringe als säkularisierte Form
des asketischen Mönchsideals nicht
jener Liebe zur Welt und radikalen
Bejahung ihres Gutseins als Gottes
Schöpfungswerk, aus welcher ein
echtes Interesse an ihrer Heilung von
der Verderbnis der Sünde erwachsen
könne. "Es fehlt die innere Beziehung
zwischen Arbeit und Erlösung".

An dieser differenzierten, auch
historisch-soziologisch kundigen
Auseinandersetzung Rhonheimers
mit dem reformatorischen
Weltverhältnis wird deutlich, dass
der Christ vor allem "eine gute



Unterscheidungsfähigkeit besitzen"
muss. Der rechte "christliche
Materialismus und Optimismus"
nach Escrivá habe neben der
leidenschaftlichen Liebe zur Welt
immer auch deren Ambivalenz im
Auge behalten, welche Johannes zu
der Warnung bewegt habe: "Liebt
nicht die Welt und was in der Welt
ist! Wer die Welt liebt, hat die Liebe
zum Vater nicht." Gemeint sei damit
aber nicht die Welt als solche,
sondern das, was der Evangelist
konkret zur Sprache bringe:
"Ungeordnete Begierden der Sinne
und des Geistes, allen voran der
Stolz, der Eigendünkel, die Eitelkeit,
die ungeordnete Selbstliebe und alle
daraus entspringenden Laster. ,Welt
in diesem Sinne ist das verdorbene
Herz des Menschen." Dagegen müsse
mit der wichtigsten ,Waffe des Opus
Dei gekämpft werden: dem Gebet der
"kontemplativen Seele" inmitten der
irdischen Wirklichkeiten samt ihrer
"vielfältigen Sachzwänge", ihrem



"ungeheuren Druck", ihrem "durch
Hetze und Unregelmäßigkeit
gezeichneten Lebensrhythmus",
ihrer "Flut von Sinnesreizen" aus
dem "überbordenden Angebot der
Unterhaltungsindustrie". Und selbst
dort sollte ein Christ noch tätig sein
können, ja dies sei sogar
ausgesprochen erwünscht, gemäß
dem Herrenwort: "Ich bitte nicht,
dass du sie aus der Welt nimmst,
sondern dass du sie vor dem Bösen
bewahrst" (Joh 17,15), welches
übrigens auf einem Fries in der "Villa
Tevere", dem Sitz der zentralen
Leitung des Opus Dei in Rom, zu
lesen ist. Im Kampf gegen das Böse
erweist "die traditionelle oft eben
einseitig betonte Sicht der Welt als
Hindernis und Versuchung" für
Rhonheimer dann doch "durchaus
ihre Berechtigung" - und die
Einübung in die christlichen
Tugenden wie Gerechtigkeit,
Klugheit, Starkmut, Maß, Geduld,
Gelassenheit, Arbeitsamkeit, Freude



und Toleranz ihre Notwendigkeit.
Der Herr fordere "nicht einen
durchschnittlichen,
überdurchschnittlichen oder
außerordentlichen Einsatz, sondern
eine Entschlossenheit, die bis zum
wirklich Heroischen gehen
muss" (Escrivá). Dies könne
Selbstverleugnung und handfeste
"innere Abtötung" verlangen,
beständige Läuterung der Absicht
und "mehr als nur bloßes ,Gutsein:
(...) Wir brauchen ,Aufrührer.
Angesichts des heutigen
Hedonismus, der heidnischen und
materialistischen Strömungen will
Christus echte
Nonkonformisten, ,Rebellen aus
Liebe!" Sich selbst bezeichnet der
temperamentvolle Heilige als einen
"Sünder, der Jesus Christus wie
verrückt liebt". Wenn die
gleichzeitige "leidenschaftliche Liebe
zur Welt" in der Einheit von
Weltexistenz und geistlichem Leben
zur "ureigenen Sendung der Kirche"



erklärt wird, wundert man sich
allerdings, dass Rhonheimer
zumindest Ordensmitglieder
offensichtlich doch "aus der Welt
genommen" sieht: "Es kann im
christlichen Leben nicht einfach nur
um die in der Tradition so
genannten ,evangelischen Räte
gehen; dies wäre zugleich zu wenig
und zu viel. Zu wenig, weil nicht nur
Gehorsam, Armut und Keuschheit
von Bedeutung sind, sondern alle
Tugenden gefragt sind. Zu viel, weil
die Spiritualität der evangelischen
Räte ja verbunden ist mit der Idee
eines ,Standes der Vollkommenheit,
in den derjenige sich versetzt, der
Gott und der Kirche gelobt, diesen
Räten gemäß sein Leben zu gestalten,
sich dadurch vom gewöhnlichen
Gang des Lebens in religiösen
Gemeinschaften absondert und
damit eben grundlegend der ,Sorge
um diese Welt entsagt." Eine
ermattete Kirche, deren
flächendeckende Präsenz in Form



von intensiver Gemeinde-, Verbands-
und Kategorialseelsorge auf
absehbare Zeit weiter ausgedünnt
werden dürfte und deren Orden es
oft nicht mehr gelingt, ihre Klöster
als geistliche Zentren vital zu
erhalten, wird von Laien getragene
geistliche Gemeinschaften wie das
Opus Dei als eine Bereicherung und
Ergänzung der traditionellen
ortskirchlichen Pastoral in Zukunft
dringend brauchen. "Oasen
spiritueller Erneuerung, geistlicher
Formung und apostolischen
Ansporns" sieht Martin Rhonheimer
in den Zentren und
körperschaftlichen Einrichtungen
des Werkes. Von ihnen gehe ein
"kapillares Apostolat" aus, das die
einzelnen Christen befähige, "in
tiefer Verbundenheit mit ihrem
Herrn in ihrem eigenen Lebenskreis
als Sauerteig in der Masse, als Licht
und als ,Salz der Erde zu wirken" und
damit die Präsenz der Kirche in
verschiedensten gesellschaftlichen



Bereichen aufrecht zu erhalten. Mit
der "Mobilisierung der großen Masse
der Normalchristen für das Reich
Gottes" dürfte das Ziel allerdings
sehr ehrgeizig formuliert sein.

ANDREAS PÜTTMANN

Andreas Puttmann. Die
Tagespost

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/kontemplativ-inmitten-der-

welt/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/kontemplativ-inmitten-der-welt/
https://opusdei.org/de-de/article/kontemplativ-inmitten-der-welt/
https://opusdei.org/de-de/article/kontemplativ-inmitten-der-welt/

	Kontemplativ inmitten der Welt

