
opusdei.org

Jesus trat in unsere
Verlassenheit ein
und führt uns
zurück zu Gott

Zur Karwoche bedenkt Andreas
Kuhlmann den erschütternden
und irritierenden Ruf Jesu am
Kreuz: „Mein Gott, warum hast
du mich verlassen?“

14.04.2019

Am Karfreitag gedenken wir des
Todesleidens und Sterbens Jesu
Christi. Eines der letzten Worte Jesu
erschüttert und irritiert uns: „Mein



Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?“ (Mt 27,46) Ein
herzzerreißendes Wort, das Jesus an
seinen Vater richtet. Für uns gläubige
Christen ist es umso erschütternder,
weil wir glauben, dass Jesus der Sohn
Gottes des himmlischen Vaters ist,
dieses Gottes, von dem der Erste
Johannesbrief bezeugt: „Gott ist
Liebe – Deus caritas est“ (1 Joh 4,16).
Wenn Gott die reine und
vollkommene Liebe ist, wie soll man
dann dieses bleischwere Wort Jesu
am Kreuz verstehen, der sich von
Gott im Stich gelassen fühlt? Kann
Gott so unbarmherzig und lieblos
sein – und das sogar mit seinem
eigenen Sohn, über den er doch bei
der Taufe im Jordan gesagt hat:
„Dieser ist mein geliebter Sohn, an
dem ich Wohlgefallen gefunden
habe“ (Mt 3,17)?

Vor genau 100 Jahren hat der
berühmte Romano Guardini seine
kleine Schrift „Der Kreuzweg unseres



Herrn und Heilands“ herausgegeben.
In der 12. Station, die der
Todesstunde Jesu gedenkt, warnt er:
„Niemand lüftet dieses Geheimnis,
wie Gottes Sohn von Gott verlassen
sein kann.“ So wollen wir bescheiden
bleiben und als Beter den Heiligen
Geist bitten, uns wenigstens etwas
tiefer in das erlösende Geheimnis der
Passion Christi einzuführen.

Die zunehmende Verlassenheit
Jesu

Guardinis Warnung ist nur zu
berechtigt angesichts der
widersprüchlich erscheinenden
Begebenheiten, von denen uns das
Evangelium am Anfang und nun am
Ende von Jesu öffentlichem Leben
berichtet. Es begann mit seiner Taufe
im Jordan und endete mit dem Tod
auf Golgota. Wenn Jesus nur ein
Mensch wie wir gewesen wäre – und
er war wirklich ganz und gar Mensch
wie wir, „wahrer Mensch“ ohne



Abstriche, aber auch ohne Sünde –,
dann wären die Worte vom Kreuz
herab nicht so schwer zu verstehen.
Als Geschöpf wie wir hätte er
zweifelsfrei eine besonders intensive
Beziehung zu Gott gehabt und hätte
nun am Kreuz seine bittere
Gottverlassenheit beklagt, die viele
Menschen erleben und erleiden.
Aber wir Christen glauben und
bekennen, dass Jesus nicht nur
Mensch, sondern auch Gott war und
ist – die zweite göttliche Person des
dreifaltigen Gottes. Jesus Christus ist
Gott und Mensch zugleich. Er ist Gott,
der die menschliche Natur ganz in
sich aufgenommen hat. Deshalb
konnte leiden und sterben, wie er
auch Hunger und Durst hatte. Und
gerade deshalb ist das Rätsel so groß:
Wie kann er selbst Gott sein und sich
dennoch von Gott verlassen fühlen?

Der heilige Kirchenvater Augustinus
drückt das Problem in einer
Betrachtung über den Psalm 86 so



aus: „Betrachten wir seine
Erhabenheit und Gottheit, wenn wir
hören: ‚Im Anfang war das Wort, und
das Wort war bei Gott, und das Wort
war Gott. Im Anfang war es bei Gott.
Durch das Wort ist alles geworden,
und ohne das Wort wurde nichts,
was geworden ist.‘ Wenn wir das also
auch hören und diese höchste, alle
Geschöpfe übersteigende Größe des
Sohnes Gottes betrachten, so hören
wir ihn doch auch in Teilen der
Heiligen Schrift stöhnen, beten und
bekennen. Wir zaudern, diese Worte
auf ihn zu beziehen, weil wir nicht
gerne zu seiner Menschheit
hinabsteigen, nachdem wir uns eben
in die Betrachtung seiner Gottheit
vertieft haben.“

Die Klage Jesu lässt uns ahnen, dass
zu Folter und Hinrichtung ein
grausamer Seelenschmerz
hinzukommt. Es scheint diese
absolute Ausgesetztheit zu sein, die
schon mit seiner Geburt begann, als



er die himmlische Herrlichkeit
verließ, in Maria Mensch wurde und
dann das Menschenschicksal mit uns
teilte – bis zur äußersten
Konsequenz, die wir gerade zu
verstehen versuchen. Am Kreuz
wurde diese Ausgesetztheit zu
radikalem Alleingelassensein, zur
grausamen Trennung von seinen
Wurzeln in der göttlichen
Herrlichkeit, als wenn die
Verbindung zu seiner Herkunft
zerrissen wäre. Wir werden Zeugen
des seelischen Dramas, das im
Abendmahlssaal begann, sich im
Ölgarten zuspitzte und mit den
Worten am Kreuz seinen letzten
Ausdruck fand. Wie die Druckwelle
nach einer Explosion überträgt sich
seine innere Erschütterung in
geheimnisvoller Weise auf die
Umgebung. Der Evangelist Matthäus
berichtet: „Und siehe, der Vorhang
riss im Tempel von oben bis unten
entzwei. Die Erde bebte und die
Felsen spalteten sich“ (Mt 27,51).



Lukas fügt hinzu: „Und Jesus rief mit
lauter Stimme: Vater, in deine Hände
lege ich meinen Geist.“ Es ist ein
Wort aus dem Psalm 31. Jesus hat
trotz aller Verlassenheit weiter auf
seinen göttlichen Vater vertraut und
starb in diesem Vertrauen (vgl. Lk
23,46).

Eine Annäherung an diese
geheimnisvollen Worte

Doch bleiben wir bei der
Verlassenheit Jesu am Kreuz. Um
sich ihr zu nähern, kann helfen, was
der englische Schriftsteller C. S.
Lewis 1948 in einem Vortrag „Gott
auf der Anklagebank“ als Defizit des
modernen Menschen diagnostiziert
hat: „Die Prediger der frühen
Christenheit konnten bei ihren
Hörern – ob es nun Juden,
Konvertiten oder Heiden waren – ein
Wissen um ihre Schuld voraussetzen.
… Darum wurde auch die christliche
Botschaft in jener Zeit



unmissverständlich als Evangelium
gehört, als ‚frohe‘ Botschaft. Sie
versprach denen Heilung, die um
ihre Krankheit wussten. Wir
hingegen müssen unsere Zuhörer
erst von der unbequemen Diagnose
überzeugen, bevor wir von ihnen
erwarten können, dass sie das
Angebot des Heilsmittels
willkommen heißen.“ In diesem
Sinne hat der selige Papst Pius XII.
den „Verlust des
Sündenbewusstseins“ die „größte
Sünde des modernen Menschen“
genannt. Darunter verstand er
keinen versehentlichen Verlust, kein
Ungeschick, sondern die rebellische
Zurückweisung Gottes und seiner
Weisungen. Wer sich nicht als
Sünder wahrnimmt und bekennt,
weiß nicht, dass er Vergebung, dass
er Erlösung braucht. Wir Menschen
sind oft blind für unsere tatsächliche
Situation und brauchen Hilfe, vor
allem von Gott selbst.



In „Gaudium et spes“, der
Pastoralkonstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils, steht der
zentrale Satz: „Christus, der neue
Adam, macht eben in der
Offenbarung des Geheimnisses des
Vaters und seiner Liebe dem
Menschen den Menschen selbst voll
kund und erschließt ihm seine
höchste Berufung“ (Nr. 22). Meist
wird das nur so verstanden, dass
Gott uns die Augen für unsere
besondere Würde öffnet, wie sie
Psalm 8 bestaunt und besingt: „Du
hast ihn nur wenig geringer gemacht
als Gott, du hast ihn gekrönt mit
Pracht und Herrlichkeit. Du hast ihn
als Herrscher eingesetzt über die
Werke deiner Hände, alles hast du
gelegt unter seine Füße.“ (Vers 6–7)
Wenn aber Jesus wie wir ganz und
gar Mensch war und als Mensch am
Kreuz endete, muss in der Aussage
des Konzils auch das Elend des
Menschen mitgedacht und
mitverstanden werden. Auch dafür



öffnet uns Gott die Augen: Das große
Elend des Menschen ist seine
Trennung von Gott. Es ist aber nicht
Gott, der dem Menschen seine Größe
nimmt, sondern der Mensch selbst
verkennt und vergeudet sie, so wie
im berühmten Gleichnis vom
verlorenen Sohn – das treffender
auch das Gleichnis vom
barmherzigen Vater genannt wird –
der jüngere Sohn sein Erbe
verschleudert. Das Gleichnis deutet
das Ausmaß der Tragödie nur an, die
die freiwillige Entfernung von Gott
ist. Ihre schlimmen Folgen haben uns
zum Beispiel die
menschenfeindlichen Systeme des
20. Jahrhunderts drastisch
demonstriert.

Nochmals: Warum das grausame
physische und psychisch-seelische
Leiden Jesu? Um uns diesem
Geheimnis weiter zu nähern,
betrachten wir sein Leiden
zusammen mit seiner



Menschwerdung. Der Gottmensch
Jesus Christus Mensch kam mit dem
Auftrag auf die Welt, uns
zurückzuholen aus der Verlorenheit
und ihren Folgen, unseren
sündhaften Entscheidungen und
Praktiken. Romano Guardini
schreibt: „Gott ist dem Menschen
nachgegangen, wie es im Gleichnis
vom verlorenen Schaf und von der
verlorenen Drachme geschrieben
steht (Lk 15), in das Reich des
Verlorenseins, in das böse Nichts, das
unter der Tat des Menschen
aufgeklafft war.“ (Der Herr, Kap. 14)
Lämmer gehen leichter verloren als
Schafe. Sie tollen herum, sind
unerfahren und neugierig,
überhören den Ruf des Hirten und
geraten in Lebensgefahr. Auch wir
suchen die Freiheit, das Schöne und
Attraktive, und können uns dabei
von unserer Bestimmung, von
unserem Ort des Glücks entfernen.
Überhören wir den Ruf Jesu, der
Guten des Hirten, sind wir auf dem



Weg ins Unglück, auch wenn es ohne
böse Absicht geschieht.

Gerade so geschah es dem Volk Israel
immer wieder. Jedes Mal mahnten
die Propheten das Volk Gottes, aber
man hörte nicht auf sie. Nun kommt
der Sohn Gottes und geht seinem
Volk entgegen. Wieder Guardini in
„Der Herr“: „Jenen Sturz des
Menschen in das Nichts, der sich in
der Empörung gegen Gott vollzog,
und worin das Geschöpf nur
zerbrechen und verzweifeln konnte,
hat Er in der Liebe, wissenden
Geistes, freien Willens, fühlenden
Herzens durchgelebt. Umso größer
die Vernichtung, je größer Der ist,
den sie trifft. Niemand ist so
gestorben, wie Christus starb, weil Er
das Leben selbst war. Niemand ist
für die Sünde gestraft worden wie Er,
weil Er der Reine war. Niemand hat
den Absturz in das böse Nichts so
erfahren wie Er – bis zu jener
furchtbaren Wirklichkeit, die hinter



dem Worte steht: ‚Mein Gott, warum
hast Du mich verlassen?‘ –weil Er der
Sohn Gottes war (Mt 27,46). … Da hat
Er, der unendlich geliebte Sohn des
ewigen Vaters, die absolute Tiefe, den
Grund des Bösen erreicht.“

Einen Weg zurück aus der Sackgasse
der selbstgewählten Verlassenheit
des alten Menschen öffnet die
Verlassenheit des neuen Menschen
Jesus Christus. Er begibt sich selbst in
tiefste Verlassenheit und hebt ihre
Ausweglosigkeit auf! Guardini sagt es
so: „Er ist bis zu jenem Nichts
vorgedrungen, aus dem die Neue
Schöpfung geschehen sollte: die re-
creatio, wie die Alten sagen, die
Wieder-Schöpfung des bereits
seienden, aber zum Nichts
abstürzenden Geschaffenen in neues
Sein: in den Neuen Menschen, den
Neuen Himmel und die Neue Erde.“

Zum Sinn des Lebensopfers Christi



Jesus Christus vollbringt weiterhin
diese Neuschöpfung, sein
Erlösungswerk. Sein einmaliges
Lebensopfer vergegenwärtigt sich
jeden Tag im Sakrament der
Eucharistie an vielen Orten der Erde
auf unblutige Weise und doch in
voller Wirksamkeit. So betet die
Kirche im Vierten Hochgebet der
Messfeier: „Darum, gütiger Vater,
feiern wir das Gedächtnis unserer
Erlösung. Wir verkünden den Tod
deines Sohnes und sein Hinabsteigen
zu den Vätern, bekennen seine
Auferstehung und Himmelfahrt und
erwarten sein Kommen in
Herrlichkeit. So bringen wir dir
seinen Leib und sein Blut dar, das
Opfer, das dir wohlgefällt, und der
ganzen Welt Heil bringt.“

Unsere Teilnahme am Opfer der
Heiligen Messe soll sich in eine
Hingabe übersetzen, die unser
ganzes Leben umfasst. Der heilige
Josefmaria lud an einem Karfreitag



zur persönlichen Anteilnahme am
Todesleiden Jesu ein: „Vor dem Kreuz
also: Schmerz über unsere Sünden,
über die Sünden der Menschheit, die
Jesus den Tod brachten; Glauben, um
uns der erhabenen Wahrheit zu
nähern, die alles Begreifen übersteigt
und uns angesichts der Liebe Gottes
verstummen lässt; Gebet, damit
Leben und Tod Christi Vorbild und
Anstoß für unser Leben und unsere
Hingabe werden.“ (Christus
begegnen, Nr. 101) Unser Dank für
Gottes Erlösungsopfer drückt sich in
großzügiger Nachfolge Christi aus.
Der Christ nimmt Anteil am
Liebesopfer Jesu, wie es seine Mutter
Maria und der Apostel Johannes
getan haben – zunächst unter dem
Kreuz und dann in ihrem ganzen
weiteren Leben. Umfassende und
wirksame Dankbarkeit für die
unfassbare Liebe Jesu zu seinem
Vater. Sie hat ihn dazu gebracht, den
Kelch des Leidens am Ölberg
anzunehmen, um uns verlorene



Menschen aus unserer Verlassenheit
zurück in das Leben mit Gott zu
holen. Das war damals nötig und ist
es auch heute.

Ganz anders als auf Maria und
Johannes verweist uns Jesu
Verlassenheit am Kreuz auf Petrus,
der ihn im Stich gelassen – verlassen
– hatte, als es darauf ankam.
Nachher weinte er bitterlich über
das beschämende Versagen, seinen
Herrn und Meister aus
Menschenfurcht verleugnet zu
haben. Ganz besonders in der
Fastenzeit sind wir eingeladen zu
überlegen, ob der Herr uns wie
Petrus fragen muss: „Liebst du
mich?“ Lässt Du mich jetzt nicht
mehr allein? Bist du wirklich bereit,
den Willen meines Vaters im Himmel
zu entdecken und zu tun? Oder muss
ich weiter an deiner Stelle für dich
leiden?



Aus Liebe zu uns hat der göttliche
Vater seinem Sohn die äußerste
Verlassenheit zugemutet, in die uns
unser Eigenwille und unsere
Schwäche immer wieder stürzen.
Jesus ist in unsere Verlassenheit
eingetreten und auf dem Weg
vorangegangen, der aus der
Verlassenheit führt. Diesen Ausweg
feiern wir in wenigen Tagen im
Osterfest. Seine Liebe hat das Böse
besiegt und das Leben neu
geschaffen. Die dunkle Verlassenheit
Jesu wird zur Geborgenheit in Gott,
wenn wir uns vom Osterlicht des
Auferstandenen durchdringen
lassen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/jesus-trat-in-unsere-
verlassenheit-ein/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/
https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/
https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/

	Jesus trat in unsere Verlassenheit ein und führt uns zurück zu Gott

