opusdei.org

Jesus trat in unsere
Verlassenheit ein
und fuhrt uns
zuruck zu Gott

Zur Karwoche bedenkt Andreas
Kuhlmann den erschiitternden
und irritierenden Ruf Jesu am
Kreuz: ,Mein Gott, warum hast
du mich verlassen?*

14.04.2019

Am Karfreitag gedenken wir des
Todesleidens und Sterbens Jesu
Christi. Eines der letzten Worte Jesu
erschuttert und irritiert uns: ,Mein



Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?“ (Mt 27,46) Ein
herzzerreifSendes Wort, das Jesus an
seinen Vater richtet. Fur uns glaubige
Christen ist es umso erschiitternder,
weil wir glauben, dass Jesus der Sohn
Gottes des himmlischen Vaters ist,
dieses Gottes, von dem der Erste
Johannesbrief bezeugt: , Gott ist
Liebe — Deus caritas est“ (1 Joh 4,16).
Wenn Gott die reine und
vollkommene Liebe ist, wie soll man
dann dieses bleischwere Wort Jesu
am Kreuz verstehen, der sich von
Gott im Stich gelassen fiihlt? Kann
Gott so unbarmherzig und lieblos
sein — und das sogar mit seinem
eigenen Sohn, uber den er doch bei
der Taufe im Jordan gesagt hat:
,Dieser ist mein geliebter Sohn, an
dem ich Wohlgefallen gefunden
habe“ (Mt 3,17)?

Vor genau 100 Jahren hat der
beriihmte Romano Guardini seine
kleine Schrift ,Der Kreuzweg unseres



Herrn und Heilands“ herausgegeben.
In der 12. Station, die der
Todesstunde Jesu gedenkt, warnt er:
,2Niemand liftet dieses Geheimnis,
wie Gottes Sohn von Gott verlassen
sein kann.“ So wollen wir bescheiden
bleiben und als Beter den Heiligen
Geist bitten, uns wenigstens etwas
tiefer in das erlosende Geheimnis der
Passion Christi einzufiihren.

Die zunehmende Verlassenheit
Jesu

Guardinis Warnung ist nur zu
berechtigt angesichts der
widersprichlich erscheinenden
Begebenheiten, von denen uns das
Evangelium am Anfang und nun am
Ende von Jesu o6ffentlichem Leben
berichtet. Es begann mit seiner Taufe
im Jordan und endete mit dem Tod
auf Golgota. Wenn Jesus nur ein
Mensch wie wir gewesen wére — und
er war wirklich ganz und gar Mensch
wie wir, ,wahrer Mensch“ ohne



Abstriche, aber auch ohne Stinde —,
dann waren die Worte vom Kreuz
herab nicht so schwer zu verstehen.
Als Geschopf wie wir hétte er
zweifelsfrei eine besonders intensive
Beziehung zu Gott gehabt und hatte
nun am Kreuz seine bittere
Gottverlassenheit beklagt, die viele
Menschen erleben und erleiden.
Aber wir Christen glauben und
bekennen, dass Jesus nicht nur
Mensch, sondern auch Gott war und
ist — die zweite gottliche Person des
dreifaltigen Gottes. Jesus Christus ist
Gott und Mensch zugleich. Er ist Gott,
der die menschliche Natur ganz in
sich aufgenommen hat. Deshalb
konnte leiden und sterben, wie er
auch Hunger und Durst hatte. Und
gerade deshalb ist das Rétsel so grofs:
Wie kann er selbst Gott sein und sich
dennoch von Gott verlassen fiihlen?

Der heilige Kirchenvater Augustinus
drickt das Problem in einer
Betrachtung tiber den Psalm 86 so



aus: ,,Betrachten wir seine
Erhabenheit und Gottheit, wenn wir
horen: ,Im Anfang war das Wort, und
das Wort war bei Gott, und das Wort
war Gott. Im Anfang war es bei Gott.
Durch das Wort ist alles geworden,
und ohne das Wort wurde nichts,
was geworden ist.“ Wenn wir das also
auch horen und diese hochste, alle
Geschopfe ubersteigende Grofde des
Sohnes Gottes betrachten, so horen
wir ihn doch auch in Teilen der
Heiligen Schrift stohnen, beten und
bekennen. Wir zaudern, diese Worte
auf ihn zu beziehen, weil wir nicht
gerne zu seiner Menschheit
hinabsteigen, nachdem wir uns eben
in die Betrachtung seiner Gottheit
vertieft haben.“

Die Klage Jesu lasst uns ahnen, dass
zu Folter und Hinrichtung ein
grausamer Seelenschmerz
hinzukommt. Es scheint diese
absolute Ausgesetztheit zu sein, die
schon mit seiner Geburt begann, als



er die himmlische Herrlichkeit
verliefs, in Maria Mensch wurde und
dann das Menschenschicksal mit uns
teilte — bis zur aufdersten
Konsequenz, die wir gerade zu
verstehen versuchen. Am Kreuz
wurde diese Ausgesetztheit zu
radikalem Alleingelassensein, zur
grausamen Trennung von seinen
Wurzeln in der gottlichen
Herrlichkeit, als wenn die
Verbindung zu seiner Herkunft
zerrissen ware. Wir werden Zeugen
des seelischen Dramas, das im
Abendmahlssaal begann, sich im
Olgarten zuspitzte und mit den
Worten am Kreuz seinen letzten
Ausdruck fand. Wie die Druckwelle
nach einer Explosion uibertragt sich
seine innere Erschutterung in
geheimnisvoller Weise auf die
Umgebung. Der Evangelist Matthaus
berichtet: ,,Und siehe, der Vorhang
riss im Tempel von oben bis unten
entzwei. Die Erde bebte und die
Felsen spalteten sich“ (Mt 27,51).



Lukas fugt hinzu: ,,Und Jesus rief mit
lauter Stimme: Vater, in deine Hande
lege ich meinen Geist.“ Es ist ein
Wort aus dem Psalm 31. Jesus hat
trotz aller Verlassenheit weiter auf
seinen gottlichen Vater vertraut und
starb in diesem Vertrauen (vgl. Lk
23,46).

Eine Annaherung an diese
geheimnisvollen Worte

Doch bleiben wir bei der
Verlassenheit Jesu am Kreuz. Um
sich ihr zu ndhern, kann helfen, was
der englische Schriftsteller C. S.
Lewis 1948 in einem Vortrag ,,Gott
auf der Anklagebank“ als Defizit des
modernen Menschen diagnostiziert
hat: ,,Die Prediger der frithen
Christenheit konnten bei ihren
Horern - ob es nun Juden,
Konvertiten oder Heiden waren — ein
Wissen um ihre Schuld voraussetzen.
... Darum wurde auch die christliche
Botschaft in jener Zeit



unmissverstandlich als Evangelium
gehort, als ,frohe‘ Botschaft. Sie
versprach denen Heilung, die um
ihre Krankheit wussten. Wir
hingegen mussen unsere Zuhorer
erst von der unbequemen Diagnose
uberzeugen, bevor wir von ihnen
erwarten konnen, dass sie das
Angebot des Heilsmittels
willkommen heifsen.“ In diesem
Sinne hat der selige Papst Pius XII.
den , Verlust des
Stiindenbewusstseins“ die ,,grofste
Stinde des modernen Menschen*
genannt. Darunter verstand er
keinen versehentlichen Verlust, kein
Ungeschick, sondern die rebellische
Zuruckweisung Gottes und seiner
Weisungen. Wer sich nicht als
Sunder wahrnimmt und bekennt,
weif$ nicht, dass er Vergebung, dass
er Erlosung braucht. Wir Menschen
sind oft blind fiir unsere tatsachliche
Situation und brauchen Hilfe, vor
allem von Gott selbst.



In ,,Gaudium et spes“, der
Pastoralkonstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils, steht der
zentrale Satz: ,,Christus, der neue
Adam, macht eben in der
Offenbarung des Geheimnisses des
Vaters und seiner Liebe dem
Menschen den Menschen selbst voll
kund und erschliefdt ihm seine
hochste Berufung® (Nr. 22). Meist
wird das nur so verstanden, dass
Gott uns die Augen fir unsere
besondere Wiirde 6ffnet, wie sie
Psalm 8 bestaunt und besingt: ,,Du
hast ihn nur wenig geringer gemacht
als Gott, du hast ihn gekront mit
Pracht und Herrlichkeit. Du hast ihn
als Herrscher eingesetzt tiber die
Werke deiner Hiande, alles hast du
gelegt unter seine Fuf3e.“ (Vers 6-7)
Wenn aber Jesus wie wir ganz und
gar Mensch war und als Mensch am
Kreuz endete, muss in der Aussage
des Konzils auch das Elend des
Menschen mitgedacht und
mitverstanden werden. Auch dafiir



offnet uns Gott die Augen: Das grofe
Elend des Menschen ist seine
Trennung von Gott. Es ist aber nicht
Gott, der dem Menschen seine Grofse
nimmt, sondern der Mensch selbst
verkennt und vergeudet sie, so wie
im berihmten Gleichnis vom
verlorenen Sohn - das treffender
auch das Gleichnis vom
barmherzigen Vater genannt wird —
der jingere Sohn sein Erbe
verschleudert. Das Gleichnis deutet
das Ausmaf$ der Tragddie nur an, die
die freiwillige Entfernung von Gott
ist. Ihre schlimmen Folgen haben uns
zum Beispiel die
menschenfeindlichen Systeme des
20. Jahrhunderts drastisch
demonstriert.

Nochmals: Warum das grausame
physische und psychisch-seelische
Leiden Jesu? Um uns diesem
Geheimnis weiter zu nahern,
betrachten wir sein Leiden
zusammen mit seiner



Menschwerdung. Der Gottmensch
Jesus Christus Mensch kam mit dem
Auftrag auf die Welt, uns
zuruckzuholen aus der Verlorenheit
und ihren Folgen, unseren
sundhaften Entscheidungen und
Praktiken. Romano Guardini
schreibt: ,, Gott ist dem Menschen
nachgegangen, wie es im Gleichnis
vom verlorenen Schaf und von der
verlorenen Drachme geschrieben
steht (Lk 15), in das Reich des
Verlorenseins, in das bose Nichts, das
unter der Tat des Menschen
aufgeklafft war.“ (Der Herr, Kap. 14)
Lammer gehen leichter verloren als
Schafe. Sie tollen herum, sind
unerfahren und neugierig,
uberhoren den Ruf des Hirten und
geraten in Lebensgefahr. Auch wir
suchen die Freiheit, das Schone und
Attraktive, und konnen uns dabei
von unserer Bestimmung, von
unserem Ort des Gliicks entfernen.
Uberhéren wir den Ruf Jesu, der
Guten des Hirten, sind wir auf dem



Weg ins Ungliick, auch wenn es ohne
bose Absicht geschieht.

Gerade so geschah es dem Volk Israel
immer wieder. Jedes Mal mahnten
die Propheten das Volk Gottes, aber
man horte nicht auf sie. Nun kommt
der Sohn Gottes und geht seinem
Volk entgegen. Wieder Guardini in
,Der Herr“: ,Jenen Sturz des
Menschen in das Nichts, der sich in
der Emporung gegen Gott vollzog,
und worin das Geschopf nur
zerbrechen und verzweifeln konnte,
hat Er in der Liebe, wissenden
Geistes, freien Willens, fihlenden
Herzens durchgelebt. Umso grofder
die Vernichtung, je grofder Der ist,
den sie trifft. Niemand ist so
gestorben, wie Christus starb, weil Er
das Leben selbst war. Niemand ist
fur die Stinde gestraft worden wie Er,
weil Er der Reine war. Niemand hat
den Absturz in das bose Nichts so
erfahren wie Er — bis zu jener
furchtbaren Wirklichkeit, die hinter



dem Worte steht: ,Mein Gott, warum
hast Du mich verlassen?‘ -weil Er der
Sohn Gottes war (Mt 27,46). ... Da hat
Er, der unendlich geliebte Sohn des
ewigen Vaters, die absolute Tiefe, den
Grund des Bosen erreicht.“

Einen Weg zurtck aus der Sackgasse
der selbstgewdahlten Verlassenheit
des alten Menschen 6ffnet die
Verlassenheit des neuen Menschen
Jesus Christus. Er begibt sich selbst in
tiefste Verlassenheit und hebt ihre
Ausweglosigkeit auf! Guardini sagt es
so: ,,Er ist bis zu jenem Nichts
vorgedrungen, aus dem die Neue
Schopfung geschehen sollte: die re-
creatio, wie die Alten sagen, die
Wieder-Schopfung des bereits
seienden, aber zum Nichts
abstiirzenden Geschaffenen in neues
Sein: in den Neuen Menschen, den
Neuen Himmel und die Neue Erde.

Zum Sinn des Lebensopfers Christi



Jesus Christus vollbringt weiterhin
diese Neuschopfung, sein
Erlosungswerk. Sein einmaliges
Lebensopfer vergegenwartigt sich
jeden Tag im Sakrament der
Eucharistie an vielen Orten der Erde
auf unblutige Weise und doch in
voller Wirksamkeit. So betet die
Kirche im Vierten Hochgebet der
Messfeier: ,Darum, gutiger Vater,
feiern wir das Gedachtnis unserer
Erlosung. Wir verkiinden den Tod
deines Sohnes und sein Hinabsteigen
zu den Vatern, bekennen seine
Auferstehung und Himmelfahrt und
erwarten sein Kommen in
Herrlichkeit. So bringen wir dir
seinen Leib und sein Blut dar, das
Opfer, das dir wohlgefallt, und der
ganzen Welt Heil bringt.“

Unsere Teilnahme am Opfer der
Heiligen Messe soll sich in eine
Hingabe uibersetzen, die unser
ganzes Leben umfasst. Der heilige
Josefmaria lud an einem Karfreitag



zur personlichen Anteilnahme am
Todesleiden Jesu ein: ,,Vor dem Kreuz
also: Schmerz tiber unsere Siinden,
uber die Sinden der Menschheit, die
Jesus den Tod brachten; Glauben, um
uns der erhabenen Wahrheit zu
nahern, die alles Begreifen tibersteigt
und uns angesichts der Liebe Gottes
verstummen lasst; Gebet, damit
Leben und Tod Christi Vorbild und
Anstof$ fiir unser Leben und unsere
Hingabe werden.“ (Christus
begegnen, Nr. 101) Unser Dank fiir
Gottes Erlosungsopfer driickt sich in
grofszugiger Nachfolge Christi aus.
Der Christ nimmt Anteil am
Liebesopfer Jesu, wie es seine Mutter
Maria und der Apostel Johannes
getan haben — zunéchst unter dem
Kreuz und dann in ihrem ganzen
weiteren Leben. Umfassende und
wirksame Dankbarkeit fiir die
unfassbare Liebe Jesu zu seinem
Vater. Sie hat ihn dazu gebracht, den
Kelch des Leidens am Olberg
anzunehmen, um uns verlorene



Menschen aus unserer Verlassenheit
zuruck in das Leben mit Gott zu
holen. Das war damals notig und ist
es auch heute.

Ganz anders als auf Maria und
Johannes verweist uns Jesu
Verlassenheit am Kreuz auf Petrus,
der ihn im Stich gelassen — verlassen
— hatte, als es darauf ankam.
Nachher weinte er bitterlich Giber
das beschdmende Versagen, seinen
Herrn und Meister aus
Menschenfurcht verleugnet zu
haben. Ganz besonders in der
Fastenzeit sind wir eingeladen zu
uberlegen, ob der Herr uns wie
Petrus fragen muss: ,Liebst du
mich?“ Lasst Du mich jetzt nicht
mehr allein? Bist du wirklich bereit,
den Willen meines Vaters im Himmel
zu entdecken und zu tun? Oder muss
ich weiter an deiner Stelle fiir dich
leiden?



Aus Liebe zu uns hat der gottliche
Vater seinem Sohn die dufSerste
Verlassenheit zugemutet, in die uns
unser Eigenwille und unsere
Schwéche immer wieder stiirzen.
Jesus ist in unsere Verlassenheit
eingetreten und auf dem Weg
vorangegangen, der aus der
Verlassenheit fiihrt. Diesen Ausweg
feiern wir in wenigen Tagen im
Osterfest. Seine Liebe hat das Bose
besiegt und das Leben neu
geschaffen. Die dunkle Verlassenheit
Jesu wird zur Geborgenheit in Gott,
wenn wir uns vom Osterlicht des
Auferstandenen durchdringen
lassen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/jesus-trat-in-unsere-

verlassenheit-ein/ (26.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/
https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/
https://opusdei.org/de-de/article/jesus-trat-in-unsere-verlassenheit-ein/

	Jesus trat in unsere Verlassenheit ein und führt uns zurück zu Gott

