
opusdei.org

Jenseits des toten
Todes

Dünner Spiritualismus und
heilsamer Materialismus –
schrittweise zur Klarheit –
entfaltete Leiblichkeit: eine
Osterbetrachtung von Josef
Arquer

23.04.2011

Eine Zeitlang war es theologisch in
Mode, von der „Sache Jesu“ zu reden,
die „weitergehe“. Christi
Auferstehung musste ja
„spiritualisiert“, von der Grobheit
des Materiellen gereinigt werden. Im



Grunde war es die kaum verhohlene
Andeutung, was uns mit der
Osterbotschaft eigentlich erreiche,
sei ein Echo aus der Gruft der Zeit:
die Stimme eines Toten.

Solchem Denken lagen aber als dicke
Stolpersteine die kräftigen Worte des
heiligen Paulus im Wege: Entweder
ist der Herr wirklich auferstanden
oder er ist es nicht. Wenn nicht,
„dann ist unsere Verkündigung leer
und euer Glaube sinnlos“ und wir
sind „erbärmlicher daran als alle
anderen Menschen“ (1Kor 15, 14; 19).
Wenn ja, dann folgen Christen
letztlich nicht der Lehre eines Toten,
sondern der Person eines Lebenden.
Nicht ein Leichnam spricht dann zu
uns oder der Geist eines
Abgeschiedenen, sondern der, der
selbst die Fülle des Lebens ist.

Dünner Spiritualismus und
heilsamer Materialismus



Vermutlich dachten die Jünger, als
sie dem Auferstandenen begegneten,
eher „spiritualistisch“ als
„materialistisch“. Wäre ihnen Jesu
wie ein „Geist“ erschienen, hätten sie
wohl erschüttert reagiert und sich
dann den Tatsachen gebeugt. Aber
der Herr zeigt sich ihnen materiell,
wirklich, leibhaftig. Er verweist auf
die Wunden seiner Hände und seiner
Füße, die jetzt „leuchten in
Herrlichkeit“ (Ostervigil, Bereitung
der Osterkerze) – und will sogar
Mahl mit ihnen halten. wie früher

Ließe sich nicht von diesem
„Materialismus“ her, den der
Auferstanden damals so deutlich
machte, eine erneuerte Art
gewinnen, sich dem österlichen
Geheimnis zu nähern? Anscheinend
hängen viele Christen – womöglich
ganz unbewusst – an einem
„spiritualistischen“, einem allzu
spiritualisierten Verständnis dessen,
was Auferstehung meint. Ostern



erscheint dann als eine alljährliche,
selbstverständliche Wiederkehr
neuen Lebens wie der Frühling.
Dieser eingebettet in den Kreislauf
der Natur, Ostern eingebettet in den
Zyklus unserer Feiertage: Nichts als
der vertraute und verständliche
Rhythmus des Stirb und Werde, des
Kommens und Gehens. Da bleibt kein
Raum für wirklich Neues, kein Raum
für wirkliches Staunen. Doch nein:
Ostern ist nicht bloß die jährlich
wiederkehrende Feier des Lebens,
sondern die staunenswerte Realität,
die damals vor zweitausend Jahren
wirklich, real, leibhaftig geschah und
deshalb jeden Tag wirklich und
präsent bleibt.

Schrittweise zur Klarheit

Die Jünger werden am Ostertag von
ihrem engen „Spiritualismus“ geheilt
und öffnen sich schrittweise dem
Staunen. Als ersten Schritt machen
sie eine noch unpräzise Erfahrung:



Einige wenige – zuerst die Frauen,
dann die beiden Wanderern nach
Emmaus – versichern, den Herrn
gesehen zu haben. Es geht also doch
irgendwie weiter mit Jesus. Aber wie
denn? „Sie redeten darüber“, heißt es
(Lk 24,36). Verständlich, wenn sie
dabei die Ebene des Denkbaren und
Vorstellbaren nicht überschritten:
Wenn er den Frauen und den beiden
Wanderern tatsächlich erschienen
ist, dann kann das nur sein Geist
gewesen sein. Geister sind
unnatürlich und damit unheimlich.
Dieser erste Schritt bringt den
Jüngern daher noch keinen Frieden.
An die Stelle der
Niedergeschlagenheit seit Jesu
Bestattung tritt nur das unklare
Grauen vor etwas bedrohlich
Übersinnlichem. Womöglich
bedrängt sie gar die Furcht, der Herr
könnte sie zur Rechenschaft ziehen,
ihnen Vorwürfe machen.



Der zweite Schritt führt die Jünger
zur freudiger Gewissheit. „Während
sie darüber redeten“, ist Jesus mitten
unter ihnen. Sie hören unzweideutig
seinen wohlvertrauten Friedensgruß.
– Er ist kein Geist, sondern einfach er
– er selbst, leibhaftig, in Person.
Denn „er zeigte ihnen seine Hände
und Füße“ – durchbohrt als Erweis
seiner Identität mit dem vor drei
Tagen Gekreuzigten, aber weder
geisterhaft gruselig, noch blutig
anklagend. Vielmehr werden seine
leuchtenden Wunden zu Signalen
seines Triumphes über Tod und
Sünde. Als möchte Jesus seine Jünger
auf diese neue, körperliche,
„materialistische“ Sicht seines
auferstandenen Leibes festlegen,
fragte er sie: „Habt ihr etwas zu
essen hier?“ Und er isst vor ihren
Augen Fisch und Honig und setzt so
die frühere Mahlgemeinschaft mit
ihnen fort.

Entfaltete Leiblichkeit



Wir können das Ereignis heute
theologisch klarer deuten als damals
die Jünger: Die Menschwerdung des
göttlichen Logos ist durch den Tod
nicht zurückgenommen, sie hat sich
vielmehr voll entfaltet. Im
auferstandenen Herrn wird eine
Weise der Leiblichkeit sichtbar, die
ahnen lässt, was Vollendung des
Menschen bei Gott sein kann, wenn
wir nicht mehr „in einen Spiegel
schauen“ und nur „rätselhafte
Umrisse“ erkennen (1 Kor, 13,12).

Zugleich ahnen wir, wie groß der
Mensch ist, und auch – ein aktueller
Gedanke zu Zeiten platter
Materialismen – wie geheimnisvoll
vielfältig Materie sein kann. Denn
unsere naive Gewissheit bei der
Bewertung naturwissenschaftlicher
Weltbilder ist ins Wanken geraten, da
sogar Physiker von realen Zuständen
der Materie sprechen, die für uns
unvorstellbar sind und ganz anders



als die scheinbar platte Materialität
des Tisches, an dem wir sitzen.

Ein letzter Schritt führt die Jünger
ins volle Licht. Der Auferstandene
„öffnete ihnen die Augen für das
Verständnis der Schrift“ (Lk 24,45).
Natürlich geht es hier nicht um ein
gelehrtes Verstehen, sondern – vom
Glauben – her um die tiefere Sicht
der Zusammenhänge. Alles, was
Ärgernis war, wird zum Erweis von
Gewissheit: Er, der Sohn Gottes, hat
den Tod und die Sünde vernichtet, er
ist unter uns. Aber nicht als einer,
der in das alte Leben zurückgekehrt
wäre, sondern als jener, der ein
neues Leben bringt, jenseits des toten
Todes.

Wie herrlich kündet uns die
Ostervigil das „Lumen Christi“, das
Licht Christi! Der leibhaftige Jesus ist
und bleibt unter uns. Er selbst! –
nicht sein Geist, nicht seine „Sache“,
nicht bloß seine Ideen. „Christus, der



auferstandene Christus, ist unser
Begleiter und Freund; ein Begleiter,
der nur wie durch Schatten hindurch
sichtbar wird, dessen Wirklichkeit
jedoch unser ganzes Leben erfüllt
und uns seine endgültige Gegenwart
herbeisehnen lässt.“ (Josefmaria
Escrivá, Christus begegnen, Nr. 116)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/jenseits-des-toten-todes/
(18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/jenseits-des-toten-todes/
https://opusdei.org/de-de/article/jenseits-des-toten-todes/

	Jenseits des toten Todes

