
opusdei.org

„Die Lebendigkeit
der Kirche hängt
davon ab, sich ganz
dem Evangelium zu
öffnen“

Interview mit dem Prälaten des
Opus Dei, Fernando Ocáriz, in
Palabra.

09.04.2017

Alfonso Riobó // Palabra

Bischof Javier Echevarría hatte das
Opus Dei von 1994 an geleitet. Nach
seinem Tod wurde sein engster

https://www.revistapalabra.es


Mitarbeiter, der spanische Priester 
Fernando Ocáriz Braña, am 23.
Jänner zu seinem Nachfolger gewählt
und von Papst Franziskus zum neuen
Prälaten ernannt. Etwa zwei Wochen
später gab Ocáriz dem spanischen 
Magazin Palabra dieses ausführliche
Interview.

Ziel war es, durch das Interview dem
Leser die Persönlichkeit von
Fernando Ocáriz näher zu bringen.
So hatte man es vereinbart. Der neue
Prälat des Opus Dei stellte sich zur
Verfügung und überwand dabei
seinen üblichen Widerstand, das
Gespräch auf seine Person zu
fokussieren. Eine gewisse
Zurückhaltung ist typisch für seinen
Charakter, auch die Nüchternheit im
Ausdruck, zugleich ist er dabei
herzlich und offen. Die Fotosession
war für ihn eine unangenehme
Pflicht, der er sich aber mit Humor
unterzog.

https://opusdei.org/article/biographie-pralat-fernando-ocariz/
https://www.revistapalabra.es/mons-fernando-ocariz-contacto-la-pobreza-dolor-ayuda-relativizar-los-problemas/
https://www.revistapalabra.es/mons-fernando-ocariz-contacto-la-pobreza-dolor-ayuda-relativizar-los-problemas/


Das Interview findet am Sitz der
Prälatur Opus Dei in Rom statt, in
jenem Gebäude, in dem schon der
heilige Josefmaria Escrivá, der selige
Alvaro del Portillo und zuletzt
Bischof Javier Echevarría gelebt und
gearbeitet hatten. Fernando Ocáriz
lebt hier seit 50 Jahren, 1994 war er
in die vorderste Leitungsebene des
Werkes aufgerückt, als er zum
Generalvikar ernannt wurde (ab
2014 war er Auxiliarvikar). Die
Tätigkeiten des Opus Dei kennt er bis
in die kleinsten Einzelheiten und
handelt ganz in Übereinstimmung
mit seinen Vorgängern.

Wir danken dem Prälaten für dieses
erste so ausführliche Interview,
knapp zwei Wochen nach seiner
Wahl und Ernennung am 23. Jänner
2017.

Die ersten Jahre



Sie sind 1944 in Paris in einer
spanischen Familie geboren.
Warum lebten Sie in Frankreich?

Der Grund war der Bürgerkrieg.
Mein Vater war beim Militär, auf der
Seite der Republikaner. Er wollte
nicht im Detail darüber reden, aber
ich habe verstanden, dass sich ihm
durch seine Position als
Kommandant Gelegenheit bot,
Menschen zu retten, und dadurch
kam er innerhalb der
republikanischen Armee in eine
gefährliche Lage. Da er kein
Parteigänger Francos war, dachte er,
es wäre besser, nach Frankreich zu
gehen; und so nützte er es aus, dass
ein Teil des Heeres sich nahe der
Grenze befand; dort ging er dann in
Katalonien über die Grenze. Er war
Militärtierarzt, hatte sich aber
vorwiegend mit Forschung auf dem
Gebiet der Tierbiologie beschäftigt.
Er war kein Politiker, sondern



vielmehr Offizier und
Wissenschaftler.

Erinnern Sie sich noch an diese
Zeit?

Alles, was ich aus dieser Zeit weiß,
kenne ich nur aus Erzählungen. Als
die Familie nach Frankreich ging,
war ich noch nicht auf der Welt, und
auch meine siebte Schwester nicht,
die vor mir kommt. Meine zwei
ältesten Schwestern habe ich nicht
mehr gekannt; sie starben noch als
ganz kleine Kinder, lange bevor ich
geboren wurde. Die zwei Jüngsten,
meine Schwester und ich, kamen in
Paris zur Welt. Ich wurde im Oktober
geboren, gerade einen Monat nach
der Befreiung durch die
amerikanischen und französischen
Truppen des General Leclerc.

Wurde zu Hause über Politik
gesprochen?



Ich habe keine Erinnerungen an
Paris. Als wir schon in Spanien
waren, wurde wenig davon
gesprochen; es fielen eher
vereinzelte kurze Bemerkungen über
das Franco-Regime; sie fielen nicht
positiv aus, aber auch nicht
aggressiv. Jedenfalls steht fest, dass
mein Vater und unsere Familie von
da an ein friedliches Leben führten.
Mein Vater bekam später wieder eine
Anstellung in einem offiziellen
Forschungszentrum in Madrid, das
vom Landwirtschaftsministerium
abhängig war. Dort arbeitete er bis
zu seiner Pensionierung.

Und wie steht es mit der Religion?
Kamen Sie über die Familie zum
Glauben?

Ich bekam den Glauben im
Wesentlichen durch die Familie mit,
vor allem durch meine Mutter und
die Großmutter mütterlicherseits, die
bei uns wohnte. Mein Vater war ein



sehr guter Mensch, stand aber
damals dem Glauben ziemlich fern.
Mit der Zeit kehrte er wieder zur
religiösen Praxis zurück und wurde
schließlich Supernumerarier des
Opus Dei. Von Zuhause, der Familie,
bekam ich die Basis des
Frömmigkeitslebens mit.

Von Paris kehrten Sie nach Spanien
zurück.

Ich war damals drei Jahre alt und
habe nur mehr vage Erinnerungen,
ein verschwommenes Bild von der
Zugreise von Paris nach Madrid.

Wo haben Sie die Schule besucht?

Ich war in Areneros, einer von den
Jesuiten geführten Schule. Ich war
dort bis zur Matura. Es war eine gute
Schule, mit einer ziemlich strengen
Disziplin. Zum Unterschied von dem,
was ich von anderen Schulen aus
dieser Zeit gehört habe, gab es in den
acht Jahren, in denen ich dort war,



niemals einen Jesuiten, der
jemanden geschlagen hätte. Ich bin
dankbar dafür. Ich erinnere mich
noch an ziemlich viele Professoren,
vor allem der letzten Schuljahre. Im
letzten Jahr hatten wir in
Mathematik einen Laien, einen
Familienvater, der Castillo Olivares
hieß, ein sehr wertvoller Mensch,
den wir sehr bewunderten.

Begegnung mit dem Opus Dei

Sie haben in Barcelona Physik
studiert. Warum sind Sie
umgezogen?

Ich habe das erste Universitätsjahr
eigentlich in Madrid verbracht. Es
war das Jahr der
Aufnahmeverfahren für die
Universität („Selectivitad“), die
Einführung für alle Technischen
Hochschulen und
naturwissenschaftlichen Fakultäten.
Es gab nur fünf Gegenstände, die
diese Studienrichtungen gemeinsam



hatten: Mathematik, Physik, Chemie,
Biologie und Geologie. In meinem
Jahrgang waren sehr viele
Studenten, mehrere Gruppen zu
jeweils mehr als hundert Studenten.

Im ersten Jahr hatte ich Professor
Francisco Botella 
[Universitätsprofessor, Priester und
eines der ersten Mitglieder des Opus
Dei] als Lehrer in Mathematik. Als er
hörte, dass ich vom Werk war und
Physik studieren wollte, sagte er:
„Wie kannst du denn Physik
machen? Warum nicht Mathematik?
Wenn du Geld verdienen willst, dann
musst du Ingenieur werden, aber
wenn du dich für die Wissenschaft
interessierst, warum willst du nicht
Mathematik studieren?“

Als ich nach Barcelona ging, hatte ich
mich schon dem Opus Dei
angeschlossen. Ich wohnte im
Studentenheim Monterols, studierte
Physik und erhielt, wie alle, die sich



dem Werk eingliedern, die
erforderliche theologische und
spirituelle Bildung.

Wann haben Sie das Opus Dei
kennengelernt?

Schon als kleines Kind hatte ich in
Gesprächen meiner älteren Brüder
mit meinem Vater den Ausdruck
„Opus Dei“ gehört. Das Wort war mir
vertraut, obwohl ich keine Ahnung
hatte, was es bedeutete.

Als ich in der fünften Klasse
Gymnasium war, ging ich in ein
Zentrum des Opus Dei in der Calle
Padilla Nr. 1, Ecke Serrano, weshalb
es „Serrano“ hieß; es existiert heute
nicht mehr. Die Atmosphäre und die
Gespräche gefielen mir, aber wir
hatten auch in der Schule spirituelle
Veranstaltungen, und so ging ich nur
ein paar Mal hin und hielt mehr
nicht für nötig. Ich ging auch einige
Male mit den Burschen von Serrano
Fußball spielen.



Später, im Sommer 1961, nach dem
Gymnasium und noch vor der
Universität, lud mich mein älterer
Bruder ein, einige Wochen mit seiner
Familie zu verbringen. Er arbeitete
dort als Schiffsbauingenieur in einer
Werft in Cádiz. Ganz in der Nähe
seines Hauses war ein Zentrum des
Opus Dei, und ich ging immer wieder
einmal hin. Der Leiter war Ingenieur
im Marinebereich. Er ermunterte
mich, meine Zeit gut auszunützen
und: Er gab mir sogar ein Chemie-
Lehrbuch zum Lernen! So etwas im
Sommer zu machen – daran hatte ich
noch nie gedacht! Dort betete man,
lernte, plauderte, und so wurde ich
allmählich mit dem Geist des Opus
Dei vertraut.

Schließlich legte man mir nahe, ob
ich nicht Berufung zum Werk hätte.
Ich reagierte so wie viele und sagte:
„Nein. Und wenn überhaupt, dann
so, wie mein Bruder, der ein
Familienvater ist.“ Ich schob das



Thema auf, bis ich mich dann doch
entschloss. Ich erinnere mich noch
an diesen Moment: Ich hörte gerade
eine Symphonie von Beethoven. Ich
habe mich natürlich nicht wegen der
Symphonie entschlossen, sondern es
fiel zusammen: Dass ich sie hörte
und mich nach reiflicher Überlegung
und viel Gebet entschied. Nach ein
paar Tagen kehrte ich dann nach
Madrid zurück.

Sie lieben also Musik?

Ja.

Welcher Komponist gefällt Ihnen
am meisten?

Wahrscheinlich Beethoven. Aber
auch andere, Vivaldi, Mozart…, aber
wenn ich einen Einzigen auswählen
muss, dann würde ich bei Beethoven
bleiben. In den letzten Jahren habe
ich allerdings sehr wenig Musik
gehört. Da folge ich keinem fixen
Plan.



Wie würden Sie diesen Entschluss,
sich Gott hinzugeben, näher
beschreiben?

Es gab keinen bestimmten
Augenblick, an dem es zu einer
„Begegnung“ mit Gott gekommen
wäre. Das kam ganz natürlich, das
ging schrittweise von klein auf, als
man mich beten gelehrt hat. Später
dann, in der Schule, kam ich Gott
allmählich immer näher und näher.
Wir hatten dort Gelegenheit, täglich
die Kommunion zu empfangen; ich
denke, dass das zu meiner späteren,
relativ raschen Entscheidung, mich
dem Werk anzuschließen,
beigetragen hat. Ich bat gerade einen
Monat vor meinem 17. Geburtstag
um die Aufnahme ins Werk, und
schloss mich formell mit 18 Jahren
an.

Was können Sie uns von den
Jahren in Barcelona erzählen?



Ich war fünf Jahre in Barcelona, zwei
Jahre als Bewohner des
Studienzentrums, das ich vorher
erwähnte, und drei Jahre als Teil des
Leitungsteams des Studentenheimes.
Ich habe dort die vier Studienjahre
bis zu meinem Abschluss absolviert
und unterrichtete dann noch ein
weiteres Jahr als Assistent an der
Universität. Ich habe wunderbare
Erinnerungen an Barcelona, an die
Freunde, an das Studium. Besonders
erinnere ich mich an die Besuche bei
Armen und Kranken, wie es im Werk
Tradition ist. Wir selbst und viele
andere Studenten, die dabei waren,
merkten, wie sehr der Kontakt mit
Armut und Leiden hilft, die eigenen
Probleme zu relativieren.

Wann haben Sie den heiligen
Josefmaria Escrivá kennen
gelernt? Welchen Eindruck hatten
Sie von ihm?



Es war am 23. August 1963. Wir
waren in Pamplona im
Studentenheim Belagua während
einer Bildungsveranstaltung im
Sommer. Wir hatten eine
Zusammenkunft mit ihm, die sehr
lange dauerte, mindestens
eineinhalb Stunden. Er beeindruckte
mich ungemein. Ich erinnere mich,
dass wir dann untereinander
darüber redeten, dass wir den Vater
– wie wir den Gründer nannten – viel
öfter sehen sollten.

Seine Sympathie und Natürlichkeit
waren bemerkenswert. Er hatte
nichts Feierliches an sich, sondern
war sehr spontan und humorvoll,
erzählte oft Geschichten und
Anekdoten und sprach dabei über
sehr tiefe Dinge. Es war eine
bewundernswerte Synthese: Voll
Einfachheit über Tiefgründiges zu
sprechen.



Kurz darauf sah ich ihn noch einmal,
ich glaube, es war ein Monat später.
Ich verbrachte einige Tage in Madrid,
und es traf sich, dass der Vater in
Molinoviejo war; so kamen wir aus
mehreren Orten dort zusammen, um
ihn zu sehen.

Bei keiner dieser Gelegenheiten
sprach ich persönlich mit ihm. Später
dann, hier in Rom, natürlich viele
Male.

Fünfzig Jahre in Rom

1967 sind Sie dann nach Rom
gezogen…

Ich kam hierher, um Theologie zu
studieren, und ich bekam auch ein
Stipendium der italienischen
Regierung, um während des
Studienjahres 1967/68 auf der
Universität La Sapienza Forschungen
auf dem Gebiet der Physik zu
betreiben. Ich konnte mich
allerdings nicht sehr vertiefen und



forschte nur das Minimum, was vom
Stipendium vorgeschrieben war. Als
ich hierher kam, hatte ich nicht
ausdrücklich im Sinn, mich einer
akademischen Laufbahn als
Theologe zu widmen. Die Dinge
nahmen ihren Lauf, ich hatte
diesbezüglich nichts geplant.

Sie wurden 1971 zum Priester
geweiht.

Ja. Ich wurde am 15. August 1971 in
der Basilika San Miguel in Madrid
geweiht. Der Bischof, der die Weihe
vornahm, hieß Marcelo González
Martín und war damals noch Bischof
von Barcelona, kurz bevor er nach
Toledo kam.

Im Spaß sagte man, wir wären in
diesem Weihejahrgang vier
Franzosen gewesen. Zwei waren
echte Franzosen (Frank Touzet und
Jean-Paul Savignac), dann kam
Agustín Romero, ein Spanier, der
schon seit vielen Jahren in



Frankreich war, und schließlich ich;
ich war in Paris geboren und hatte
dort drei Jahre gelebt.

Ich kann nicht sagen, schon immer
den Ruf zum Priestertum gefühlt zu
haben. Als ich nach Rom kam, habe
ich von Anfang an meine prinzipielle
Bereitschaft dazu bekundet, später
sagte ich dem heiligen Josefmaria
ausdrücklich: „Vater, ich bin bereit,
mich weihen zu lassen“. Er nahm
mich beim Arm und sagte unter
anderem, mehr oder weniger: „Du
machst mir große Freude, mein
Sohn; aber wenn es wirklich so weit
ist, dann sollst du es in völliger
Freiheit tun“. Soweit ich mich
erinnere, fand dieses Gespräch in der
Galleria de la Campana statt, nach
einem dieser Treffen, die wir damals
häufig mit ihm hatten.

Bekamen Sie nach der Weihe
irgendeine pastorale Aufgabe in
Spanien?



Nein. Drei Tage nach der Weihe
feierte ich die Primiz in der Basilika 
San Miguel und kehrte dann gleich
wieder nach Rom zurück. Ich hatte
bei den apostolischen Tätigkeiten mit
jungen Leuten in Orsini mitgeholfen,
wo es damals ein Zentrum für
Studenten gab, hielt christliche
Bildungskurse und nahm an anderen
Aktivitäten teil.

Als ich schon Priester war, half ich in
Rom einige Jahre in der Pfarre San
Giovanni Battista in Collatino im
Tiburtino (Anm. Arbeiterbezirk in
Rom) mit, und dann in der Pfarre 
Sant‘Eugenio; ich war für die
priesterliche Betreuung mehrerer
Zentren in Rom zuständig, sowohl
für Männer als auch für Frauen, und
arbeitete hier in den Büros am
Zentralsitz. Also eine ganz
gewöhnliche Laufbahn.

Es ist bekannt, dass Sie gern Tennis
spielen. Wann fing das an?



Ich habe schon ziemlich früh in
Barcelona mit dem Tennisspielen
begonnen. Ein Italiener, Giorgio
Carimati, der jetzt ein älterer Priester
ist, brachte mir viel bei. Damals
spielte er sehr gut Tennis; fast auf
professionellem Niveau. Aber mit
dem Tennis gab es einige Aufs und
Abs, denn ich verletzte mich am
rechten Ellbogen und war dann
zeitweise mehr Radfahren. Jetzt
versuche ich, weiter Tennis zu
spielen, ich möchte jede Woche
spielen, aber das ist nicht immer
möglich, wegen des Wetters oder der
Arbeit usw.

Spielen Sie richtige Matches? Um
zu gewinnen?

Natürlich. In Bezug auf das
Gewinnen hängt es davon ab, mit
wem ich spiele.

Lesen Sie gern?



Ja, nur gibt es nicht immer Zeit
dafür… Ich habe keinen
Lieblingsautor. Ich lese gerne die
Klassiker. Aus Zeitknappheit habe
ich Jahre gebraucht, um einige dicke
Bücher zu Ende zu bringen. Vor
ziemlich langer Zeit zum Beispiel
habe ich ein Jahr für Krieg und
Frieden gebraucht. Ich musste viele
theologische Schriften lesen, weil ich
bis 1994 unterrichtete, und auch für
die Glaubenskongregation musste ich
viele theologische Themen studieren.

In Bezug auf die Theologie haben
Sie zentrale Aspekte des Geistes
des Opus Dei studiert, etwa jenen
der Gotteskindschaft. Halten Sie
die vertiefte Reflexion in diesen
Punkten für wesentlich?

Auf diesem Gebiet wurde schon viel
getan, es muss weitergehen und es
bleibt vieles zu tun. Der Geist des
Opus Dei ist, wie der Philosoph und
Theologe Cornelio Fabro sagt, „das 



Evangelium ohne Glosse“. Es ist das
Evangelium im gewöhnlichen Leben.
Das kann man immer noch mehr
vertiefen.

In diesem Sinn ist jetzt keine neue
Epoche angebrochen, denn es ist
schon sehr viel getan worden. Es
genügt beispielsweise, die drei
dicken Bände von Ernst Burkhart
und Javier López Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des heiligen
Josefmaria zu lesen.

In einem Artikel in dieser
Zeitschrift haben Sie, als Sie über
Bischof Javier Echevarría
sprachen, den Ausdruck
„dynamische Treue“ verwendet.
Was meinen Sie damit?

Der Ausdruck „dynamische Treue“
ist nichts Originelles. Es geht um das,
was der heilige Josefmaria
ausdrücklich gemeint hat: die Art
und Weise des Sprechens und
Handelns kann sich ändern, und

https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298
https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298
https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298
https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298
https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298
https://www.amazon.de/Alltag-Heiligkeit-Lehre-heiligen-Josefmaria/dp/3937626298


zugleich muss der Kern, der Geist,
unantastbar bleiben. Das ist nichts
Neues. Das eine ist der Geist, und das
andere ist der materielle Ablauf, bei
dem es unwesentliche Aspekte gibt,
die sich im Laufe der Zeit ändern
können.

Die Treue ist keine rein mechanische
Wiederholung. Sie besteht darin, das
Bleibende auf verschiedene
Umstände anzuwenden. Oft ist es
auch nötig, auch Unwesentliches
beizubehalten, andere Male muss
man es ändern. Aus diesem Grund ist
die Fähigkeit, unterscheiden zu
können so wichtig, vor allem, um die
Grenze zwischen dem Wesentlichen
und dem Unwesentlichen zu
erkennen.

Welche Rolle haben Sie bei der
Entstehung der Päpstlichen
Universität Santa Croce gespielt?

Ich war nicht mit den juristischen
oder institutionellen

https://opusdei.org/article/papst-franziskus-empfing-den-neuen-pralaten-des-opus-dei-fernando-ocariz/


Angelegenheiten befasst. Ich war
einfach einer der ersten Professoren.
Ich war ziemlich lang Professor im 
Collegium Romanum vonSanta Croce
gewesen, das mit der Universität von
Navarra verbunden war. Von 1980
bis 1984 unterrichtete ich an der 
Päpstlichen Universität Urbaniana.
Da ich die nötigen Publikationen
aufwies, betrachtete die zuständige
Autorität des Heiligen Stuhls meine
Qualifikation als ausreichend, um
direkt als ordentlicher Professor
angestellt zu werden. Wir wurden
damals zu dritt unter gleichen
Bedingungen als ordentliche
Professoren angestellt: Antonio
Miralles, Miguel Ángel Tabet und ich.

Wer waren Ihre Lehrer auf Ihrem
intellektuellen Werdegang?

In der Philosophie waren dies
Cornelio Fabro und Carlos Cardona.
In der Theologie könnte ich niemand
Speziellen nennen. Der heilige



Thomas von Aquin, der heilige
Augustinus und später Joseph
Ratzinger hatten auf mich einen
großen Einfluss. Aber vor allem
würde ich Josefmaria Escrivá
nennen. Natürlich nicht im
akademischen Sinn, sondern wegen
seiner Tiefe und Originalität. Wenn
ich jemanden in Bezug auf Theologie
nennen müsste, so wäre es er.

Erinnerungen an drei Päpste

Wann haben Sie den heiligen
Johannes Paul II. kennengelernt?

Bei einer dieser großen
Versammlungen mit dem Klerus im
Vatikan, zu Beginn seines
Pontifikates. Später habe ich ihn
noch bei vielen Gelegenheiten
gesehen, und als ich Bischof Javier
Echevarría begleitete, habe ich
zusammen mit ihm und noch drei
oder vier anderen Personen
gegessen. Auch im Rahmen meiner
Tätigkeit in der



Glaubenskongregation habe ich noch
zweimal mit ihm zu Mittag gegessen.

Das erste Mal hatten wir eine
Arbeitssitzung in den päpstlichen
Räumlichkeiten. Außer dem Papst
waren noch der Staatssekretär, der
Substitut, Kardinal Ratzinger als
Präfekt und drei Konsultoren
anwesend. Nach der Arbeitssitzung,
die einige Zeit in Anspruch nahm,
gingen alle ins Speisezimmer.
Während des Essens sagte jeder der
Reihe nach seine Meinung zu dem
jeweiligen Thema. Währenddessen,
und auch beim zweiten Mal, hörte
der Papst hauptsächlich zu. Zu
Beginn bedankte er sich mit einigen
Worten für unsere Anwesenheit, und
dann bat er Kardinal Ratzinger, er
möge die Leitung der Sitzung
übernehmen. Zum Schluss machte er
eine konstruktive Zusammenfassung
und Wertung dessen, was er gehört
hatte.



Ich glaube, dass es beim zweiten Mal
war, als er, nachdem er alles gehört
und allen, die gesprochen hatten,
gedankt hatte, seine Hand ans Herz
legte und sagte: „Aber die
Verantwortung trage ich“. Man
konnte merken, dass diese
Angelegenheit ihn besonders
belastete.

Und wann haben Sie Benedikt XVI.
kennengelernt?

Ich lernte Kardinal Ratzinger
kennen, als ich 1986 zum Konsultor
der Glaubenskongregation ernannt
wurde. Später traf ich dann bei
Sitzungen, wo wir nur wenige waren,
ziemlich oft mit ihm zusammen.
Viele andere Male ging ich wegen
verschiedener Angelegenheiten zu
ihm.

Erinnern Sie sich an irgendeine
Anekdote im Zusammenhang mit
diesen Treffen?



Etwas, dass ich immer an
beobachtete, war, dass er viel
zuhörte. Er war nie derjenige, der die
Unterredung von sich aus beendete.

Ich erinnere mich an einige
Anekdoten. Zum Beispiel an die
berühmte Affäre Lefebvre, wo ich bei
den Gesprächen mit dem
französischen Bischof dabei war,
wenn ich mich recht erinnere im
Jahre 1988. An einem der Treffen
nahmen Kardinal Ratzinger als
Präfekt der Glaubenskongregation,
Lefebvre selbst mit zwei Beratern
und ein oder zwei weitere
Konsultoren der
Glaubenskongregation teil. Lefebvre
hatte akzeptiert, nahm seine
Zustimmung dann aber wieder
zurück. Als ich einen Augenblick mit
Ratzinger alleine war, brach es ihm
aus tiefster Seele heraus: „Warum
merken sie nicht, dass sie ohne den
Papst überhaupt nichts sind!“



Als er schon Papst war, konnte ich
ihn einige Male begrüßen, aber nicht
wirklich mit ihm sprechen. Nach
seinem Rücktritt habe ich ihn bei
zwei Gelegenheiten gesehen, als ich
Bischof Echevarría zu seinem
jetzigen Wohnort begleitete. Er war
sehr liebevoll, gealtert, aber geistig
völlig wach.

Da Sie das Problem der
Lefebvrianer angesprochen haben:
Sehen Sie eine Lösung?

Seit den letzten theologischen
Treffen, die vor kurzem mit ihnen
stattgefunden haben, habe ich
keinen Kontakt mehr, aber aus den
Nachrichten höre ich, dass eine
Lösung bald in Sicht scheint.

Wann haben Sie Papst Franziskus
kennengelernt?

Ich habe ihn in Argentinien als
Weihbischof von Buenos Aires
kennengelernt. Ich begleitete damals



Bischof Javier Echevarría. Im Jahr
2003 bin ich ihm wieder begegnet; er
war schon Erzbischof und Kardinal.
Er wirkte ernst, liebenswürdig und
war den Menschen in ihren Sorgen
sehr nah. Später hat sich sein
Ausdruck verändert, jetzt lächelt er
ständig.

Als er schon Papst war, bin ich ihm
einige Male begegnet. Erst gestern
erhielt ich einen Brief von ihm. Ich
hatte ihm einen Brief geschickt und
mich für meine Ernennung bedankt,
dass er sie so rasch durchführte, und
für die Aufmerksamkeit, dass er mir
an diesem Tag ein Marienbild
geschickt hat. Und er hat mit einem
sehr schönen Brief geantwortet, in
dem er mich unter anderem, wie
immer, darum bittet, für ihn zu
beten.

Prioritäten

An Ihrem ersten Tag als Prälat
haben Sie drei vorrangige Bereiche



für das Opus Dei genannt: die
Jugend, die Familie und
Notleidende. Beginnen wir mit der
Jugend.

In der Jugendarbeit des Opus Dei
sehen wir, dass die heutige Jugend –
zumindest ein erheblicher Teil der
Jugend – sich großzügig den großen
Idealen stellt, etwa wenn es um die
Teilnahme an Aktivitäten für
Bedürftige geht.

Zugleich scheint sich bei vielen
jungen Menschen eine
Hoffnungslosigkeit breit zu machen,
weil es an Jobmöglichkeiten fehlt,
weil sie in der Familie Probleme
haben oder wegen einer
Konsummentalität – oder wegen
verschiedenster Abhängigkeiten, die
diese großen Ideale verdunkeln.

Es ist wichtig, dass Jugendliche sich
tiefe Fragen stellen, die letztlich nur
durch das Evangelium voll und ganz
beantwortet werden können. Eine



Herausforderung besteht darin, sie
an das Evangelium, an Christus
heranzuführen und ihnen zu helfen,
diese Anziehungskraft zu entdecken.
Dort werden sie genügend Motive
finden, um auf ihr Christsein stolz zu
sein, um froh ihren Glauben zu leben
und den anderen zu dienen.

Die Herausforderung besteht darin,
ihnen mehr zuzuhören und sie
besser zu verstehen. Dabei spielen
die Eltern, die Großeltern und die
Erzieher die Hauptrolle. Es ist
wichtig, Zeit für die jungen
Menschen zu haben, ihnen zur Seite
zu stehen. Wir müssen ihnen unsere
Zuneigung schenken, viel Geduld
aufbringen, sie begleiten und auch
wissen, wo sie Herausforderungen
brauchen.

Was hat Ihrer Meinung nach
Priorität in der Familie?

Das umzusetzen, was Papst
Franziskus „das Herz“ von Amoris



Laetitia genannt hat, das heißt, die
Kapitel 4 und 5 des Apostolischen
Schreibens über die Grundlagen und
das Wachstum der Liebe.

In unseren Tagen und Zeiten ist es
besonders wichtig, den Wert der
Bindung wieder neu zu entdecken,
die man mit der Ehe eingeht. Es kann
erstrebenswerter scheinen, ohne
verpflichtende Bindungen zu leben,
doch diese Haltung führt zu
Einsamkeit oder Leere. Doch wenn
man Verpflichtungen eingeht, heißt
das, dass man seine Freiheit in den
Dienst eines größeren und
wertvollen Unternehmens stellt.

Den Christen schenkt das Sakrament
der Ehe außerdem die notwendige
Gnade für eine fruchtbare Bindung,
wo es nicht nur um zwei Menschen
geht, denn auch Gott hat daran
Anteil. Deshalb ist es wichtig, dass
wir den Menschen helfen, die
Sakramentalität der ehelichen Liebe



wiederzuentdecken, besonders in
der Zeit der Ehevorbereitung.

Auf den Pastoralreisen, bei denen
Sie Bischof Echevarría begleitet
haben, konnten Sie viele
Initiativen zugunsten bedürftiger
Menschen kennenlernen. Haben
Sie die Not aus der Nähe gesehen?

Die Armut in der Welt ist sehr
schmerzlich. In manchen Ländern
gibt es einerseits Menschen auf
hohem sozialem Niveau,
Wissenschaftler, etc., aber
gleichzeitig auch schreckliches Elend,
und das alles lebt in den großen
Städten nebeneinander. An manchen
Orten findet man in einer Stadt, die
Madrid oder London gleicht, nur
wenige Kilometer weiter entfernt
Stadtteile, die völlig verarmt sind,
Elendsviertel um die Stadt herum.
Die Welt ist natürlich anders an
verschiedenen Orten. Was aber
überall klar ist, ist die Notwendigkeit,



den anderen zu dienen und die
Soziallehre der Kirche zu
verwirklichen.

Inwiefern stellen bedürftige
Menschen eine Priorität für die
Kirche dar – und damit auch für
das Opus Dei als einen Teil von
ihr?

Sie stellen eine Priorität dar, weil sie
im Mittelpunkt des Evangeliums
stehen, und weil sie von Jesus
Christus in besonderer Weise geliebt
werden.

Im Opus Dei gibt es einen ersten
Aspekt, der mehr das Institutionelle
betrifft, nämlich die Initiativen, die
die Gläubigen der Prälatur mit
anderen Menschen ins Leben rufen,
um auf konkrete Bedürfnisse zu
antworten, die dort aufgetreten sind,
wo sie leben und bei denen das Werk
spirituelle Hilfe leistet. Einige
konkrete Beispiele sind Laguna in
Madrid, eine Initiative im



Gesundheitsbereich, die sich um
pflegebedürftige Menschen
kümmert; Los Pinos, eine Bildungs-
und Erziehungsinitiative in einem
Randbezirk von Montevideo, die um
die Förderung und Sozialisierung
Jugendlicher bemüht ist; oder Iwollo
Health Clinic, ein Ambulatorium, das
Hunderten von Menschen im
ländlichen Bereich Nigerias
kostenlose medizinische Versorgung
anbietet. Diese und viele ähnliche
Initiativen sollten ihre Arbeit
fortsetzen und wachsen, denn das
Herz Jesu führt uns in diese
Richtung.

Auf einer anderen, tieferen Ebene ist
es nötig, jedem Gläubigen der
Prälatur und jedem Menschen, der
mit ihren Apostolaten in Berührung
kommt, entdecken zu helfen, dass
das Leben des Christen untrennbar
mit der Hilfe für die Bedürftigsten
verbunden ist.



Wenn wir uns umsehen, an unserem
Arbeitsplatz, in der Familie, dann
werden wir sehr viele Gelegenheiten
entdecken: einsame ältere Menschen,
Familien, die finanzielle Krisen
durchmachen, Arme,
Langzeitarbeitslose, Kranke an Leib
und Seele, Flüchtlinge… Der heilige
Josefmaria verausgabte sich in der
Sorge um die Kranken, weil er in
ihnen den leidenden Leib Christi, des
Erlösers sah. Deshalb pflegte er sie
„einen Schatz“ zu nennen. Das sind
die Dramen, die wir im täglichen
Leben finden. Die heilige Mutter
Teresa von Kalkutta sagte: „Man
muss nicht nach Indien zu gehen, um
die Menschen zu lieben und für sie
zu sorgen. Man kann das auch in der
Straße tun, in der man wohnt.“

In unserer Gesellschaft stellt die
Evangelisierung eine neue
Herausforderung dar, und der
Papst erinnert oft daran, dass die
Kirche „hinaus gehen“ soll. Auf



welche Weise folgt das Opus Dei
dieser Einladung?

Der Papst ruft zu einer neuen Etappe
der Evangelisierung auf, die von der
Freude derer charakterisiert ist, die
Jesus Christus gefunden haben, und
die aufbrechen, um diese Gabe mit
ihren Mitmenschen zu teilen.

Nur der kann wirkliche Freude
schenken, der mit Jesus Christus eine
persönliche Erfahrung gemacht hat.
Wenn ein Christ der persönlichen
Beziehung mit Jesus Zeit widmet,
dann kann er oder sie inmitten der
ganz gewöhnlichen Beschäftigungen
Zeugnis geben für den Glauben und
anderen helfen, dort die Freude der
christlichen Botschaft zu entdecken:
der Arbeiter den Arbeitern, der
Künstler den Künstlern, der Student
den Studenten…

Wir Gläubigen des Opus Dei möchten
– bei all unseren Fehlern – zum
Aufbau der Kirche vom eigenen



Arbeitsplatz aus, in der eigenen
Familie… beitragen, indem wir uns
anstrengen, das gewöhnliche Leben
zu heiligen. Oft wird es um jene
berufliche oder gesellschaftliche
Milieus gehen, die bis dahin noch
nicht die Freude der Liebe Gottes 
erlebt haben und die in diesem Sinne
auch zu der Peripherie gehören, zu
der wir gelangen müssen, einer nach
dem anderen, Schulter an Schulter,
unter Unsresgleichen.

Die Förderung von Berufungen ist
ein echtes Anliegen der Kirche.
Was würden Sie, ausgehend von
der Erfahrung des Opus Dei,
vorschlagen?

Im Opus Dei erleben wir die gleichen
Schwierigkeiten, wie alle anderen in
der Kirche, und wir bitten den
Herrn, den „Herrn der Ernte“, dass
er „Arbeiter in seine Ernte“ sende.
Vielleicht besteht eine besondere
Herausforderung darin, unter den



Jugendlichen die Großzügigkeit zu
fördern, die ihnen hilft zu verstehen,
dass die Hingabe an Gott nicht nur
Verzicht bedeutet, sondern auch eine
Gabe ist, ein Geschenk, das man
bekommt und das einen glücklich
macht.

Worin besteht die Lösung? Mir
kommt in den Sinn, was der Gründer
des Opus Dei sagte: „Wenn wir mehr
sein wollen, dann sollten wir besser
werden“. Die Lebendigkeit der
Kirche hängt nicht so sehr von alten
oder neuen Rezepten zur
Organisation ab, als von der ganzen
Öffnung auf das Evangelium hin, die
zu einer Änderung des Lebens führt.
Sowohl Benedikt XVI. als auch
Franziskus haben daran erinnert,
dass es vor allem die Heiligen sind,
die die Kirche aufbauen. Wollen wir
also mehr Berufungen für die
Kirche? Dann müssen wir uns mehr
anstrengen, um der Gnade Gottes



persönlich zu entsprechen, denn Er
ist es, der die Heiligung bewirkt.

Seit Ihrer Wahl haben Sie oft um
Gebet für die Kirche und den Papst
gebeten. Wie lässt sich im Leben
der gewöhnlichen Menschen die
Einheit mit dem Heiligen Vater
fördern?

Sie wollen einen Rat von mir. Jeder,
der Papst Franziskus persönlich
begrüßen konnte – und seit dem Jahr
2013 werden das Tausende gewesen
sein –, hat diese Bitte gehört: „Beten
Sie für mich“. Das ist nicht bloß eine
Phrase. Hoffentlich fehlt im Leben
eines Katholiken nie jene kleine,
tägliche Gabe für den Heiligen Vater,
der eine große Last zu tragen hat: ein
einfaches Gebet, ein kleines Opfer,
usw. Es geht nicht darum, dass man
schwierige Sachen sucht, sondern
täglich Etwas, etwas Konkretes. Die
Väter und Mütter möchte ich auch
dazu ermuntern, ihre Kinder von



klein auf dazu einzuladen, ein kurzes
Gebet für den Papst zu sprechen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/interview-palabra-fernando-

ocariz-pralat-opus-dei/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/interview-palabra-fernando-ocariz-pralat-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/interview-palabra-fernando-ocariz-pralat-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/interview-palabra-fernando-ocariz-pralat-opus-dei/

	„Die Lebendigkeit der Kirche hängt davon ab, sich ganz dem Evangelium zu öffnen“

