
opusdei.org

In Christus ist alles
erneuert

Was das Kommen Christi auf
die Erde für den Christen
bedeutet.

09.12.2008

Gott ist Mensch geworden, um uns
das ewige Leben zu schenken, aber
auch, um uns hier auf der Erde
glücklich zu machen.

Alles wird neu – dieser Gedanke
durchzieht das ganze Evangelium,
angefangen von der Verkündigung
bis zur Auferstehung. Das Neue



Testament spricht auf vielerlei
Weisen von einem neuen Beginn für
die Menschheit. Das Wort
"Evangelium" selbst heißt ja gerade:
die "gute Nachricht". Vom Beginn
seines öffentlichen Auftretens an
kündigt Christus offen die Fülle der
Zeit und die Ankunft des Reiches
Gottes an: "Die Zeit ist erfüllt, das
Reich Gotes ist nahe. Kehrt um, und
glaubt an das Evangelium!" (Mk 1,15)
Das heißt aber nicht, dass der Herr
alles verändern will. Er ist kein
Revolutionär oder Erleuchteter. Um
zum Beispiel über die
Unauflöslichkeit der Ehe zu
sprechen, geht er von dem aus, was
Gott am Anfang tat, als er Mann und
Frau erschuf (vgl. Mt 19,3-9, Gen
2,24). Und er erklärte: "Denkt nicht,
ich sei gekommen, um das Gesetz
und die Propheten aufzuheben. Ich
bin nicht gekommen, um
aufzuheben, sondern um zu
erfüllen"(Mt 5, 17); und zu
wiederholten Malen ermahnte er die



Jünger, die Gebote, die Moses dem
Volk von Gott gegeben hatte, treu zu
erfüllen.

Und doch ist die Predigt des Herrn
zweifellos von einem neuen,
befreienden Wind durchweht.
Einerseits entwickelt die Lehre Jesu
Elemente, die es bereits im Alten
Testament gab, wie die Reinheit der
Absicht, die Vergebung, oder die
Verpflichtung, alle Menschen,
besonders die Armen und die
Sünder, ohne Wenn und Aber zu
lieben. In Christus erfüllt sich, was
Gott schon den Propheten
versprochen hatte. Andererseits
richtet sich der radikale und
eindringliche Ruf des Herrn nicht an
ein Volk, sondern an alle Menschen,
die er einzeln ruft.

Die Neuheit der Gegenwart und des
Handelns Christi macht sich auch auf
eine andere Art bemerkbar, die auf
den ersten Blick verwirrend ist: Viele



Menschen weisen ihn ab. "Er kam in
sein Eigentum, aber die Seinen
nahmen ihn nicht auf" (Joh 1, 11),
sagt Johannes. Diese Ablehnung
durch die Menschen unterstreicht,
wenn möglich, noch mehr das
Unbedingte der Hingabe des Herrn
an die Menschheit und seiner
Nächstenliebe. Außerdem führte ihn
diese Ablehnung direkt zum Tod am
Kreuz, das er in voller Freiheit
umarmte, zum einzigen und
endgültigen Opfer, das zu einer
Quelle des Heils für alle Menschen
wurde.

Aber Gott bleibt seinem Versprechen
treu, und die Macht des Bösen
konnte die göttliche Hingabe Jesu
nicht auslöschen, wie es in der
Auferstehung deutlich wird. Die
heilende Kraft, die Gott durch die
Menschwerdung und besonders die
Auferstehung seines Sohnes in die
Welt einführte, stellt eine absolute
Neuheit dar, die universal und



bleibend ist. Das spürt man von
Beginn der apostolischen Predigt an.
Voll überströmender Freude
verkündeten die Apostel in ganz
Judäa, im Römischen Reich und auf
der ganzen Welt, dass Jesus
auferstanden war; dass die Welt sich
ändern konnte, dass jede Frau und
jeder Mann sich ändern konnte; dass
wir nicht mehr dem Gesetz der
Sünde und des ewigen Todes
unterworfen sind. Christus, zur
Rechten des Vaters sitzend, sagt:
"Seht, ich mache alles neu"(Offb 21,
5).In Christus hat Gott auf eine neue
Weise die Zügel der Welt und der
Geschichte, die in der Sünde
versunken waren, in die Hand
genommen, um sie zu ihrer vollen
Verwirklichung zu führen. Trotz
aller Schwierigkeiten, die die
Christen der ersten Stunde hatten,
sahen sie der Zukunft voll Hoffnung
und Optimismus entgegen. Und sie
steckten nach und nach alle



Menschen in ihrer Umgebung mit
ihrem Glauben an.

Etwas Neues: das ewige Leben
nach dem Tod

Die heidnische Welt betrachtete
normalerweise die Zukunft als eine
einfache Wiederholung der Ver-
gangenheit. Der Kosmos existierte
seit immer und würde innerhalb
großer zyklischer Veränderungen für
immer da sein. Gemäß dem Mythos
der ewigen Wiederkehr würde alles,
was einmal stattgefunden hatte, in
der Zukunft aufs Neue auftauchen.
In diesem anthropologisch-religiösen
Kontext war es dem Menschen nur
vergönnt, sich zu retten, indem er
sich von der Materie löste. Dies
konnte geschehen durch eine geistige
Extase außerhalb des Leibes; oder
indem er in dieser Welt ohne Angst
und ohne Hoffnung lebte, wie wir
beim hl. Paulus lesen (1). In den
ersten Jahrhunderten des



Christentums leben die Heiden nach
einer mehr oder weniger rechten
Ethik; sie glauben an Gott oder an die
Götter und verehren sie eifrig durch
einen Kult, da sie Schutz und Trost
suchen; aber es fehlt ihnen die
sichere Hoffnung auf eine glückliche
Zukunft. Der Tod schnitt sie einfach
vom Leben ab und hatte keinerlei
Sinn.

Nun ist aber der Lebenswille tief im
Menschen verwurzelt, worauf
Philosophen, Schriftsteller, Künstler
und Dichter gleichermaßen
hinweisen; von den Liebenden wird
dieser Wunsch, ewig zu leben,
besonders stark empfunden. Der
Mensch möchte sich verewigen.
Diese Sehnsucht zeigt sich auf
mannigfache Weise, so etwa in den
menschlichen Plänen, im Verlangen
nach Kindern, im Wunsch, Einfluss
auf das Leben anderer Menschen zu
nehmen, anerkannt zu sein und
nicht vergessen zu werden. In all



dem kann man das Ausgestrecktsein
des Menschen auf die Ewigkeit
ahnen. Dabei denken einige an die
Unsterblichkeit der Seele; andere
verstehen die Unsterblichkeit als
Reinkarnation; wieder andere
entschließen sich angesichts des
sicheren Todes, sich aller Mittel zu
bedienen, um materielles
Wohlergehen oder gesellschaftliche
Anerkennung zu erlangen. Doch all
diese Güter werden nie ausreichen,
denn sie sättigen nicht und hängen
nicht nur vom eigenen Willen ab. In
dieser Hinsicht ist der Christ ein
Realist, denn er weiß, dass der Tod
das Ende aller eitlen Träume des
Menschen ist.

Mitten in diesem Dilemma zwischen
Tod und Unsterblichkeit wird nun
die lebenschaffende Kraft Gottes im
Leben, Leiden und Tod Christi
gegenwärtig. Der Christgläubige, der
mit ihm durch die Taufe und die
übrigen Sakramente vereint ist, lebt



die wichtigsten Schritte des Herrn
auf Erden nach. Wie der hl. Paulus
an die Römer schreibt, "wurden wir
mit ihm begraben durch die Taufe
auf den Tod; und wie Christus durch
die Herrlichkeit des Vaters von den
Toten auferweckt wurde, so sollen
auch wir als neue Menschen leben.
Wenn wir nämlich ihm gleich
geworden sind in seinem Tod, dann
werden wir mit ihm auch in seiner
Auferstehtung vereinigt sein"(Röm 6,
4-5).

In der Tat lebt der Christi in der
Sicherheit, dass Gott ihm das Leben
geschenkt hat und ihn als sein Abbild
schuf (2). Er weiß, dass Christus in
ihm wirkt, wenn er die Angst vor
dem nahenden Tod verspürt, und
dass er Leid und Tod in miterlösende
Kraft verwandelt. Und er ist gewiss,
dass ihn dieser selbe Jesus, dem er
gedient, den er nachgeahmt und
geliebt hat, im Himmel empfangen
und nach seinem Tod mit



Herrlichkeit umkleiden wird. Die
große und frohmachende Wahrheit
des christlichen Glaubens ist, die,
dass der Mensch durch seinen
Glauben an Christus den letzten
Feind (1 Kor 15, 26), den Tod,
überwinden kann und sich so der
ewigen Anschauung Gottes öffnet,
und dass sein Leib am Ende der
Zeiten, wenn alles seine Erfüllung in
Christus gefunden hat, auferstehen
wird.

Das Leben ist nicht hier zu Ende; wir
leben in der Gewissheit, dass das
verborgene Opfer und die
großzügige Hingabe einen Sinn
haben und einen Lohn erhalten
werden, der durch die unendliche
Barmherzigkeit Gottes ungleich
größer sein wird, als es der Mensch
aus eigener Kraft erhoffen könnte.
"Wenn dich einmal der Gedanke an
unseren Bruder Tod ängstigt – weil
du dich ja in deiner wahren
Erbärmlichkeit siehst! –, fasse Mut



und denke an den Himel, der uns
erwartet: Wie wird es sein, wenn
sich in das elende, brüchige Gefäß,
das jedes menschliche Geschöpf ist,
die ganze Herrlichkeit und Pracht,
die Seligkeit und Liebe des
unendlichen Gottes ergießt, wenn
uns das vollkommene Glück ewig
erfüllt?" (3)

Das Jenseits beginnt irgendwie
schon im Diesseits

Wohl ist es so, dass sich die Neuheit
des christlichen Glaubens vor allem
auf das andere Leben, auf das
Jenseits, bezieht, doch lehrt die
Kirche auch, dass die Neuheit der
Auferstehung Christi auf irgendeine
Art und Weise schon in dieser Welt
gegenwärtig ist. So lange auch das
Weltall, wie wir es kennen, dauern
wird, so sind wir doch bereits "in den
letzten Zeiten", in der Gewissheit,
dass die Welt erlöst wurde, denn



Christus hat die Sünde, den Tod und
den Teufel besiegt.

Das Reich Gottes ist schon mitten
unter euch (Lk 17, 21); in eurer
Mitte, nicht nur wie eine äußerliche
Gegenwart, sondern auch gleichsam 
im Glaubenden, in seiner Seele im
Stand der Gnade. Es ist eine
wirkliche, aktuelle, wirksame
Gegenwart, auch wenn sie noch nicht
sichtbar und vollständig ist. "Das
Ende der Zeiten ist also bereits zu
uns gekommen (vgl. 1 Kor 10, 11),
und die Erneuerung der Welt ist
unwiderruflich schon begründet und
wird in dieser Weltzeit in gewisser
Weise wirklich vorausgenommen.
Denn die Kirche ist schon auf Erden
durch eine wahre, wenn auch
unvollkommene Heiligkeit
ausgezeichnet. (...) Wir heißen
wahrhaftig Kinder Gottes und sind es
(vgl. 1 Joh 3, 1). Wir sind aber noch
nicht mit Christus in der Herrlichkeit
erschienen (vgl. Kol 3, 4), in der wir



Gott ähnlich sein werden, da wir ihn
schauen werden, wie er ist (vgl. 1 Joh
3, 2)." (4)

Auf der Erde ist die Kirche die
Hüterin dieser vorweggenommenen
Gegenwart des Gottesreiches. Sie
pilgert auf dieser Erde, aber die
ganze rettende Kraft Gottes wirkt
schon irgendwie in unserer Zeit
durch das geoffenbarte Wort und die
Sakramente, besonders die
Eucharistie. Eine rettende Kraft, die
sich auch im heiligen Leben der
Christen zeigt, die in der Welt leben,
ohne von der Welt zu sein (5). Der
Christ ist vor der Welt und in der
Welt alter Christus, ipse Christus, ein
anderer Christus, Christus selbst. So
besteht im Leben der Kirche und in
dem jedes Gläubigen eine gewisse
Polariät zwischen dem schon und
dem noch nicht, zwischen dem
gegenwärtigen Augenblick, der die
Chance birgt, die Gnade
anzunehmen, und der endgültigen



Fülle; eine Spannung, die viele
Konsequenzen für das christliche
Leben und für das Verständnis von
der Welt hat.

Diese Wirklichkeit bestätigt die
Unterscheidung zwischen der
natürlichen und der übernatürlichen
Ordnung. Das übernatürliche Leben,
das auf dem Glauben und der Gnade
Gottes aufbaut, ist bereits in der
Seele des Christen eingepflanzt, auch
wenn es noch nicht vollkommen alle
Aspekte seiner Existenz durchwirkt.
Der Christ lebt in Gott und für Gott,
und er versucht mit allen Kräften,
den anderen Menschen die
göttlichen Güter mitzuteilen. Im 
zukünftigen Leben wird die Gnade –
das übernatürliche Leben – in
Herrlichkeit verwandelt werden. Bei
der Auferstehung der Toten
schließlich besitzt der Mensch die
Unsterblichkeit in ihrer ganzen Fülle.
Dasgegenwärtige Leben ist zwar
schon durch die Gnade



vervollkommnet, jedoch ist die
menschliche Existenz eigenen
Gesetzen unterworfen, die ihre
Anwendung in verschiedenen
Bereichen finden: in den
persönlichen und familiären
Umständen wie auch im
gesellschaftlichen und politischen
Leben. Das übernatürliche Leben
nimmt die Natur auf, es
vervollkommnet sie und führt sie zu
ihrer Fülle, ohne sie zu vernichten
oder zu ersetzen.

Eine weitere Folge der Spannung
zwischen dem schon und dem noch
nicht spiegelt sich im christlichen
Begriff der Zeit und der Geschichte
wider. Das heidnische Denken ist fast
immer fatalistisch, es versteht die
geschichtlichen Ereignisse als vom
Geschick, dem fatum,
vorherbestimmt. Die Zeit geht
vorüber wie ein stummer und
passiver Zuschauer, sie bildet den
Rahmen für den Lauf der Geschichte,



ohne selber mit ihr in Berührung zu
kommen oder von ihr in Angst
versetzt zu werden. Aber für den
Christen geht die Zeit nicht einfach
vorüber; es ist ein von Gott
geschaffener Raum, in dem
Wachstum und Fortschritt ihren
Platz haben, in dem sich Geschichte
und Erlösung abspielen. Gott handelt
durch seine Vorsehung in der Zeit,
um die Welt und die Geschichte zu
ihrer Vollendung zu führen.

Gott wollte mit der intelligenten und
freien Antwort des Menschen, mit
den Gebeten der Heiligen und den
guten Taten vieler rechnen, die den
Lauf der Ereignisse beeinflussen
sollen. Als sein Abbild kann der
Mensch die Geschichte verändern,
zum Bösen wie es durch die Sünde
Adams und Evas geschah, aber auch
und vor allem zum Guten. Er kann
aktiv an der Verwirklichung des
göttlichen Planes mitwirken, weil das
wichtigste und wirksamste Ereignis,



welches die radikalste Kurswendung
für die Weltgeschichte herbeiführte,
die Menschwerdung des Sohnes
Gottes war. Daher war es die
Jungfrau Maria, deren menschliche
Mitarbeit an den göttlichen Plänen
hinsichtlich der Änderung des
geschichtlichen Ablaufes von
ungeheurer Tiefe und
Dauerhaftigkeit war, als sie mit
einem entschiedenen fiat! den Sohn
Gottes in ihrem Schoß aufnahm.

Die Christen sind sich sehr wohl der
eigenen und fremden Sünden
bewusst, aber sie haben trotzdem die
feste Überzeugung, dass sie die Zeit
gut nutzen, wenn sie Gott dienen und
so versuchen, die Welt, die er uns
anvertraut hat, besser zu machen.
Denn auf eine geheimnisvolle Weise
wird die Zeit durch den Menschen
geformt und mit menschlichen
Zügen versehen. Die Spannung auf
die Endzeit hin wird in der göttlichen
Vorsehung offenbar, die im Leben



der Kirche und jedes Christen stets
gegenwärtig ist. "Die Schöpfung hat
ihre eigene Güte und
Vollkommenheit. Sie ging jedoch aus
den Händen des Schöpfers nicht ganz
fertig hervor. Sie ist so geschaffen,
daß sie noch "auf dem Weg" [in statu
viæ] zu einer erst zu erreichenden
letzten Vollkommenheit ist, die Gott
ihr zugedacht hat. Wir nennen die
Fügungen, durch die Gott seine
Schöpfung dieser Vollendung
entgegenführt, die ‚göttliche
Vorsehung'." (6) Gott hat nicht schon
alles von Anfang bis zu Endegetan.
Mit der intelligenten und
ausdauernden Mitwirkung der
Geschöpfe führt er diese nach und
nach individuell und in ihrer
Gesamtheit zu ihrem Ziel. Wie wir
bereits sahen, zeigt sich die Macht
Gottes im Leben des Menschen
normalerweise auf verborgene und
innerliche Weise. Ebenso wirkt die
göttliche Vorsehung sanft und auf
gewöhnlichen Wegen, nicht nur in



den großen Ereignissen, sondern
auch in den scheinbar kleinen.
Christus fordert darum auch zu
vollem Vertrauen auf: "Macht euch
also keine Sorgen und fragt nicht:
Was sollen wir essen? Was sollen wir
trinken? Was sollen wir anziehen?
Denn um all das geht es den Heiden.
Euer himmlischer Vater weiß, daß
ihr das alles braucht. Euch aber muß
es zuerst um sein Reich und um seine
Gerechtigkeit gehen; dann wir euch
alles andere dazugegeben"(Mt 6,
31-33).

"Gott,"– so erklärte der heilige
Josefmaria –"der die Schönheit ist,
die Größe und die Weisheit, sagt uns,
daß wir sein sind, daß Er uns
auserwählt hat, um uns seine
unendliche Liebe
entegegenzubringen. Ein aufrechtes
Glaubensleben ist erforderlich, um
dieses herrliche Geschenk nicht zu
vergeuden, das die Vorsehung uns
anvertraut hat. Ein Glaube wie der



jener Könige, die davon überzeugt,
waren, daß weder die Wüste noch
Unwetter, noch die Ruhe der Oasen
uns daran hindern können, das
ewige Bethlehem zu erreichen, das
endfültige Leben mit Gott"(7).

Gott schenkte der Frau, die die
Mutter seines Sohnes sein würde,
vom Beginn ihrer irdischen Existenz
an eine außergewöhnliche Fülle an
menschlichen und übernatürlichen
Gaben. Sie war ohne Erbsünde
empfangen und daher die Begnadete
(Lk 1, 12). Mitten in einer
ununterbrochenen Folge von
Prüfungen und Dunkelheiten lebte
sie einen heroischen Glauben und
stärkte mit ihrem Beispiel die ersten
Jünger. Da sie ohne jede Sünde war,
wurde sie am Ende ihres Lebens mit
Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen, wo sie als Königin der
Engel und der ganzen Schöpfung für
immer an der Herrlichkeit Gottes
teilnimmt. In ihr hat sich das



Versprechen Gottes, die Menschen
zur Herrlichkeit zu führen,
vollkommen verwirklicht. Daher ist
Maria für jeden Menschen spes
nostra, Licht, das uns erleuchtet, und
Ursache unserer Hoffnung.

--------------------

(1) vgl. 1 Thess 4, 13; Eph 2, 12

(2) vgl. Gen 1, 27

(3) Die Spur des Sämanns, Nr. 891

(4) Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 48

(5) vgl. Joh 17, 14

(6) Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 302

(7) Christus begegnen, Nr. 32

Ein Essay von P. O’Callaghan



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/in-christus-ist-alles-erneuert/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/in-christus-ist-alles-erneuert/
https://opusdei.org/de-de/article/in-christus-ist-alles-erneuert/

	In Christus ist alles erneuert

