
opusdei.org

Immanuel ist Gott
mit uns (Jesaja 7, 14)
(Teil I)

Was das Eintreten Gottes als
Kind in diese Welt für den
Christen bedeutet, erläutert
Johannes Vilar in einer
Besinnung zur Weihnachtszeit.

24.12.2021

Gott gewährte Abraham eine
besondere Freundschaft. Sein
vertrauensvoller Umgang mit Jahwe
bei den Eichen von Mamre ist
beeindruckend (vgl. Gen 18, 16-33).



Im Gespräch mit den Ältesten der
Stadt (Jdt 8, 11-36) sagte Judith: Sie
mögen eingedenk sein, wie unser
Vater Abraham versucht worden
und, durch viele Trübsale bewährt, 
Gottes Freund geworden ist.
(Hieronymus übersetzt: Dei amicus
effectus est. Jdt 8, 22 Vg). Die Nova
Vulgata von 1979 folgt diesem Text
nicht so, aber diese einzigartige
Freundschaft wird auch in anderen
Stellen bestätigt. Zu Israel sagt
Jahwe: Du, mein Knecht Israel, du,
Jakob, den ich erwählte, Nachkomme
meines Freundes Abraham (Jes 41, 8).
Und der Apostel Jakobus konnte in
seinem Brief schreiben: So hat sich
das Wort der Schrift erfüllt: Abraham
glaubte Gott, und das wurde ihm als
Gerechtigkeit angerechnet, und er
wurde Freund Gottes genannt (Jak 2,
23).

Ähnliches geschah bei Moses. Moses
durfte auf dem Berg viele Tage mit
Jahwe zusammen sein. Das zweite



Buch Moses berichtet: Der Herr und
Mose redeten miteinander Auge in
Auge, wie Menschen miteinander
reden (Ex 33, 11; vgl. Dtn 34, 10).
Konsequenter Weise wünschte er
sich, Gott zu sehen, und er durfte
sogar den Rücken sehen, bekam aber
vom Herrn gesagt: Du kannst mein
Angesicht nicht sehen; denn kein
Mensch kann mich sehen und am
Leben bleiben (Ex 33, 20). Das Volk
begegnete Gott in Furcht und Zittern
unter dem Eindruck von Blitzen,
Beben und Donnern (vgl. Ex 19,
16-19), beziehungsweise der Wolke
und des Feuers (vgl. Ex 40, 34-38).
Auch im Leben des Moses kam
beides hervor, denn im Hebräerbrief
steht auch:Ja, so furchtbar war die
Erscheinung, dass Mose rief: Ich bin
voll Angst und Schrecken (Hebr 12,
21; vgl. Dtn 9, 19).

So ist es, solange der Mensch auf
Erden ist. Diesseits kommt man nicht
weiter.



Weh‘ mir, ich bin des Todes; denn ...
ich habe den Herrn der Heerscharen
mit meinen Augen gesehen! (Jes 6,5).
Und trotzdem fordert der Psalmist
die Gläubigen auf: Suchet den
Herrn... suchet immerdar sein
Angesicht! (Ps 104,4). Was gilt Tod,
was gilt Leben, wenn wir nur Gottes
Angesicht schauen können? Diese
Frommen des Alten Bundes wollen
einfach Gott schauen; denn sie
wissen, daß darin ihr Glück und ihre
Seligkeit, ihre Rettung und Erlösung
liegt.

Menschwerdung des Sohnes Gottes
– ein Kind, das man sehen kann

Als aber Jesus auf die Erde kam, hat
er alldem neue Dimensionen
gebracht. Jesaja kündigte im Voraus
an: Das Volk, das im Dunkel lebt, sieht
ein helles Licht. Denn uns ist ein Kind
geboren, ein Sohn ist uns geschenkt.
Die Herrschaft liegt auf seiner
Schulter; man nennt ihn:



Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott,
Vater in Ewigkeit, Fürst des Friedens
(Jes 9, 1.5).

Durch Jesus Christus nahm die
Haltung des Menschen Gott
gegenüber neue Perspektiven an,
denn unsere Haltung ist die eines
Sohnes dem Vater gegenüber
geworden (vgl. 1 Joh 3, 1-3). Paulus
spricht von
derMenschenfreundlichkeit Gottes
(vgl. Tit 3, 4f). Die Geburt Jesu
brachte den lebendigen Gott, so
nahe, dass sein Mensch-Sein und
Wirken gesehen werden kann, ein
Kind, das man sehen kann, halten
kann und sogar küssen kann. Die
Hirten wurden aufgefordert,
hinzugeh, um ihn zu sehen (vgl. Lk 2,
8-11.15f). Ein Gemälde von Morgan
Weistling (*Kalifornien 1964) zeigt
eine sehr schöne Mutter und einen
Säugling mit offenen und
strahlenden Augen. Die Mutter Jesu
küsst das Gesicht des Kindes. Das



Bild trägt den Titel: »Kissing the Face
of God«. Das Angesicht Gottes
küssen!, traumhaft, unvorstellbar,
wenn es nicht wahr wäre. Der
Apostel Johannes legte seinen Kopf
an die Brust Jesu beim letzten
Abendmahl (vgl. Joh 13, 25) und
konnte seinen ersten Brief mit der
Feststellung anfangen: Was von
Anfang an war, was wir gehört haben,
was wir mit unseren Augen gesehen,
was wir geschaut und was unsere
Hände angefasst haben, das
verkünden wir: das Wort des Lebens(1
Joh 1, 1). Das macht es aus, dass ein
Christ ganz anders als die Heiden
und als die Israeliten über Gott
sprechen kann. Daher betonte
Bernhard von Clairvaux (um
1090-1134): »(Gott) war
unbegreiflich, unnahbar, unsichtbar
und völlig unausdenkbar. Aber jetzt
wollte er begriffen werden, wollte
gesehen, wollte gedacht werden.«1



Jesus ist das Ebenbild des
unsichtbaren Gottes

Jesus ist das Ebenbild des
unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene
der ganzen Schöpfung, (...) er ist vor
aller Schöpfung, in ihm hat alles
Bestand (Kol 1, 15.17). »Dieses
sichtbare Ebenbild sollte auf Erden
den unsichtbaren Schöpfer
gegenwärtig machen. (...) Und er
bewirkte, dass ein Mensch im
eigentlichen Sinn des Wortes Gott
war, nachdem der Mensch es vorher
nur in der Ähnlichkeit sein durfte.«2

Nach der Erwähnung von Hebr 13, 8
(Jesus Christus ist derselbe gestern
und heute und in Ewigkeit) sagte der
heilige Josefmaria Escrivá: »Hier ist
der Gipfel des Fortschritts schon
erreicht: Christus, Alpha und Omega,
der Anfang und das Ende (Offb 21,
6)«.3Joachim Kardinal Meisner
schrieb in seinem Weihnachtsbrief
2010: »Die Kirchenväter bekennen
sich immer wieder zu diesem



Vorgang, gleichsam außer sich vor
Staunen und Bewunderung, indem
sie schreiben: ›Gott wird Mensch,
damit der Mensch wie Gott
werde‹ (...). Der Mensch hat durch
die Menschwerdung Gottes eine
andere Qualität bekommen. Da der
Mensch nach dem Bilde Gottes
geschaffen worden ist, ist er – trotz
aller Möglichkeit zur Sünde –
gottfähig geworden und gottfähig
geblieben, sodass auch Gott Mensch
werden konnte. Das Urbild hat sich
im Abbild verwirklicht.« Es ist die
Kenose (gr. Kénosis,
Selbstentäußerung) Gottes, deren
Bedeutung Paulus beschreibt: Er war
Gott gleich, hielt aber nicht daran fest,
wie Gott zu sein, sondern er
entäußerte sich und wurde wie ein
Sklave und den Menschen gleich. Sein
Leben war das eines Menschen (Phil 2,
6f).

Diese Ambivalenz zwischen Vorher
(Altes Testament) und Nachher



(Ankunft Christi) veranlasste Franz
von Sales (1567–1622), sich in das
Geheimnis der Geburt Jesu zu
versenken, ein Geheimnis, das uns
übersteigt: »Um das möglichst gut zu
machen, werden wir vor allem
unseren Verstand demütigen und
anerkennen, dass er in keiner Weise
fähig ist, auf den Grund dieses
großen Geheimnisses vorzudringen,
das ein wahrhaft christliches
Mysterium ist. Ich sage christlich,
weil nur die Christen jemals
begreifen konnten, dass Gott Mensch
und der Mensch vergöttlicht wurde.
(...) Was uns daran hindert, das
Geheimnis der hochheiligen Geburt
unseres Herrn zu begreifen, liegt
nicht daran, dass es in sich dunkel
wäre, sondern daran, dass es nichts
als helles Licht ist. Unser Verstand,
der das Auge unserer Seele ist, kann
es nicht lange betrachten, ohne sich
zu trüben, und muss demütig
bekennen, dass er dieses Geheimnis
nicht ergründen kann, um zu



begreifen, wie Gott im
jungfräulichen Schoß der
allerseligsten Jungfrau Fleisch
angenommen hat und Mensch
geworden ist, uns gleich, um uns Gott
ähnlich zu machen.«4

Gott bleibt in der Menschheit Jesu
verborgen

Josefmaria Escrivá bemerkt: »Die
ganze Macht, die ganze Majestät, die
unendliche Schönheit und Harmonie
Gottes, die unermeßliche Tiefe seines
Reichtums, ja Gott selbst bleibt in der
Menschheit Jesu Christi verborgen,
um uns zu dienen. Der Allmächtige
erscheint unter uns, er verdunkelt
eine Zeitlang seine Herrlichkeit, um
die erlösende Begegnung mit seinen
Geschöpfen zu erleichtern. Niemand
hat Gott je gesehen, schreibt Johannes
in seinem Evangelium, der
Eingeborene, der Gott ist, der Seiende
im Schoß des Vaters, er hat Kunde
gebracht (Joh 1, 18), indem er sich



den fassungslosen Blicken der
Menschen stellte.«5 So konnte der
Herr sagen: wer mich sieht, sieht den,
der mich gesandt hat (Joh 12, 45). Und
als Philippus zu ihm sagte: Herr, zeig
uns den Vater; das genügt uns,
antwortete ihm Jesus: Schon so lange
bin ich bei euch, und du hast mich
nicht erkannt, Philippus? Wer mich
gesehen hat, hat den Vater gesehen.
Wie kannst du sagen: Zeig uns den
Vater? (Joh 14, 8f).

Daher ist die Menschheit Christi das
sichtbare Tor, der Gehweg, der
effiziente Pfad – Gottes Geschenk –,
um zu ihm zu gelangen. Am Ende des
liturgischen Kalenders des Jahres
1967 predigte der heilige Josefmaria:
»Um Gott näher zu kommen, müssen
wir den rechten Weg einschlagen,
den Weg der heiligsten Menschheit
Jesu Christi.«6

1 Sermo in Nativitate B. V. Mariae –
De aquaeductu, 11. Tyrolia,



Innsbruck, Sämtliche Werke (lt.-dt.).
Bd. VIII, 635. – Aelred von Rievaulx
(auch in dieser Zeit und auch
Zisterzienser Abt) kommentiert: »Bis
dahin war er der Gott über uns, oder
unser großes Gegenüber. Doch nun
ist er der Gott mit uns. In unserer
Natur, in unserer Schwachheit, mit
uns in seiner Güte, mit uns in
unserem Elend, mit uns in seiner
Barmherzigkeit, mit uns durch die
Liebe, durch die Familienbande,
durch sein Mitleiden. Ihr habt nicht
in den Himmel steigen müssen, um
mit Gott zu sein. Gott steigt vom
Himmel herab, um mit uns zu sein.
Klein wie ich, schwach wie ich, nackt
wie ich, arm wie ich – in allem ist er
mir ähnlich geworden. Er nimmt an
sich, was mir gehört, und gibt, was
sein ist.« Sermo I (in Adventu
Domini). PL 195, 209ff.

2 Petrus Chrysologus († 451): Sermo
148. PL 52, 597.



3 Christus begegnen. Adamas, Köln, 6.
Aufl. 2006, Nr. 104. Die
Menschwerdung des Logos veredelt
alle irdischen Wirklichkeiten, weil er
die menschliche Natur in seine
göttliche Person aufgenommen, sich
mit dem Leben einer Familie, eines
Volkes, eines Berufes identifiziert
und vom Kreuz aus alles angezogen
hat (vgl. Joh 12, 32 Vg). Nichts bleibt
ausgeschlossen. Antonio Orozco, mit
seinen dichterischen Gaben, sagte zu
der Geburt des Herrn: »Este Niño
líndo y límpio ha venido a
redimirnos también de la
zafiedad« (Dieses schöne und
saubere Kind ist gekommen, um uns
auch von den Grobheiten (bzw.
Schlampereien) zu erlösen). Los tres
soles. Arvo, Salamanca 1999, 21.

4 Predigt zur Vigil von Weihnachten,
in: Werke des heiligen Franz von
Sales (Reisinger, Franz, Hrsg.), Bd. 9.
Eichstätt-Wien 1977, 207f.



5 Freunde Gottes. Adamas, Köln, 2.
Aufl. 1980, Nr. 111. Daher spornte
Escrivá seine Zuhörer immer wieder
an, auf das Kind in der Krippe zu
schauen, sein Leben anhand der
Heiligen Schrift zu meditieren und
fähig zu werden, es wie einen Film
vor den Augen vorbeiziehen zu
lassen.

6 Freunde Gottes. Nr. 299

Johannes Vilar

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/immanuel-ist-gott-mit-uns-

jesaja-7-14-teil-i/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/immanuel-ist-gott-mit-uns-jesaja-7-14-teil-i/
https://opusdei.org/de-de/article/immanuel-ist-gott-mit-uns-jesaja-7-14-teil-i/
https://opusdei.org/de-de/article/immanuel-ist-gott-mit-uns-jesaja-7-14-teil-i/

	Immanuel ist Gott mit uns (Jesaja 7, 14) (Teil I)

