
opusdei.org

Im Licht und Feuer
des Heiligen Geistes

Anregungen auf Pfingsten hin
von Josef Arquer

07.06.2011

"Es werde Licht“. Licht steht am
Anfang der Schöpfung (Gen 1,3). Als
ein Kirchenvater des Altertums
schrieb, Gott habe die Welt im
Frühling erschaffen, wollte er sicher
weder eine theologische Einsicht
noch eine physikalische Reflexion
äußern, eher eine zarte Ahnung vom
geheimnishaften Zusammenhang
zwischen Mensch und Natur, wenn



das Licht immer blendender, die
Tage immer länger und die Wiesen
immer grüner werden.

Auch viele, die im Menschen nur ein
Stück Natur sehen, ahnen im
Frühling ein Geheimnis. Ihr Hinweis
auf eine irgendwie geartete
Transzendenz – Natur oder Weltall –
greift dennoch nicht: Zuviel Licht,
zuviel Schönheit für ein abstraktes
unpersönliches Prinzip.

Einer, der glaubt, sieht im
Zusammenhang zwischen Pfingsten
und der aufgewachten Natur auf
dem Weg von der Blüte zur Obstreife
mehr als eine poetische Ahnung.
Schon für die Israeliten zur Zeit Jesu
und der Apostel war Pfingsten ein
Erntedankfest, das gleichzeitig an die
Gesetzesübergabe auf dem Berg Sinai
erinnerte.

Auch heute kann ein betender
Mensch Frühling und Pfingsten als
ineinander verwoben erfahren: als



ein Aufsprießen von grünem Leben
in der Natur und als eine Frucht des
Lichtes jener neuen Schöpfung, die
am Ostertag begann. Wie beim „Es
werde Licht“ des Anfangs leuchtete
am Ostertag der Engel am Grab „wie
ein Blitz" (Mt 28,3) und waren die
zwei Gestalten, die zu den Frauen
sprachen, in "leuchtende
Gewänder" (Lk 24,4) gekleidet.

Dieses österliche Licht erhellt in der
Liturgie die vierzig Tage bis Christi
Himmelfahrt und leuchtet dann
weiter bis zum „fünfzigsten Tag“: 
pentekostē im Griechischen, Pfingsten
für uns. Deshalb ist die Gewohnheit
entstanden, gleichsam in der
Tradition der Jünger ab dem Tag von
Christi Himmelfahrt eine
Pfingstnovene zum Heiligen Geist zu
halten.

Wie werden die Jünger gebetet
haben?



Die Jünger gingen nach der
Himmelfahrt des Herrn „in das
Obergemach hinauf, wo sie nun
ständig blieben" (Apg 1,13). Nach
einer alten Tradition war es derselbe
Raum, in welchem Jesus die
Eucharistie eingesetzt und Worte des
Abschieds gesprochen hatte.

Der Tisch, die Polster, die Fenster –
jede Einzelheit des Raumes wird die
Jünger an Gesten und Worte des
Herrn erinnert haben. Aussagen, die
damals geheimnisvoll geblieben
waren, begannen im neuen Licht
durchsichtig zu werden: „Ich werde
euch nicht als Waisen zurücklassen ...
Ich werde den Vater bitten, und er
wird euch einen anderen Beistand
geben, der für immer bei euch bleiben
soll ... Er wird euch alles lehren und
euch an alles erinnern, was ich euch
gesagt habe“ (vgl. Joh 14,16; 18;26).

Liebe und Licht erreichten die Jünger
im Zeichen von Wind und Feuer: Es



sind die Zeichen, die im Alten Bund
die Gegenwart Gottes zu begleiten
pflegen: Da kam plötzlich vom
Himmel her ein Brausen, wie wenn ein
heftiger Sturm daherfährt, und
erfüllte das ganze Haus, in dem sie
waren. Und es erschienen ihnen
Zungen wie von Feuer, die sich
verteilten; auf jeden von ihnen ließ
sich eine nieder. Alle wurden mit dem
Heiligen Geist erfüllt und begannen, in
fremden Sprachen zu reden, wie es der
Geist ihnen eingab. (Apg 2, 2-4)

Wie der Geist Gottes am Anfang über
den Wassern schwebte, so rührt er
jetzt die Jünger des Herrn an. Das
hebräische Wort für Wind – ruah –
kann zugleich Atem und Geist
bedeuten. Das göttliche Wirken kann
sanft oder stark, leise oder heftig
sein, aber immer schöpferisch. Der
Sturmwind des Pfingsttages bewirkt,
dass die Kirche nicht bloß
strukturelles Gerippe ist, sondern
lebendiger Organismus. Er drückt



auch die Kraft aus, mit der Gott in die
Seelen eindringt. Dies war die
Erfahrung jener, die
zusammenliefen, um zu sehen, was
da geschehen war. Als sie das Wort
des Petrus hörten, traf es sie mitten
ins Herz, und sie sagten zu Petrus und
den übrigen Aposteln: Was sollen wir
tun, Brüder? (Apg 2,37)

Wie beten wir heute?

Der Heilige Geist erleuchtete damals
den Verstand der Jünger, stärkte
ihren Willen und eröffnete ihnen
den Weg zum Gebet wie bei Jesus:
„Abba, Vater". Die Liturgie hilft uns
heute, mit solch inniger Sehnsucht zu
beten.

Wir wenden uns an den Heiligen
Geist als Creator Spiritus, als Schöpfer
Geist, der fons vivus, ignis, caritas ist: 
Lebensquell, Feuer und Liebe.... Wir
bitten ihn, Licht soll unsere Sinnen
nicht nur erleuchten, auch
anzünden: – Accende lumen sensibus.



Zünde an ein Licht in unseren Sinnen.
Warum die Sinnen? Wir bitten den
Geist, er möge sie hell und
durchblickend machen, so dass wir
aggressiv sich aufdrängendes Grobes
zu entlarven und dann zu
verbrennen vermögen. Dazu sagt
Papst Benedikt, dass „die Flamme des
Heiligen Geistes brennt, aber nicht
verbrennt. Und dennoch bewirkt sie
eine Verwandlung, und deshalb muss
sie etwas im Menschen verzehren,
die Schlacken, die ihn verderben und
in seinen Beziehungen zu Gott und
dem Nächsten
beeinträchtigen.“ (Homilie Ostervigil
2010)

Dann schaffen wir mehr Raum für all
das Schöne, das auch durch die Sinne
eindringt und Gottes Schönheit
erahnen lässt: eine Landschaft, ein
schönes Gesicht, eine grüne Wiese,
ein Kunstwerk, ein Händedruck....
Und wir bleiben nicht bei der
herrlichen Verzückung des



sinnenhaft Schönen stehen, sondern
richten unsere Aufmerksamkeit nach
oben – nicht als angestrengte
Pflichtübung sondern dankbar. Wir
empfinden dann wie damals der
Herr (vgl. Mt 6,25 ff.), als er auf „ die
Blumen des Feldes“ und „die Vögel
des Himmels“ verwies und nicht
beim ästhetischen Gefühl blieb,
sondern nach oben wies: „Euer
himmlischer Vater...“.

Heute ebenso: wir lernen „Abba,
Vater" zu rufen nicht nur in innerer
betenden Einkehr, sondern auch
wenn wir uns mit den Sinnen nach
außen wenden. Und wir schreiten
dann vom Schauen schöner irdischer
Dingen zum Staunen und Frohlocken
über die Werke Gottes.

Mit derart feinfühlig wachen Sinnen
ist es leichter tiefer ins eigene Innere
zu schauen und einen weiteren
Schritt im Gebet zum Heiligen Geist
zu gehen: infunde amorem



cordibus,gieße in unsere Herzen Liebe
ein. Und da eröffnet sich uns das
eigentliche Geheimnis des Menschen:
das Geheimnis der Gotteskindschaft.

Da öffnen wir uns dem Geist, denn er
„will mit seinen Eingebungen
unseren Gedanken, Werken und
Wünschen einen übernatürlichen
Ton verleihen. Er treibt uns dazu an,
die Lehre Christi zu bejahen und uns
zutiefst anzueignen, Er erleuchtet
uns, damit wir uns unserer
persönlichen Berufung bewusst
werden, und stärkt uns, damit wir
tun, was Gott von uns erwartet.“ (hl.
Josefmaria, Christus Begegnen 135)

Papst Johannes Paul II. betrachtete in
seinem letzten Apostolische
Schreiben (Mane nobiscum Domine
Nr 14), wie die zwei zuerst
verblendeten Emmaus-Jünger sich
zum Licht und Feuer öffneten, die
vom Auferstandenen kamen: „Da
gingen ihnen die Augen auf (...) und



sie sagten zueinander: Brannte uns
nicht das Herz in der Brust, als er
unterwegs mit uns redete? Lk
25,31-32) Gleichsam als Vermächtnis
an uns, unterwegs zum liturgischen
Pfingstfest, regt der selige Johannes
Paul an: „Wenn einmal der Verstand
erleuchtet und das Herz erwärmt ist,
dann ‚sprechen’ die Zeichen".

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/im-licht-und-feuer-des-
heiligen-geistes/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/im-licht-und-feuer-des-heiligen-geistes/
https://opusdei.org/de-de/article/im-licht-und-feuer-des-heiligen-geistes/
https://opusdei.org/de-de/article/im-licht-und-feuer-des-heiligen-geistes/

	Im Licht und Feuer des Heiligen Geistes

