
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (XI):
Ihr seid ein Brief
Christi

Die Beziehung zu Gott in
unserem Gebet ist zutiefst mit
unseren Handlungen im
täglichen Leben verbunden.
Jesus sagte es in seinen
Predigten, und der heilige
Josefmaria hat uns immer
wieder daran erinnert.

12.01.2021



Am Ende des Jahres 57 schreibt der
heilige Paulus einen Brief an die
Christen in Korinth. Der Apostel
weiß, dass ihn in jener Gemeinde
nicht alle kennen. Andere haben sich
von Gerede beeinflussen lassen, das
ihn in Misskredit brachte. Daher legt
er in einem großen Teil des
Schreibens die Züge dar, die einen
Verkündiger des Evangeliums Jesu
charakterisieren sollten. Wir wissen
auch, dass er aus diesem Grund
versprochen hatte, die Gemeinde
bald wieder zu besuchen, es aber
noch nicht hatte tun können. In
diesem Kontext findet sich einer
seiner schönsten Sätze. Paulus fragt
sich, rein rhetorisch, ob er ein
Empfehlungsschreiben schicken
müsse, damit die Gemeinde ihn
besser kenne und er neues Ansehen
bekomme. Er antwortet, im
Vertrauen auf das Wirken Gottes in
den Menschen, dass sein eigentliches
Empfehlungsschreiben das Herz
jedes einzelnen Christen in Korinth



ist. Der Heilige Geist ist es, der es in
ihre Herzen schreibt, indem er sich
dessen bedient, was der heilige
Paulus ihnen vermittelt hat:
„Unverkennbar seid ihr ein Brief
Christi“ (2 Kor 3, 3).

Wie werden wir dieser „Brief
Christi“? Wie verwandelt Gott uns
nach und nach? „Wir alle schauen
mit enthülltem Angesicht die
Herrlichkeit des Herrn wie in einem
Spiegel und werden so in sein
eigenes Bild verwandelt, von
Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch
den Heiligen Geist“ (2 Kor 3, 18).
Diese Worte des heilige Paulus
verraten das Wirken des Heiligen
Geistes in uns. Er macht uns nach
und nach Christus ähnlich und lässt
uns Zeit. Das ist die dem geistlichen
Leben eigene Dynamik.

Wollen, was Jesus will

Man versteht gut, dass sich Jesus sehr
um das Gebet sorgte, weil es die



wesentliche Handhabe unserer
Beziehung zu Gott ist. Es soll nicht
von den anderen Aufgaben isoliert
sein, nicht ohne die Kraft, das Leben
zu gestalten. Daher besteht Jesus bei
der Bergpredigt auf der
Notwendigkeit, das eigene Leben
durch das Gebet umgestalten zu
lassen: „Nicht jeder, der zu mir sagt:
Herr, Herr! wird in das Himmelreich
kommen, sondern wer den Willen
meines Vaters im Himmel tut. Viele
werden an jenem Tag zu mir sagen:
Herr, Herr, sind wir nicht in deinem
Namen als Propheten aufgetreten
und haben wir nicht in deinem
Namen Dämonen ausgetrieben und
haben wir nicht in deinem Namen
viele Machttaten gewirkt? Dann
werde ich ihnen antworten: Ich
kenne euch nicht (…)“ (Mt 7, 21-23).
Harte Worte. Es genügt nicht, ihm
gefolgt zu sein, nicht einmal, in
seinem Namen große Dinge
vollbracht zu haben. Es geht um viel



Tieferes, nämlich darum, den Willen
Gottes zu tun.

Es ist nicht schwierig, diese Worte
des Herrn zu verstehen. Wenn das
Gebet Weg und Ausdruck einer
Freundschaftsbeziehung ist, dann
muss es die Merkmale dieser
Beziehung aufweisen. Unter
Freunden kommt man dahin, wie die
Klassiker es ausdrückten, idem velle, 
idem nolle, dasselbe zu lieben und
dasselbe zurückzuweisen. Das Gebet
verändert unser Leben, weil es uns
dazu führt, mit den Wünschen des
Herzens Jesu in Einklang zu sein,
mitzuschwingen mit seinem Durst
nach Seelen und unserem
himmlischen Vater Freude bereiten
zu wollen. Wenn es nicht so wäre,
wenn das Gebet uns nicht zu dieser
wunderbaren Ähnlichkeit führte,
von der der heilige Paulus spricht,
dann könnte es – ohne dass wir es
merkten – zu einer Art
Selbsthilfetherapie werden, mit dem



Ziel, innerem Frieden zu haben oder
uns einen Raum der Einsamkeit zu
verschaffen. Wenn dies auch positive
Ziele sein können, würde das Gebet
so seine Hauptaufgabe nicht erfüllen,
zu einer echten Freundschaft mit
Christus zu führen, die unser Leben
verwandelt.

Diese wichtige Lehre Jesu gibt uns
Hinweise, die helfen, unser Gebet zu
prüfen. Die entscheidenden
Gesichtspunkte sind nicht das Gefühl
oder die geistliche Erhebung, die ich
beim Beten erlebe, auch nicht die
Anzahl der Vorsätze, die ich fasse, ja
nicht einmal der Grad an
Konzentration, den ich erreiche. Das
Gebet kann aber gemessen werden
am Grad der Umgestaltung des
eigenen Lebens, der fortschreitenden
Überwindung der Differenzen
zwischen dem, was wir glauben und
dem, wie wir leben.



Eine Identifikation, die Zeit
braucht

Der heilige Paulus selbst, der die
Gnade empfing, dem Auferstandenen
auf dem Weg nach Damaskus zu
begegnen, betont in anderen Briefen,
wie sehr sich die ersten Christen
bewusst waren, dass Sinn ihres
Betens die Identifikation mit Christus
war. So ermunterte er die Christen
von Philippi: „Seid untereinander so
gesinnt, wie es dem Leben in
Christus Jesus entspricht“ (Phil 2, 5)
und schrieb den Korinthern ganz
einfach: „Wir aber haben den Geist
Christi“ (1 Kor 2, 16). Nun gut, so
gesinnt sein und den gleichen Geist
haben wie der Sohn Gottes, das kann
man nicht bloß infolge eigener
Bemühung erreichen oder weil man
bestimmte Techniken anwendet.
Sicherlich ist es Frucht des
persönlichen Kampfes, das Gute zu
tun, so wie Jesus es tun würde, aber
aus der Erfahrung des Eins-Seins, der



Liebe heraus. So öffnen wir uns
durch die Gnade für das, was
Christus eigen ist.

In dem Maß, in dem sie die
eigentliche Wirkung einer
Freundschaftsbeziehung ist, ist die
Identifikation mit Christus Frucht
des Gebetes und macht langsame
Fortschritte. Deshalb erinnerte der
heilige Josefmaria daran, dass Gott
die Seelen über eine ansteigende
Ebene führt, behutsam in ihrem
Inneren wirkt und ihnen den
Wunsch und die Kraft gibt, seiner
Liebe immer mehr zu entsprechen.
„In diesem Kampf aus Liebe dürfen
uns Stürze nicht betrüben, selbst
schwere nicht, wenn wir reuevoll
und mit guten Vorsätzen im
Sakrament der Buße bei Gott unsere
Zuflucht suchen. Der Christ ist nicht
krampfhaft darauf bedacht, von Gott
einen tadellosen Leistungsnachweis
zu erhalten. So sehr Christus, unser
Herr, ergriffen ist von der Unschuld



und Treue des Johannes – als Petrus
nach seinem Fall reuevoll
zurückkehrt, wendet er sich ihm voll
Liebe wieder zu.Jesus hat
Verständnis mit unserer Schwäche
und zieht uns wie über eine sanft
ansteigende Ebene zu sich hin. Er
erwartet nur, dass wir uns immer
wieder bemühen, täglich ein wenig
höher zu kommen“[1]. Das
Bewusstsein, dass die eigene
Erbärmlichkeit – selbst die, die uns
am meisten demütigt – für die Liebe
Gottes und für unseren Weg der
vollen Identifikation mit ihm kein
unüberwindliches Hindernis sind,
erfüllt uns mit Hoffnung und lässt
uns staunen. Wie ist es möglich, dass
dieser Ausruf des heilige Paulus,
wahr ist, dass nichts „uns scheiden
kann von der Liebe Gottes, die in
Christus Jesus ist, unserem
Herrn“ (Röm 8, 39)?

Die Antwort auf diese Frage können
wir nur im Gebet vollständig finden,



denn sie hat ihren Grund im Vorrang
der göttlichen Initiative. Gott ist es,
der uns sucht und uns an sich zieht.
In seinen letzten Lebensjahren
erinnerte sich der Apostel Johannes,
innerlich bewegt: „Darin besteht die
Liebe: Nicht dass wir Gott geliebt
haben, sondern dass er uns geliebt
und seinen Sohn als Sühne für
unsere Sünden gesandt hat“ (1 Joh 4,
10). Beten bedeutet also, sich bewusst
zu werden, dass wir in guten Händen
sind und dass unsere Liebe, die
immer unvollkommen bleibt, nur
Antwort auf die Liebe Gottes ist, die
uns zuvorkommt, uns begleitet und
uns folgt. Diese Liebe zu betrachten
ist das, was uns am meisten hilft, auf
der ansteigenden Ebene einer tiefen
Identifikation mit Jesus Christus
voranzugehen.

In der Liebe wachsen

Normalerweise wächst das innere
Leben im Laufe der Zeit. Daher zeigt



sich die Antwort auf die Liebe Gottes,
die wir im Gebet ersehnen, im
Wunsch, uns zu bessern, von uns zu
weisen, was uns von Christus trennt.
Vielleicht ist uns ab und zu geraten
worden, im Gebet unser Gewissen zu
erforschen, um Licht zu bitten, damit
wir entdecken können, was nicht zu
uns als Kindern Gottes passt. So
haben wir gelernt, konkrete Vorsätze
zu fassen, um mit Hilfe der Gnade
den Wunsch zu haben, Gott zu
gefallen und aus unserem Leben zu
entfernen, was uns von Ihm
wegführt, auch wenn es nur ein klein
wenig sein sollte.

Wir wissen, dass
Gewissenserforschungen und
Vorsätze nicht dazu da sind, Ziele aus
eigenen Kräften zu erreichen,
sondern sie sind ein echt
menschlicher Weg der Liebe; denn
wer in allem seiner Geliebten
gefallen möchte, bemüht sich, sein
Bestes zu geben. Da wir wissen, dass



Gott uns liebt, wie wir sind, möchten
wir ihn lieben, wie er es verdient
und kämpfen jeden Tag. Wir wollen
der Versuchung nicht nachgeben,
unsere Schwächen zu rechtfertigen –
was nicht schwierig ist – sondern
daran denken, dass Christus mit
seinem Tod und Seiner Auferstehung
die Gnade erlangt hat, unsere
Sünden zu besiegen[2].

Viele Bischöfe haben den heilige
Josefmaria als jungen Priester
gebeten, bei Einkehr- oder
Besinnungstagen zu predigen.
Manche warfen ihm vor, „über das
Leben und nicht über den Tod“[3] zu
predigen. Man war damals daran
gewöhnt, in Besinnungstagen vor
allem über die ewige Bestimmung
nachzudenken, und war überrascht,
weil der heilige Josefmaria auch sehr
ausführlich darüber sprach, wie man
die persönliche Berufung leben
sollte. Dies zeugt von einem
charakteristischen Merkmal der



Sendung des Opus Dei: zu lehren, wie
man das geistliche Leben in die
Praxis umsetzt. Wir wollen nicht,
dass das Gebet zu einem
abgehobenen Bereich wird, der vom
Leben getrennt ist oder wie der
heilige Josefmaria es ausdrückt: „Ich
wollte sie damit vor der damals wie
heute so häufigen Versuchung
bewahren, eine Art Doppelleben zu
führen: auf der einen Seite das
Innenleben, der Umgang mit Gott,
und auf der anderen Seite,
säuberlich getrennt davon, das
familiäre, berufliche und soziale
Leben, ein Leben voll irdischer
Kleinigkeiten“[4].

Auch wenn wir in unserem Gebet die
Liebe Gottes nicht immer spürbar
erfahren – manchmal allerdings
schon -, so ist er doch immer
gegenwärtig und aktiv. Mit unseren
Bemühungen um das, was der Herr
uns zeigt, wird unser Leben –
Gedanken, Wünsche, Absichten,



unser Handeln – nach und nach
umgewandelt. Wir werden dann für
die anderen Christus sein, der ihnen
begegnet, ipse Christus.

Christus in unserem Nächsten

Bei einer Gelegenheit wurde Jesus
von einem Schriftgelehrten gefragt:
„Meister, welches ist das wichtigste
Gebot im Gesetz?“ Seine Antwort
lautete: „Du sollst den Herrn, deinen
Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit
ganzer Seele und mit deinem ganzen
Denken. Das ist das wichtigste und
erste Gebot. Ebenso wichtig ist das
zweite: Du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst. An diesen
beiden Geboten hängt das ganze
Gesetz und die Propheten“ (Mt 22,
36-38). So erklärte Jesus mit wenigen
Worten die ständige Einheit
zwischen der Liebe zu Gott und der
Liebe zum Nächsten, eine Lehre, auf
der der Herr bestand, bis zum letzten
Augenblick, bevor er in den Himmel



auffuhr. Auch als er nach seiner
Auferstehung zusammen mit Petrus
am See von Galiläa ist, antwortet er
auf das Versprechen der Liebe
dessen, der der erste Papst sein
sollte, mehrmals: „Weide meine
Schafe!“ (vgl. Joh 21, 15-17).

Den letzten Grund für die Einheit
beider Gebote und daher für die
Notwendigkeit, von Christus zu
lernen, die andern zu lieben, finden
wir in der deutlichen Beschreibung,
die Jesus selbst uns vom Jüngsten
Gericht gibt. Hier zeigt er, dass dieser
Grund in der tiefen Einheit liegt, die
er mit jedem Menschen eingegangen
ist: „Denn ich war hungrig und ihr
habt mir zu essen gegeben; ich war
durstig und ihr habt mir zu trinken
gegeben“ (Mt 25, 35). In der Tat, wie
das 2. Vatikanische Konzil lehrt, hat
„er, der Sohn Gottes, sich in seiner
Menschwerdung gewissermaßen mit
jedem Menschen vereinigt“[5]. Es ist
nicht möglich, ihn zu lieben, ohne



auch den Nächsten zu lieben, ohne
zu lernen, ihn auchim Nächsten zu
lieben.

Wenn das Gebet echt ist, führt es uns
dazu, uns um die anderen zu
kümmern, die in unserer Nähe sind
und um diejenigen, die am meisten
leiden. Es führt uns dazu, mit allen
zusammen sein zu können und auch
denen Raum in unserem Herzen zu
geben, die nicht so denken wie wir,
indem wir stets gut zu ihnen sind
und ihnen Dienste erweisen. Im
Gebet finden wir die Kraft, um
verzeihen zu können und Licht, um
alle immer mehr und konkreter zu
lieben, unseren Egoismus und unsere
Bequemlichkeit hintanzustellen ohne
Angst davor, uns das Leben ein
wenig schwieriger zu machen. Papst
Franziskus sagt dazu: „Die beste Art
und Weise zu beurteilen, ob unser
Weg des Gebets authentisch ist,
besteht darin zu beobachten, in
welchem Maß sich unser Leben im



Licht der Barmherzigkeit
verwandelt“[6]. Ein Herz voller
Mitleid und Erbarmen zu haben –
wie das Herz Jesu, das vollkommene
Abbild des Herzens des Vaters – ist
die beste Frucht unseres
Gebetslebens, sicheres Zeichen
unserer Identifikation mit Christus.

Nicolás Álvarez de las Asturias// Foto:
Ava Sol - Unsplash

[1] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 75.

[2] Vgl. hl. Joh. Paul II., Enz. Veritatis
splendor, Nr. 102-103.

[3] Vgl. Andrés Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, Bd. 2.

[4] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
114.



[5] 2. Vatikan. Konzil, Pastor.
Konstitution Gaudium et spes, Nr. 22.

[6] Franziskus, Apost. Schreiben, 
Gaudete et exsultate, Nr. 105.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-xi-ihr-seid-ein-bri/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xi-ihr-seid-ein-bri/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xi-ihr-seid-ein-bri/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xi-ihr-seid-ein-bri/

	Ihn erkennen und dich erkennen (XI): Ihr seid ein Brief Christi

