
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (X): 
Jesus ist ganz nah

Der heilige Josefmaria sprach
von einem „quid divinum“, von
etwas Göttlichem, das wir in
unserer Umgebung und in dem,
was wir tun, entdecken können.
Damit eröffnet sich uns eine
neue Dimension, in der wir
alles mit Gott teilen können.

01.11.2020

„Jeden Tag sehe ich deutlicher, wie
nahe mir Jesus in jedem Augenblick



ist. Ich erzähle ihm ständig sogar von
den kleinsten Dingen, die mich
beschäftigen, und wundere mich
schon nicht mehr darüber, sondern
danke ihm dafür und rechne mit
ihnen“[1]. Der Brief der seligen
Guadalupe, dem dieser Auszug
entnommen ist, muss dem heiligen
Josefmaria, an den er gerichtet war,
viel Freude bereitet haben. Sie
gehörte erst seit sechs Jahren dem
Opus Dei an, und diese Zeilen zeugen
bereits davon, wie der Weg, auf dem
sie sich befand, es ihr erleichterte,
dauernd in der Gegenwart Gottes zu
leben und so „aus dem alltäglichen
Leben ein ständiges Gebet zu
machen“[2].

Das entspricht dem Evangelium.
Jesus sprach mit seinen Jüngern
mehrfach über die Notwendigkeit,
„dass sie allezeit beten und darin
nicht nachlassen sollten“ (Lk 18, 1).
Wir sehen, wie er sich oftmals am
Tag an seinen Vater wendet etwa am



Grab des Lazarus (vgl. Joh 11, 41-42)
oder als die Apostel voller Freude
von ihrer ersten Mission
zurückkamen (vgl. Mt 11, 25-26).

Nach seiner Auferstehung kommt er
mehrmals zu seinen Jüngern: auf
dem Weg nach Emmaus, als sie
traurig fortgehen, als sie sich
ängstlich im Abendmahlssaal
zurückgezogen haben oder als sie zu
ihrer Arbeit an den See von
Genesareth zurückkehren… Und
sogar kurz vor der Rückkehr zu
seinem Vater versichert er ihnen:
„Ich bin mit euch alle Tage bis zum
Ende der Welt“ (Mt 28, 20).

Die ersten Christen waren sich dieser
Nähe des Herrn sehr bewusst. Sie
lernten, alles zur Ehre Gottes zu tun,
wie der heilige Paulus den Römern
schrieb: „Leben wir, so leben wir
dem Herrn, sterben wir, so sterben
wir dem Herrn. Ob wir leben oder ob
wir sterben, wir gehören dem



Herrn“ (Röm 14, 8-10; vgl. 1 Kor 10,
31). Und wir? Ist es in einer so
schnelllebigen Zeit wie der unseren,
in der es so viel zu tun gibt, feste
Termine, Verkehr und Lärm, trotz
alledem möglich, dauernd unser
„Gespräch im Himmel“[3]
aufrechtzuerhalten?

Mit dem richtigen Motiv

Es gibt schweigsame Gespräche wie
das unter Freunden, die einen Weg
gemeinsam zurücklegen oder wie bei
Verliebten, die einander in die Augen
schauen. Sie brauchen keine Worte,
um einander mitzuteilen, was sie im
Herzen tragen. Allerdings kommt ein
Gespräch nur zustande, wenn man
auf den Menschen achtet, den man
vor sich hat. Die Handys haben das
seltsame Phänomen möglich
gemacht, dass man mit jemandem
sprechen kann, der vielleicht
gleichzeitig andere Gespräche führt…



Der Dialog mit Gott, zu dem wir
gerufen sind, hat auch mit diesem
Thema der Aufmerksamkeit zu tun,
einer Aufmerksamkeit, die nicht alles
andere ausschließt; denn wir können
Gott bei vielen Gelegenheiten und
Tätigkeiten entdecken, die scheinbar
wenig mit ihm zu tun haben. So war
es bei den Steinmetzen, die hinter
den Steinen, die sie bearbeiteten,
noch anderes sahen, etwa den
Dienst, den sie mit ihrer manuellen
Arbeit leisteten, ihre Familie, die sie
ernährten, und die Schönheit der
Kathedrale, die sie erbauten. In
diesem Sinne sprach der heilige
Josefmaria von der Notwendigkeit,
„die theologalen Tugenden und die
Kardinaltugenden mitten in der Welt
zu leben und so kontemplative
Seelen zu werden“[4]. Es geht nicht
nur darum, korrekt zu handeln,
sondern auch um das richtige Motiv,
das darin besteht, Gott zu suchen,
ihn zu finden und zu lieben. Genau
das ermöglicht die Gegenwart des



Heiligen Geistes in unserer Seele, der
sie mit den theologalen Tugenden
belebt. Daher können wir bei den
tausend Entscheidungen des Tages
auf Gott aufmerksam sein und unser
Gespräch mit ihm lebendig halten.

Morgens auf dem Weg zur Arbeit
oder wenn wir aufstehen, um zur
Schule zu gehen, wenn wir Kinder
zur Schule bringen oder einen
Kunden bedienen, können wir uns
fragen: Was mache ich? Was bewegt
mich dazu, es gut zu machen? Die
spontane Antwort darauf wird mehr
oder weniger tief sein, in jedem Fall
aber ist es eine gute Gelegenheit, um
hinzuzufügen: Danke, Herr, dass du
mit mir rechnest. Ich möchte dir mit
meinem Tun dienen und dein Licht
und deine Freude in der Welt
aufleuchten lassen. Dann erfolgt
unsere Arbeit wirklich aus Liebe,
offenbart Liebe und richtet sich auf
die Liebe aus[5].



Mit Gottes Augen sehen

„Es gibt so viele Probleme, die man
auflisten kann, die alle gelöst werden
müssen, die aber alle nicht gelöst
werden, wenn nicht im Zentrum Gott
steht, neu sichtbar wird in der Welt,
maßgebend ist in unserem Leben
und durch uns auch maßgebend in
die Welt hineintritt.“[6].
Kontemplativ sein mitten in der Welt
bedeutet, dass Gott die Mitte unseres
Lebens ist, um die herum sich alles
andere dreht. Mit anderen Worten:
Er ist der Schatz unseres Herzens.
Alles übrige interessiert uns nur,
sofern es uns mit ihm verbindet (vgl.
Mt 6, 21).

So wird unsere Arbeit zu Gebet, weil
wir in ihr die Aufgabe sehen, die Gott
uns gestellt hat, um die Schöpfung zu
pflegen und zu verschönern und um
den anderen zu dienen. Unser
Familienleben wird zu Gebet; denn
in unserem Ehepartner und den



Kindern (bzw. unseren Eltern) sehen
wir ein Geschenk, das Gott selbst uns
gemacht hat, damit wir für sie da
sind, sie an ihren unendlichen Wert
erinnern und ihnen helfen zu
wachsen. Schließlich hat Jesus
dasselbe getan. Wie hat er seine
tägliche Arbeit in der Werkstatt
Josefs gesehen? Welchen Sinn barg
diese Arbeit für ihn? Und die tausend
kleinen Notwendigkeiten des
häuslichen Lebens? Und alles, was er
zusammen mit seinen Nachbarn
machte?

Wenn wir die Dinge mit den Augen
des Glaubens sehen und Gottes Liebe
in unserem Leben entdecken, so
bedeutet das nicht, dass die
Widrigkeiten uns nichts ausmachen:
Müdigkeit, Kopfschmerzen,
Unannehmlichkeiten, die uns andere
machen… All das verschwindet
damit nicht. Aber wenn Gott unsere
Mitte ist, sind wir in der Lage, es mit
dem Kreuz Christi zu vereinen. Dort



finden sie ihren Sinn im Dienste der
Erlösung. Eine Demütigung kann zu
Gebet werden, wenn sie uns hilft,
uns mit Jesus zu verbinden. Sie wird
zu einer Gelegenheit innerer
Läuterung. Ähnliches lässt sich von
einer Krankheit oder einem
beruflichen Misserfolg sagen. In
allem können wir Gott finden. Er ist
der Herr der Geschichte, und wir
haben immer die Sicherheit, dass
Gott uns Zukunftsperspektiven
eröffnet; denn „denen, die Gott
lieben, gereicht alles zum
Guten“ (Röm 8, 28). Auch ein
ärgerlicher Stau auf dem Heimweg
kann zu Gebet werden, wenn wir ihn
in eine Gelegenheit verwandeln, Gott
unsere Zeit in die Hände zu legen…
und für die zu beten, die mit uns im
Stau stehen.

Kontemplation im Alltag bedarf
keiner außergewöhnlichen Dinge.
„Oft sind wir versucht zu meinen, die
Heiligkeit sei denen vorbehalten, die



die Möglichkeit haben, sich von den
gewöhnlichen Beschäftigungen
fernzuhalten, um viel Zeit dem Gebet
zu widmen. Es ist aber nicht so. Wir
alle sind berufen, heilig zu sein,
indem wir in der Liebe leben und im
täglichen Tun unser persönliches
Zeugnis ablegen, jeder an dem Platz,
an dem er sich befindet“[7]. Der
glaubende Blick lässt durch die Liebe
unser ganzes Leben zu einem
ständigen Gespräch mit Gott werden.
Dieser Blick erlaubt uns, mit
profundem Realismus zu leben,
offenbart er uns doch die vierte
Dimension, die des quid divinum –
des Göttlichen – das in allem
Wirklichen steckt.

Die Verbindung herstellen und
heizen

„Wenn der Mensch ganz mit seiner
eigenen Welt beschäftigt ist, mit den
materiellen Dingen, mit dem, was er
tun kann, mit allem Machbaren, das



ihm Erfolg bringt, das er selber
hervorbringen und in sich
einbeziehen kann, dann verkümmert
seine Empfindungsfähigkeit Gott
gegenüber, das Organ für Gott
verkümmert und er wird stumpf und
unsensibel für ihn. Er spürt das
Göttliche nicht mehr, weil das Organ
dafür in ihm vertrocknet ist, sich
nicht mehr entfaltet hat“[8]. Aber das
Gegenteil ist auch möglich: Man
kann die Fähigkeit kultivieren, die
Wirklichkeit mit den Augen des
Glaubens zu sehen. Das tun wir vor
allem, wenn wir um Licht bitten wie
die Apostel: „Stärke unseren
Glauben!“ (Lk 17, 5) Und wir tun es
auch, wenn wir während des Tages
unser Leben vor dem Herrn
ausbreiten. Auch wenn es den
ganzen Tag über präsent sein sollte,
„muss sich das Gebetsleben jeden
Tag auf einige, ausschließlich der
Begegnung mit Gott vorbehaltene
Zeiten stützen“[9]. Um unsere
Aufmerksamkeit auf Gott



beibehalten zu können, brauchen
wir die Zeiten, die wir nur ihm
widmen.

Der heilige Josefmaria hat diese
Notwendigkeit am Beispiel der
Heizung im Haus veranschaulicht:
„Wenn das Haus einen Heizkessel
hat, kann man es heizen. Aber nur,
wenn die Heizung eingeschaltet ist…
Man braucht die Heizung ständig, sie
muss also an sein. Wenn man die Zeit
des Gebetes gut hält, ist sie wie die
Heizung, in jedem Raum, zu jeder
Zeit, bei jeder Arbeit: Man lebt in der
Gegenwart Gottes“[10]. Der
Heizkessel und die Heizkörper sind
wichtig. Damit die Wärme Gottes
unseren ganzen Tag durchdringen
kann, muss es darin Zeiten geben, in
denen unser Herz mit dem Feuer der
göttlichen Liebe entzündet und
genährt wird.

Ein anderes Beispiel, das uns helfen
kann, ist die Verbindung mit dem



Internet. Wir haben bestimmt schon
häufiger erlebt, wie schwierig es sein
kann, eine Internetverbindung
herzustellen, wenn man unterwegs
ist oder ein Wochenende auf dem
Land verbringt. Wir kümmern uns
darum, dass unser Handy WLAN hat,
in der Hoffnung, dass es schnell
Verbindung mit einem bekannten
Netz bekommt. Die Tatsache allein,
dass es eingeschaltet ist, heißt noch
nicht, dass automatisch
Verbindungen hergestellt werden
oder es Botschaften empfängt. Wenn
wir in der Nähe eines bestimmten
Netzes sind, können wir die Signale
empfangen und damit die Botschaft,
die uns jemand sendet. Wir tun, was
wir können, indem wir unser Handy
einschalten und hoffen, dass
Messages kommen.

In den Zeiten des Gebetes aktivieren
wir sozusagen das WLAN unserer
Seele. Wir sagen dem Herrn: „Rede,
Herr, dein Diener hört“ (1 Sam 3, 9).



Manchmal wird er uns in dieser Zeit
etwas sagen; andere Male werden
wir fähig sein, seine Stimme in den
tausend Kleinigkeiten unseres Tages
zu entdecken. Auf jeden Fall sind
diese Zeiten des Gebetes eine gute
Gelegenheit, ihm alles in die Hände
zu legen, was wir getan haben und
tun werden, selbst wenn wir im
Moment des Handelns die Augen
nicht zu ihm erhoben haben.
Außerdem ist die Tatsache, dass wir
ihm unsere Zeit exklusiv widmen,
ein deutliches Zeichen dafür, dass
wir den Wunsch haben, auf ihn zu
hören.

Im Unterschied zum Handy muss
man sagen, dass es nicht
selbstverständlich ist, dass das Herz
ein für alle Male offen ist. Man muss
es tagtäglich bereitmachen, Gott
zuzuhören; denn „wir begegnen ihm
in der Gegenwart, nicht gestern oder
morgen, sondern heute: ‚Ach, würdet
ihr doch heute auf seine Stimme



hören! Verhärtet euer Herz
nicht!‘“ (Ps 95, 7-8)[11] Wenn wir uns
Tag für Tag darum bemühen, kann
Gott uns eine wunderbare
Leichtigkeit schenken, in seiner
Gegenwart zu leben. Manchmal fällt
es uns trotzdem schwer. Wir werden
jedoch viel Kraft und Hoffnung aus
diesen Momenten ziehen, um
unseren Kampf mit Freude aufrecht
zu erhalten, Feuer zu entzünden, die
Verbindung einzuschalten.

Bei allem, was geschieht

Bekannt sind die Worte des heilige
Josefmaria aus der Campuspredigt:
„Meine Kinder, dort, unter euren
Mitmenschen, in euren Mühen, eurer
Arbeit und eurer Liebe, dort ist der
eigentliche Ort eurer tagtäglichen
Begegnung mit Christus. Dort,
inmitten der durch und durch
materiellen irdischen Dinge müssen
wir uns bemühen, heilig zu werden,
indem wir Gott und allen Menschen



dienen“[12].Und er fuhr fort: „Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universität, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem
Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen, unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns“[13]. In den vielen
Dingen, die unseren Tag füllen,
erwartet uns Gott, um ein
wunderbares Gespräch mit uns zu
führen und damit wir seine Sendung
in der Welt verwirklichen. Aber wie
soll man das verstehen? Wie es
leben?

Gott wartet auf uns, um in Ruhe mit
uns über das zu sprechen, was unser
Leben ausmacht, so wie ein Vater
oder eine Mutter die langen Reden
des kleinen Kindes anhört. Ein
Kleines erzählt, was in der Schule los
war, ganz ausführlich. Man meint, es
wolle mit ganzer Kraft darstellen,
was es erlebt hat, indem es die



kleinsten Kleinigkeiten erzählt. Und
seine Eltern hören ihm zu und
fragen, wie dies und jenes gewesen
ist, was ein anderes Kind gesagt hat…

Ähnlich interessiert Gott alles, was
uns geschieht. Im Unterschied zu
irdischen Eltern wird er niemals
müde, uns zuzuhören. Eher sind wir
es, die manchmal ermüden, uns an
ihn zu wenden, seine Gegenwart zu
suchen. Aber wenn wir unseren
Wunsch lebendig halten, dann „wird
alles – Menschen, Dinge, Aufgaben –
uns zur Gelegenheit und zum Thema
für ein ständiges Gespräch mit dem
Herrn“[14]. Alles kann zum Thema
für unser Gespräch mit dem Herrn
werden. Alles, absolut alles können
wir ihm anvertrauen.

Gott erwartet uns auch bei unserer
Arbeit, um das Erlösungswerk auf
der Welt weiter fortzusetzen, das
heißt, um die Welt an sich zu ziehen.
Es geht nicht darum, unserer



täglichen Arbeit fromme Dinge
hinzuzufügen, sondern zu
versuchen, alle Bereiche dieser Welt
zu Gott zu bringen: Familie, Politik,
Kultur, Sport… alles. Um dies zu
können, müssen wir zunächst seine
Gegenwart an allen diesen Orten
entdecken. Unsere Arbeit als ein
Geschenk Gottes sehen, als die
konkrete Art und Weise, wie wir sein
Gebot umsetzen können, die Welt zu
pflegen, zu kultivieren und die Frohe
Botschaft zu verkünden, dass Gott
uns liebt und uns seine Liebe
anbietet. Im Bewusstsein dessen
versuchen wir, unser ganzes Tun zu
einem Dienst an den anderen
werden zu lassen, zu einer Liebe wie
der, die Jesus uns täglich in der
heiligen Messe schenkt. Wenn wir so
leben und unser Handeln mit dem
Opfer Christi vereinen, dann
verwirklichen wir die Sendung, die
er uns anvertraut hat, bevor er zu
seinem Vater zurückkehrte (vgl. Joh
20,21).



***

In einem Interview kurz vor der
Seligsprechung von Guadalupe Ortiz
de Landázuri wurde der Vater
gefragt, was das Geheimnis der
Heiligkeit dieser Frau war. Er
zeichnete es mit wenigen Strichen:
„Heiligkeit besteht nicht darin, am
Ende des Lebens perfekt zu sein wie
die Engel, sondern zur Fülle der
Liebe zu gelangen. Wie es der heilige
Josefmaria ausdrückte, geht es um
den Kampf, die Arbeit, das tägliche
Leben in eine Begegnung mit Jesus
Christus zu verwandeln, in einen
Dienst an den anderen“[15]. Das
Geheimnis der Heiligkeit liegt darin,
dass alles aus derselben Motivation
heraus geschieht und das gleiche Ziel
hat: mit Christus mitten in der Welt
zu leben und mit ihm die Welt zum
Vater zu bringen. Und das ist
möglich, weil Jesus ganz nahe ist.



Lucas Buch // Foto: Gaelle Marcel -
Unsplash

[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Brief an den hl. Josefmaria,
01.04.1946.

[2] Hl. Josefmaria, Brief 24.03.1930.

[3] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr.300.

[4] Hl. Josefmaria, Brief 08.12.1949,
Nr. 26.

[5] vgl. Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 48.

[6] Benedikt XVI., Predigt, 07.11.2006.

[7] Franziskus, Apostolisches
Schreiben Gaudete et Exultate, Nr. 14.



[8] Benedikt XVI., Predigt, 07.11.2006.
Darin greift der Papst einen Text des
hl. Gregors des Großen auf.

[9] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 119.

[10] Hl. Josefmaria, Predigtnotizen,
28.09.1973.

[11] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2659.

[12] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
113.

[13] ebenda, Nr. 114.

[14] Hl. Josefmaria, Brief 11.03.1940.

[15] Mons. Fernando Ocáriz,
Interview 13.05.2019.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-x-jesus-ganz-nah/ (13.12.2025)

https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-x-jesus-ganz-nah/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-x-jesus-ganz-nah/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-x-jesus-ganz-nah/

	Ihn erkennen und dich erkennen (X): ​Jesus ist ganz nah

