
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (V):
Wie Gott zu uns
spricht

Die Sprache des Gebetes ist
geheimnisvoll. Wir können
nicht darüber bestimmen, aber
wir spüren, dass sie nach und
nach unser Herz verändert.

02.10.2020

Die Landschaft von Peräa liegt
östlich des Jordans im heutigen
Jordanien: Oben auf einem Berg
erhebt sich tausend Meter über dem



Toten Meer imposant die Festung
Macaerus. Dort hält Herodes Antipas
Johannes den Täufer gefangen (vgl. 
Mk 6, 17)[1], in einem kalten,
feuchten Verlies, das in den Felsen
eingelassen ist. Es herrschen Stille
und Dunkelheit. Ein Gedanke
beschäftigt Johannes: Die Zeit
vergeht und Jesus gibt sich nicht mit
der Klarheit zu erkennen, die
Johannes sich wünscht. Wohl hat er
von Jesu Wirken erfahren (vgl.Mt 11,
2), aber er offenbart sich nicht als
Messias. Und wenn man ihn direkt
fragt, antwortet er nicht. Ist es
denkbar, dass Johannes sich geirrt
hat? Aber er hat es doch deutlich
gesehen! Er hat doch gesehen, wie
der Geist in Gestalt einer Taube vom
Himmel kam und über ihm
schwebte! (vgl. Joh 1, 32-43).
Beunruhigt schickt er einige seiner
Jünger zum Meister, die ihn fragen:
„Bist du der, der kommen soll, oder
sollen wir auf einen anderen
warten?“ (Mt 11, 3)



Die Antwort Jesu ist überraschend.
Sie erfolgt indirekt und bezieht sich
auf sein Wirken: „Blinde sehen
wieder und Lahme gehen; Aussätzige
werden rein und Taube hören; Tote
stehen auf und Armen wird das
Evangelium verkündet.“ Eine etwas
ungenaue Antwort, aber dennoch
deutlich für den, der die Zeichen
kennt, die die alten Prophezeiungen
der Heiligen Schrift für den Messias
und Sein Reich vorausgesagt hatten:
„Deine Toten werden leben, meine
Leichen stehen auf!“ (Jes 26, 19) oder:
„Dann werden die Augen der Blinden
aufgetan und die Ohren der Tauben
geöffnet“ (Jes 35, 5). Der Herr
ermutigt Johannes somit, Vertrauen
zu haben: „Selig ist, wer an mir
keinen Anstoß nimmt“ (Mt 11, 6).

In dieser Szene erkennen wir die
Situation des Menschen, der ähnlich
wie Johannes meint, Gott im Gebet
nicht hören zu können. Jesus lädt
ein, die Perspektive zu wechseln,



nicht nach menschlicher Sicherheit
zu suchen, sondern sich auf das
geheimnisvolle Spiel einzulassen, in
dem der Herr durch sein Wirken und
die Heilige Schrift spricht. In den
Worten Jesu: „Selig, wer an mir
keinen Anstoß nimmt“ erkennen wir
den Ruf, glaubend im Gebet
auszuharren, auch wenn Gott nicht
so antwortet, wie wir es erwarten.

Gesten, die das Schweigen brechen
können

Wer zu beten beginnt, trifft häufig
auf das scheinbare Schweigen Gottes.
‚Ich spreche zu Ihm, erzähle ihm von
meinen Dingen, frage ihn, was ich
tun soll, aber Er antwortet mir nicht,
er sagt mir nichts.‘ Wie die alte Klage
des Hiob: „Ich schreie zu dir und du
antwortest mir nicht; ich stehe da,
doch du achtest nicht auf mich“ (Ijob
30, 20). Dann kann sich leicht
Verwirrung einstellen: ‚Ich habe
immer gehört, Gebet sei Gespräch



mit Gott, aber mir sagt Gott nichts.
Warum nicht, wenn er doch zu
anderen spricht…? Was mache ich
falsch?‘ Das sind Fragen eines
Menschen, der betet, die zu einer
Versuchung gegen die Hoffnung
werden können: ‚Wenn Gott mir
nicht antwortet, warum soll ich dann
beten?‘ Und wenn dieses Schweigen
als Abwesenheit gedeutet wird, kann
es zu einer Versuchung gegen den
Glauben kommen: ‚Wenn Gott mir
nicht antwortet, dann ist er gar nicht
da.‘

Was kann man darauf antworten?
Zunächst, dass es nicht logisch ist, die
Existenz Gottes wegen seines
scheinbaren Schweigens zu leugnen.
Es kann vielerlei Gründe für Gottes
Schweigen geben. Das ist kein
Beweis, weder für noch gegen seine
Existenz und seine Liebe zu uns. Der
Glaube an Gott und seine Güte steht
über alledem. Eine solche innere
Situation kann Gelegenheit sein, mit



dem Psalmisten zu flehen: „Gott,
schweig doch nicht, bleib nicht still,
Gott, und bleib nicht ruhig!“ (Ps 83, 2)

Auch an unserer Fähigkeit, Gott zu
hören, dürfen wir nicht zweifeln. Im
Inneren des Menschen gibt es
Quellen, die es ihm mit Hilfe der
Gnade ermöglichen, die Sprache
Gottes zu vernehmen, so sehr diese
auch durch die Erbsünde und die
eigenen Sünden getrübt sein mögen.
Das erste Kapitel des Katechismus
der Katholischen Kirche beginnt
genau mit dieser Aussage: „Der
Mensch ist Gott-fähig“. Der heilige
Johannes Paul II. erklärt es so: „Der
Mensch ist, wie es die Tradition des
christlichen Denkens erklärt, capax
Dei, fähig, Gott zu erkennen und das
Geschenk seiner Selbstmitteilung
anzunehmen, das er ihm gibt. Nach
Bild und Gleichnis Gottes geschaffen,
ist der Mensch fähig, in einer
persönlichen Beziehung zu ihm zu
leben“[2], eine persönliche



Beziehung, die ein Zwiegespräch
durch Worte und Handlungen
wird[3]. Manchmal nur in kleinen
Gesten wie in der Liebe zwischen
Menschen.

Wie zwischen zwei Personen der
Austausch der Blicke ein stiller
Dialog sein kann – auch Blicke
können sprechend sein -, so kann das
vertrauensvolle Gespräch des
Menschen mit Gott auch diese Form
annehmen: „Gott anschauen und sich
von ihm angeschaut fühlen. Wie
jener Blick Jesu auf Johannes, der für
immer das Leben des Jüngers
bestimmen sollte“[4]. Der
Katechismus drückt es so aus: „Die
Kontemplation ist gläubiges
Hinschauen auf Jesus“[5]. Oftmals
kann ein Blick mehr sagen und mehr
an Liebe und Licht für unser Leben
enthalten als viele Worte. Der heilige
Josefmaria bestätigte es, als er über
die Freude des kontemplativen
Lebens sprach: „In der Seele hebt ein



neues Lied an, weil sie sich von Gott
immer liebevoll angeschaut fühlt“[6].
Diesen Blick spüren zu können, nicht
bloß um ihn zu wissen, ist eine Gabe,
um die wir demütig bitten können
als „Bettler Gottes“[7].

Noch nie hat ein Mensch so
gesprochen

Die heilige Mutter Teresa von
Kalkutta sagte: „Im mündlichen
Gebet sprechen wir zu Gott, im
inneren Gebet spricht er zu uns; er
schüttet seinen Geist über uns
aus“[8]. Es ist schwierig,
Unaussprechliches auszudrücken:
Gott spricht zu uns, indem er sich
über uns ergießt, sich uns ganz
schenkt. Letztendlich ist das Gebet
ein Geheimnis. Diese geheimnisvolle
Begegnung zwischen Gott und dem
Menschen vollzieht sich auf vielerlei
Weisen, und manche von ihnen sind
nicht auf den ersten Blick zu
erkennen oder zu verstehen. Der



Katechismus vermerkt: „Wir haben
uns auch den Geisteshaltungen
‚dieser Welt‘ zu stellen. Wenn wir
nicht wachsam sind, dringen sie bei
uns ein so etwa die Ansicht, dass nur
das wahr ist, was durch Vernunft
und Wissenschaft nachgeprüft
werden kann. Dagegen steht aber,
dass Beten ein Mysterium ist, das
Bewusstes und Unbewusstes
übersteigt“[9]. Wie Johannes der
Täufer, so sehnen auch wir uns nach
dem, was sichtbar ist. Aber im
Bereich des Übernatürlichen bleibt
vieles verborgen.

Die Art und Weise, wie Gott zur Seele
spricht, übersteigt völlig unser
Verstehen: „Zu wunderbar ist für
mich dieses Wissen, zu hoch, ich
kann es nicht begreifen“ (Ps 139, 6).
Unsere Wege sind nicht Gottes Wege,
unsere Sprache ist nicht die seine,
unsere Worte sind andere als die
Worte Gottes. Wenn Gott spricht, hat
er keine Stimmbänder nötig, und er



flüstert uns nicht ins Ohr, sondern
ins Tiefste und Geheimnisvollste
unseres Seins, in unser Herz oder ins
Gewissen[10]. Gott spricht aus seiner
Wirklichkeit heraus in unsere
Wirklichkeit – so wie ein Stern mit
einem anderen Stern nicht durch
Worte kommuniziert, sondern durch
die Schwerkraft. Gott braucht keine
Worte, um zu uns zu sprechen –
wenn er es auch könnte. Ihm
genügen seine Werke und das
geheimnisvolle Wirken des Heiligen
Geistes in unserer Seele, das unser
Inneres bewegt und sensibel macht
und unseren Verstand erhellt und
sanft an sich zieht. Möglicherweise
merken wir es anfangs nicht oder
sind uns dessen nicht bewusst, aber
mit der Zeit verspüren wir sein
Wirken in uns. Vielleicht dadurch,
dass wir geduldiger geworden sind
oder verständnisvoller oder weil wir
intensiver arbeiten oder den Wert
einer Freundschaft mehr zu schätzen



wissen…, jedenfalls wächst unsere
Liebe zu Gott.

Deswegen hält der Katechismus in
diesem Zusammenhang fest: „Die
Verwandlung des betenden Herzens
ist die erste Antwort auf unser
Bitten.“[11] Langsam, nach und nach
vollzieht sich diese Verwandlung,
normalerweise unmerklich, aber
ganz sicher. Wir müssen lernen, sie
wahrzunehmen und dankbar dafür
zu sein. So dankte der heilige
Josefmaria am 7. August 1931:
„Heute feiert die Diözese das Fest der
Verklärung unseres Herrn Jesus
Christus. Als ich in der heiligen
Messe meine Anliegen empfahl,
wurde mir meine innere
Veränderung bewusst, die Gott in mir
in diesen Jahren, die ich im Exil
verbracht habe, bewirkt hat … und
das, obwohl ich nicht mitgemacht
habe. Ich glaube, dass ich jetzt den
Vorsatz erneuert habe, mein ganzes
Leben auf die Erfüllung von Gottes



Willen auszurichten“[12]. Diese
innere Wandlung, die im Gebet
wahrgenommen wird, ist eine
Sprechweise Gottes…, und was für
eine! Dann versteht man, was die
Gerichtsdiener über Jesus sagten:
„Noch nie hat ein Mensch so
gesprochen“ (Joh 7, 46). Gott spricht,
wie es kein anderer vermag; denn er
verändert das Herz.

Das Wort Gottes ist wirksam
(vgl.Hebr 4, 12), Er verändert uns.
Sein Wirken in unserer Seele
übersteigt uns. So sagt es Jahweh
selbst durch den Mund des Jesaja:
„Meine Gedanken sind nicht eure
Gedanken und eure Wege sind nicht
meine Wege. So hoch der Himmel
über der Erde ist, so hoch erhaben
sind meine Wege über eure Wege
und meine Gedanken über eure
Gedanken. Denn wie der Regen und
der Schnee vom Himmel fällt und
nicht dorthin zurückkehrt, ohne die
Erde zu tränken und sie zum Keimen



und Sprossen zu bringen, dass sie
dem Sämann Samen gibt und Brot
zum Essen, so ist es auch mit dem
Wort, das meinen Mund verlässt: Es
kehrt nicht leer zu mir zurück, ohne
zu bewirken, was ich will, und das zu
erreichen, wozu ich es ausgesandt
habe“ (Jes 55, 9-11). Diese
geheimnisvolle Wirksamkeit lädt uns
auch zur Demut ein: „Um die Gabe
das Gebetes zu empfangen, müssen
wir demütig gesinnt sein“[13]. Das
hilft uns zu vertrauen und uns dem
Wirken Gottes zu öffnen.

Die unendliche Freiheit Gottes

Gott spricht, wann er will. Wir
können dem Heiligen Geist keine
Vorschriften machen und sein
Wirken in unserer Seele nicht
bestimmen. Bei einer Gelegenheit
sagte der heilige Josefmaria, dass
Jesus Christus, der im Tabernakel
gegenwärtig ist „ein Herr ist, der
spricht, wann er will und konkrete



Dinge sagt, wenn man am wenigsten
darauf gefasst ist. Danach schweigt
er, weil er sich unsere Antwort aus
dem Glauben und unsere Treue
wünscht“[14]. Ins Gebet tritt man
nicht auf dem Wege der Gefühle ein –
im Sehen, Hören, Fühlen – sondern
„durch die enge Pforte des
Glaubens“[15], der sich in der Mühe
und Ausdauer zeigt, die wir für unser
Gebet aufwenden. Auch wenn wir sie
nicht immer sofort sehen, bringt das
Gebet doch immer Frucht.

So erging es oft auch dem Gründer
des Opus Dei, zum Beispiel am 16.
Oktober 1931, wie er selbst berichtet:
„Ich hatte vor, nach der Messe mein
Gebet in der Stille der Kirche zu
halten, aber es gelang mir nicht. In
Atocha kaufte ich eine Zeitung (die
A.B.C.) und stieg in die Bahn. Bis
jetzt, da ich diese Zeilen
niederschreibe, habe ich kaum einen
Abschnitt darin gelesen; denn ich
spürte auf einmal in der Bahn und



auf dem Heimweg in meinem Herzen
das Gebet und die Liebe fließen,
reich und feurig zugleich“[16].
Scheinbar erfolglos hatte der heilige
Josefmaria versucht, sein Gebet an
einem ruhigen Ort zu halten. Aber
wenige Minuten später, mitten im
Trubel einer vollen Straßenbahn, als
er sich über die Neuigkeiten des
Tages informieren will, wird er von
der Gnade Gottes überwältigt und
erlebt, nach seinen eigenen Worten
„das erhabenste Gebet“, das er
jemals hatte.

Viele andere Heilige sind Zeugen
dieser Freiheit Gottes, mit der er zur
Seele spricht, wann er will. Die
heilige Teresa von Avila erklärte es
mit dem Bild von Holz und Feuer. Oft
war es ihr so ergangen, dass trotz all
ihrer Bemühungen das Holz – das
Gebet – nicht Feuer fing. Sie schreibt:
„Ich musste über mich lachen und
dachte belustigt an die
Erbärmlichkeit einer Seele, wenn



Gott nicht in ihr wirkt. (…) Obgleich
sie Holz herbeiholt, schafft sie es
nicht, es mit dem Feuer ihrer Liebe
zum Brennen zu bringen. (…) Und
auch wenn sie alles tut, um zu blasen
und die Flammen zu entfachen, so
scheint es, als bringe sie sie aus
eigener Kraft nur zum
Erlöschen“[17]; denn Gott spricht,
wann er möchte.

Andererseits aber hat Gott schon
viele Male zu uns gesprochen –
besser gesagt: Es gibt keinen
Moment, in dem er nicht zu uns
spricht. Beten lernen besteht darin,
die Stimme Gottes in seinen Werken
zu erkennen, wie Jesus selbst es
Johannes dem Täufer hat sagen
lassen. Der Heilige Geist hört nicht
auf, in unserem Inneren zu wirken.
Daran erinnerte der heilige Paulus
die Korinther, als er schrieb: „Keiner
kann sagen: Jesus ist der Herr, wenn
er nicht aus dem Heiligen Geist
redet“ (1 Kor 12, 3). Das erfüllt uns



mit Frieden. Wer dies nicht im Blick
behält, der kann leicht die Hoffnung
verlieren: „Diejenigen, die im Gebet
nach Gott suchen, werden schnell
entmutigt, weil sie nicht wissen, dass
das Gebet auch vom Heiligen Geist
und nicht allein von ihnen
kommt“[18]. Um beim Beten niemals
mutlos zu werden, muss man
mächtig auf den Heiligen Geist
vertrauen, auf sein geheimnisvolles
und vielfältiges Wirken in unseren
Seelen: „Mit dem Reich Gottes ist es
so, wie wenn ein Mann Samen auf
seinen Acker sät; dann schläft er und
steht wieder auf, es wird Nacht und
wird Tag, der Samen keimt und
wächst und der Mann weiß nicht,
wie“ (Mk 4, 26).

José Brage



[1] Vgl. Flavius Josephus, Der Jüdische
Krieg, 18, 5, 2.

[2] Hl. Johannes Paul II., 
Generalaudienz, 26.08.1998.

[3] Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2567.

[4] Hl. Josefmaria, Notizen von einer
Betrachtung am 09.01.1959; in: Alser
unterwegs mit uns redete, S. 90.

[5] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2715.

[6] Hl. Josefmaria, Predigt: „Auf dem
Weg zur Heiligkeit“, in: Freunde
Gottes, Nr. 307.

[7] Vgl. Hl. Augustinus, Predigt 56, 6,
9.

[8] Hl. Teresa von Kalkutta, Die
größte Liebe.

[9]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2727.



[10] „Das Gewissen ist der
verborgenste Kern und das
Heiligtum des Menschen, in dem er
allein ist mit Gott, dessen Stimme in
seinem Innersten widerhallt (GS 16)“,
Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1776.

[11]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2739.

[12] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 217, in: Andrés
Vázquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei, Köln 2001, Bd.I, S. 398.

[13]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2559.

[14] Hl. Josefmaria, Notizen eines
Familientreffens, 18.06. 1972.

[15]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2656.

[16] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 334, in: Andrés



Vázquez de Prada, Der Gründer des
Opus Dei, Köln 2001, Bd. I., S.
368-369.

[17] Hl. Teresa von Avila, 
Autobiographie, Kap. 27.

[18] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2726.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-v-wie-gott-spricht/

(19.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/

	Ihn erkennen und dich erkennen (V): Wie Gott zu uns spricht

