opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (V):
Wie Gott zu uns
spricht

Die Sprache des Gebetes ist
geheimnisvoll. Wir konnen
nicht dariuber bestimmen, aber
wir spuren, dass sie nach und
nach unser Herz verandert.

02.10.2020

Die Landschaft von Perda liegt
ostlich des Jordans im heutigen
Jordanien: Oben auf einem Berg
erhebt sich tausend Meter tiber dem



Toten Meer imposant die Festung
Macaerus. Dort halt Herodes Antipas
Johannes den Taufer gefangen (vgl.
Mk 6, 17)[1], in einem kalten,
feuchten Verlies, das in den Felsen
eingelassen ist. Es herrschen Stille
und Dunkelheit. Ein Gedanke
beschaftigt Johannes: Die Zeit
vergeht und Jesus gibt sich nicht mit
der Klarheit zu erkennen, die
Johannes sich wiinscht. Wohl hat er
von Jesu Wirken erfahren (vgl.Mt 11,
2), aber er offenbart sich nicht als
Messias. Und wenn man ihn direkt
fragt, antwortet er nicht. Ist es
denkbar, dass Johannes sich geirrt
hat? Aber er hat es doch deutlich
gesehen! Er hat doch gesehen, wie
der Geist in Gestalt einer Taube vom
Himmel kam und tiber ihm
schwebte! (vgl. Joh 1, 32-43).
Beunruhigt schickt er einige seiner
Junger zum Meister, die ihn fragen:
,Bist du der, der kommmen soll, oder
sollen wir auf einen anderen
warten?“ (Mt 11, 3)



Die Antwort Jesu ist iiberraschend.
Sie erfolgt indirekt und bezieht sich
auf sein Wirken: , Blinde sehen
wieder und Lahme gehen; Aussatzige
werden rein und Taube horen; Tote
stehen auf und Armen wird das
Evangelium verkiindet.“ Eine etwas
ungenaue Antwort, aber dennoch
deutlich fir den, der die Zeichen
kennt, die die alten Prophezeiungen
der Heiligen Schrift fiir den Messias
und Sein Reich vorausgesagt hatten:
,2Deine Toten werden leben, meine
Leichen stehen auf!“ (Jes 26, 19) oder:
,Dann werden die Augen der Blinden
aufgetan und die Ohren der Tauben
geoffnet” (Jes 35, 5). Der Herr
ermutigt Johannes somit, Vertrauen
zu haben: ,Selig ist, wer an mir
keinen Anstofs nimmt“ (Mt 11, 6).

In dieser Szene erkennen wir die
Situation des Menschen, der dhnlich
wie Johannes meint, Gott im Gebet
nicht horen zu konnen. Jesus ladt
ein, die Perspektive zu wechseln,



nicht nach menschlicher Sicherheit
zu suchen, sondern sich auf das
geheimnisvolle Spiel einzulassen, in
dem der Herr durch sein Wirken und
die Heilige Schrift spricht. In den
Worten Jesu: ,,Selig, wer an mir
keinen Anstof$ nimmt“ erkennen wir
den Ruf, glaubend im Gebet
auszuharren, auch wenn Gott nicht
S0 antwortet, wie wir es erwarten.

Gesten, die das Schweigen brechen
konnen

Wer zu beten beginnt, trifft haufig
auf das scheinbare Schweigen Gottes.
,JIch spreche zu Ihm, erzdhle ihm von
meinen Dingen, frage ihn, was ich
tun soll, aber Er antwortet mir nicht,
er sagt mir nichts.* Wie die alte Klage
des Hiob: ,Ich schreie zu dir und du
antwortest mir nicht; ich stehe da,
doch du achtest nicht auf mich“ (Zjob
30, 20). Dann kann sich leicht
Verwirrung einstellen: ,Ich habe
immer gehort, Gebet sei Gesprach



mit Gott, aber mir sagt Gott nichts.
Warum nicht, wenn er doch zu
anderen spricht...? Was mache ich
falsch?‘ Das sind Fragen eines
Menschen, der betet, die zu einer
Versuchung gegen die Hoffnung
werden konnen: ,Wenn Gott mir
nicht antwortet, warum soll ich dann
beten? Und wenn dieses Schweigen
als Abwesenheit gedeutet wird, kann
es zu einer Versuchung gegen den
Glauben kommen: ,Wenn Gott mir
nicht antwortet, dann ist er gar nicht
da.f

Was kann man darauf antworten?
Zunachst, dass es nicht logisch ist, die
Existenz Gottes wegen seines
scheinbaren Schweigens zu leugnen.
Es kann vielerlei Griinde fir Gottes
Schweigen geben. Das ist kein
Beweis, weder fiir noch gegen seine
Existenz und seine Liebe zu uns. Der
Glaube an Gott und seine Glite steht
uber alledem. Eine solche innere
Situation kann Gelegenheit sein, mit



dem Psalmisten zu flehen: ,Gott,
schweig doch nicht, bleib nicht still,
Gott, und bleib nicht ruhig!“ (Ps 83, 2)

Auch an unserer Fahigkeit, Gott zu
horen, dirfen wir nicht zweifeln. Im
Inneren des Menschen gibt es
Quellen, die es ihm mit Hilfe der
Gnade ermoglichen, die Sprache
Gottes zu vernehmen, so sehr diese
auch durch die Erbstiinde und die
eigenen Sunden getribt sein mogen.
Das erste Kapitel des Katechismus
der Katholischen Kirche beginnt
genau mit dieser Aussage: ,Der
Mensch ist Gott-fahig®. Der heilige
Johannes Paul II. erklart es so: ,,Der
Mensch ist, wie es die Tradition des
christlichen Denkens erklart, capax
Dei, fahig, Gott zu erkennen und das
Geschenk seiner Selbstmitteilung
anzunehmen, das er ihm gibt. Nach
Bild und Gleichnis Gottes geschaffen,
ist der Mensch fahig, in einer
personlichen Beziehung zu ihm zu
leben“[2], eine personliche



Beziehung, die ein Zwiegesprach
durch Worte und Handlungen
wird[3]. Manchmal nur in kleinen
Gesten wie in der Liebe zwischen
Menschen.

Wie zwischen zwei Personen der
Austausch der Blicke ein stiller
Dialog sein kann — auch Blicke
konnen sprechend sein -, so kann das
vertrauensvolle Gesprach des
Menschen mit Gott auch diese Form
annehmen: ,,Gott anschauen und sich
von ihm angeschaut fihlen. Wie
jener Blick Jesu auf Johannes, der fiir
immer das Leben des Jingers
bestimmen sollte“[4]. Der
Katechismus driuckt es so aus: ,,Die
Kontemplation ist glaubiges
Hinschauen auf Jesus“[5]. Oftmals
kann ein Blick mehr sagen und mehr
an Liebe und Licht fir unser Leben
enthalten als viele Worte. Der heilige
Josefmaria bestatigte es, als er tiber
die Freude des kontemplativen
Lebens sprach: ,In der Seele hebt ein



neues Lied an, weil sie sich von Gott
immer liebevoll angeschaut fuhlt“[6].
Diesen Blick spiiren zu kénnen, nicht
blofs um ihn zu wissen, ist eine Gabe,
um die wir demiitig bitten konnen
als ,Bettler Gottes“[7].

Noch nie hat ein Mensch so
gesprochen

Die heilige Mutter Teresa von
Kalkutta sagte: ,Im mundlichen
Gebet sprechen wir zu Gott, im
inneren Gebet spricht er zu uns; er
schiittet seinen Geist iiber uns
aus“[8]. Es ist schwierig,
Unaussprechliches auszudriicken:
Gott spricht zu uns, indem er sich
uber uns ergiefdt, sich uns ganz
schenkt. Letztendlich ist das Gebet
ein Geheimnis. Diese geheimnisvolle
Begegnung zwischen Gott und dem
Menschen vollzieht sich auf vielerlei
Weisen, und manche von ihnen sind
nicht auf den ersten Blick zu
erkennen oder zu verstehen. Der



Katechismus vermerkt: ,,Wir haben
uns auch den Geisteshaltungen
,dieser Welt‘ zu stellen. Wenn wir
nicht wachsam sind, dringen sie bei
uns ein so etwa die Ansicht, dass nur
das wahr ist, was durch Vernunft
und Wissenschaft nachgepruft
werden kann. Dagegen steht aber,
dass Beten ein Mysterium ist, das
Bewusstes und Unbewusstes
ubersteigt“[9]. Wie Johannes der
Taufer, so sehnen auch wir uns nach
dem, was sichtbar ist. Aber im
Bereich des Ubernatiirlichen bleibt
vieles verborgen.

Die Art und Weise, wie Gott zur Seele
spricht, ibersteigt vollig unser
Verstehen: ,Zu wunderbar ist fir
mich dieses Wissen, zu hoch, ich
kann es nicht begreifen“ (Ps 139, 6).
Unsere Wege sind nicht Gottes Wege,
unsere Sprache ist nicht die seine,
unsere Worte sind andere als die
Worte Gottes. Wenn Gott spricht, hat
er keine Stimmbéander notig, und er



flistert uns nicht ins Ohr, sondern
ins Tiefste und Geheimnisvollste
unseres Seins, in unser Herz oder ins
Gewissen[10]. Gott spricht aus seiner
Wirklichkeit heraus in unsere
Wirklichkeit — so wie ein Stern mit
einem anderen Stern nicht durch
Worte kommuniziert, sondern durch
die Schwerkraft. Gott braucht keine
Worte, um zu uns zu sprechen -
wenn er es auch konnte. Thm
genugen seine Werke und das
geheimnisvolle Wirken des Heiligen
Geistes in unserer Seele, das unser
Inneres bewegt und sensibel macht
und unseren Verstand erhellt und
sanft an sich zieht. Méglicherweise
merken wir es anfangs nicht oder
sind uns dessen nicht bewusst, aber
mit der Zeit verspliiren wir sein
Wirken in uns. Vielleicht dadurch,
dass wir geduldiger geworden sind
oder verstandnisvoller oder weil wir
intensiver arbeiten oder den Wert
einer Freundschaft mehr zu schatzen



wissen..., jedenfalls wachst unsere
Liebe zu Gott.

Deswegen hélt der Katechismus in
diesem Zusammenhang fest: ,Die
Verwandlung des betenden Herzens
ist die erste Antwort auf unser
Bitten.“[11] Langsam, nach und nach
vollzieht sich diese Verwandlung,
normalerweise unmerklich, aber
ganz sicher. Wir miussen lernen, sie
wahrzunehmen und dankbar dafir
zu sein. So dankte der heilige
Josefmaria am 7. August 1931:
,Heute feiert die Diozese das Fest der
Verklarung unseres Herrn Jesus
Christus. Als ich in der heiligen
Messe meine Anliegen empfahl,
wurde mir meine innere
Veranderung bewusst, die Gott in mir
in diesen Jahren, die ich im Exil
verbracht habe, bewirkt hat ... und
das, obwohl ich nicht mitgemacht
habe. Ich glaube, dass ich jetzt den
Vorsatz erneuert habe, mein ganzes
Leben auf die Erfullung von Gottes



Willen auszurichten“[12]. Diese
innere Wandlung, die im Gebet
wahrgenommen wird, ist eine
Sprechweise Gottes..., und was fur
eine! Dann versteht man, was die
Gerichtsdiener uber Jesus sagten:
,Noch nie hat ein Mensch so
gesprochen® (Joh 7, 46). Gott spricht,
wie es kein anderer vermag; denn er
verandert das Herz.

Das Wort Gottes ist wirksam
(vgl.Hebr 4, 12), Er verandert uns.
Sein Wirken in unserer Seele
ubersteigt uns. So sagt es Jahweh
selbst durch den Mund des Jesaja:
,Meine Gedanken sind nicht eure
Gedanken und eure Wege sind nicht
meine Wege. So hoch der Himmel
uber der Erde ist, so hoch erhaben
sind meine Wege tiber eure Wege
und meine Gedanken uber eure
Gedanken. Denn wie der Regen und
der Schnee vom Himmel fallt und
nicht dorthin zuruckkehrt, ohne die
Erde zu tranken und sie zum Keimen



und Sprossen zu bringen, dass sie
dem Sdmann Samen gibt und Brot
zum Essen, so ist es auch mit dem
Wort, das meinen Mund verlasst: Es
kehrt nicht leer zu mir zurtck, ohne
zu bewirken, was ich will, und das zu
erreichen, wozu ich es ausgesandt
habe“ (Jes 55, 9-11). Diese
geheimnisvolle Wirksamkeit 1ladt uns
auch zur Demut ein: ,,Um die Gabe
das Gebetes zu empfangen, miissen
wir demitig gesinnt sein“[13]. Das
hilft uns zu vertrauen und uns dem
Wirken Gottes zu 6ffnen.

Die unendliche Freiheit Gottes

Gott spricht, wann er will. Wir
konnen dem Heiligen Geist keine
Vorschriften machen und sein
Wirken in unserer Seele nicht
bestimmen. Bei einer Gelegenheit
sagte der heilige Josefmaria, dass
Jesus Christus, der im Tabernakel
gegenwartig ist ,,ein Herr ist, der
spricht, wann er will und konkrete



Dinge sagt, wenn man am wenigsten
darauf gefasst ist. Danach schweigt
er, weil er sich unsere Antwort aus
dem Glauben und unsere Treue
winscht“[14]. Ins Gebet tritt man
nicht auf dem Wege der Gefiihle ein -
im Sehen, Horen, Fiihlen — sondern
»durch die enge Pforte des
Glaubens“[15], der sich in der Miithe
und Ausdauer zeigt, die wir fiir unser
Gebet aufwenden. Auch wenn wir sie
nicht immer sofort sehen, bringt das
Gebet doch immer Frucht.

So erging es oft auch dem Griinder
des Opus Dei, zum Beispiel am 16.
Oktober 1931, wie er selbst berichtet:
,Ich hatte vor, nach der Messe mein
Gebet in der Stille der Kirche zu
halten, aber es gelang mir nicht. In
Atocha kaufte ich eine Zeitung (die
A.B.C.) und stieg in die Bahn. Bis
jetzt, da ich diese Zeilen
niederschreibe, habe ich kaum einen
Abschnitt darin gelesen; denn ich
spurte auf einmal in der Bahn und



auf dem Heimweg in meinem Herzen
das Gebet und die Liebe fliefsen,
reich und feurig zugleich“[16].
Scheinbar erfolglos hatte der heilige
Josefmaria versucht, sein Gebet an
einem ruhigen Ort zu halten. Aber
wenige Minuten spéater, mitten im
Trubel einer vollen Strafdenbahn, als
er sich uiber die Neuigkeiten des
Tages informieren will, wird er von
der Gnade Gottes tiiberwaltigt und
erlebt, nach seinen eigenen Worten
,das erhabenste Gebet“, das er
jemals hatte.

Viele andere Heilige sind Zeugen
dieser Freiheit Gottes, mit der er zur
Seele spricht, wann er will. Die
heilige Teresa von Avila erklarte es
mit dem Bild von Holz und Feuer. Oft
war es ihr so ergangen, dass trotz all
ihrer Bemithungen das Holz - das
Gebet — nicht Feuer fing. Sie schreibt:
,Ich musste iber mich lachen und
dachte belustigt an die
Erbarmlichkeit einer Seele, wenn



Gott nicht in ihr wirkt. (...) Obgleich
sie Holz herbeiholt, schafft sie es
nicht, es mit dem Feuer ihrer Liebe
zum Brennen zu bringen. (...) Und
auch wenn sie alles tut, um zu blasen
und die Flammen zu entfachen, so
scheint es, als bringe sie sie aus
eigener Kraft nur zum
Erloschen“[17]; denn Gott spricht,
wann er mochte.

Andererseits aber hat Gott schon
viele Male zu uns gesprochen —
besser gesagt: Es gibt keinen
Moment, in dem er nicht zu uns
spricht. Beten lernen besteht darin,
die Stimme Gottes in seinen Werken
zu erkennen, wie Jesus selbst es
Johannes dem Taufer hat sagen
lassen. Der Heilige Geist hort nicht
auf, in unserem Inneren zu wirken.
Daran erinnerte der heilige Paulus
die Korinther, als er schrieb: ,Keiner
kann sagen: Jesus ist der Herr, wenn
er nicht aus dem Heiligen Geist
redet“ (1 Kor 12, 3). Das erfillt uns



mit Frieden. Wer dies nicht im Blick
behalt, der kann leicht die Hoffnung
verlieren: ,Diejenigen, die im Gebet
nach Gott suchen, werden schnell
entmutigt, weil sie nicht wissen, dass
das Gebet auch vom Heiligen Geist
und nicht allein von ihnen
kommt“[18]. Um beim Beten niemals
mutlos zu werden, muss man
machtig auf den Heiligen Geist
vertrauen, auf sein geheimnisvolles
und vielfaltiges Wirken in unseren
Seelen: ,Mit dem Reich Gottes ist es
S0, wie wenn ein Mann Samen auf
seinen Acker sat; dann schlaft er und
steht wieder auf, es wird Nacht und
wird Tag, der Samen keimt und
wachst und der Mann weif$ nicht,
wie“ (Mk 4, 26).

José Brage




[1] Vgl. Flavius Josephus, Der Jiidische
Krieg, 18, 5, 2.

[2] HI. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 26.08.1998.

[3] Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2567.

[4] HI. Josefmaria, Notizen von einer
Betrachtung am 09.01.1959; in: Alser
unterwegs mit uns redete, S. 90.

[5] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2715.

[6] HI. Josefmaria, Predigt: ,,Auf dem
Weg zur Heiligkeit“, in: Freunde
Gottes, Nr. 307.

[7] Vgl. Hl. Augustinus, Predigt 56, 6,
9.

[8] HI. Teresa von Kalkutta, Die
grojste Liebe.

[9]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2727.



[10] ,,Das Gewissen ist der
verborgenste Kern und das
Heiligtum des Menschen, in dem er
allein ist mit Gott, dessen Stimme in
seinem Innersten widerhallt (GS 16)¢,
Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1776.

[11]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2739.

[12] HI. Josefmaria, Personliche
Aufzeichnungen, Nr. 217, in: Andreés
Vazquez de Prada, Der Griinder des
Opus Dei, Koln 2001, Bd.I, S. 398.

[13]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2559.

[14] HI. Josefmaria, Notizen eines
Familientreffens, 18.06. 1972.

[15]Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2656.

[16] HI. Josefmaria, Personliche
Aufzeichnungen, Nr. 334, in: Andrés



Vazquez de Prada, Der Griinder des
Opus Dei, Koln 2001, Bd. L., S.
368-369.

[17] HI. Teresa von Avila,
Autobiographie, Kap. 27.

[18] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2726.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-v-wie-gott-spricht/
(13.12.2025)


https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/
https://opusdei.org/de-de/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-v-wie-gott-spricht/

	Ihn erkennen und dich erkennen (V): Wie Gott zu uns spricht

