
opusdei.org

Homilie des
Gründers auf dem
Campus der
Universität von
Navarra (Pamplona,
Spanien, 8. Oktober
1967)

Diese Predigt ist ein
Schlüsseltext: Der hl.
Josefmaria stellt den Geist des
Opus Dei bündig vor.

28.11.2007



Homilie des Gründers auf dem
Campus der Universität von Navarra
(Pamplona, Spanien, 8. Oktober 1967)

Gerade habt ihr die feierliche Lesung
von zwei Stellen aus der Heiligen
Schrift vernommen, die zum
Meßformular des 21. Sonntags nach
Pfingsten gehören. Durch das Hören
des Wortes Gottes habt ihr euch
bereits in den Bereich hineinversetzt,
in dem sich meine Worte an euch
bewegen möchten. Es sind Worte
eines Priesters an eine große Familie
von Kindern Gottes in der heiligen
Kirche, Worte also, die übernatürlich
sein sollen, die von der Größe Gottes
und der Größe seines Erbarmens zu
den Menschen sprechen und euch
auf die eindrucksvolle
Eucharistiefeier vorbereiten sollen,
die wir heute auf dem Campus der
Universität begehen.

Betrachtet einen Augenblick diese
Tatsache, die ich gerade erwähnt



habe. Wir feiern jetzt die heilige
Eucharistie, das sakramentale Opfer
des Leibes und Blutes des Herrn,
jenes Geheimnis des Glaubens, das
alle Geheimnisse des Christentums in
sich vereint. Wir feiern die heiligste
und erhabenste Handlung, die wir
Menschen - dank der Gnade Gottes -
in diesem Leben zu vollziehen
vermögen. Denn wenn wir den Leib
und das Blut des Herrn empfangen,
dann entledigen wir uns dadurch in
gewisser Weise bereits der Fesseln
von Raum und Zeit und vereinigen
uns mit Gott im Himmel, wo Christus
selbst jede Träne unserer Augen
trocknen wird, wo der Tod nicht
mehr sein wird, noch Trauer, noch
Klagen, denn die alte Welt ist ja
vergangen (Offb. 21,4).

Diese tiefe und so tröstliche
Wahrheit, der eschatologische Sinn
der Eucharistie, wie die Theologen zu
sagen pflegen, kann jedoch auch
mißverstanden werden. Und in der



Tat geschieht das immer dann, wenn
man versucht, das christliche Leben
rein geistig oder, besser gesagt, rein
spiritualistisch aufzufassen; als ein
Leben, das nur für jene makellosen,
außergewöhnlichen Menschen
bestimmt ist, die sich nicht mit den
niedrigen Dingen dieser Welt
einlassen oder sie allenfalls dulden
als jenen Gegensatz zum Leben des
Geistes, der nun einmal
unvermeidlich ist, solange wir noch
auf Erden weilen.

Bei einer solchen Sicht der Dinge
wird das Gotteshaus zum einzig
wahren Standort des christlichen
Lebens. Christsein bedeutet dann,
zur Kirche zu gehen, an sakralen
Zeremonien teilzunehmen und sich
in einer kirchlich geprägten
Umgebung abzukapseln, in einer
isolierten Welt, die sich als Vorhalle
des Himmels darstellt, während die
gewöhnliche Welt draußen ihre
eigenen Wege geht. Die Lehre des



Christentums und das Leben der
Gnade würden so den mühsamen
Gang der menschlichen Geschichte
allenfalls streifen, ihm jedoch
niemals wirklich begegnen.

Während wir uns an diesem
Oktobermorgen darauf vorbereiten,
das Gedächtnis des Todes und der
Auferstehung des Herrn zu feiern,
wollen wir dieser verfälschten Form
des Christentums ein klares Nein
entgegensetzen. Achtet für einen
Augenblick auf den äußeren Rahmen
unserer Eucharistie, unserer
Danksagung: Wir befinden uns in
einem einzigartigen Gotteshaus: Das
Kirchenschiff ist der Campus der
Universität, das Altarbild die
Universitätsbibliothek, dort stehen
die Maschinen zur Errichtung neuer
Gebäude, und über uns wölbt sich
der Himmel von Navarra...

Bestätigt euch dieses Bild nicht in
klarer und unvergeßlicher Weise,



daß das alltägliche Leben der wahre
Ort eurer christlichen Existenz ist?
Dort, unter euren Mitmenschen, in
euren Mühen, eurer Arbeit und
eurer Liebe, dort ist der eigentliche
Ort eurer tagtäglichen Begegnung
mit Christus. Dort, inmitten der
durch und durch materiellen
irdischen Dinge müssen wir uns
bemühen, heilig zu werden, indem
wir Gott und allen Menschen dienen.

Ich werde nicht müde, diese Lehre
der Heiligen Schrift zu wiederholen:
Die Welt ist nicht schlecht, denn sie
ist aus den Händen Gottes
hervorgegangen. Sie ist Gottes Werk,
und Gott betrachtete sie und sah, daß
sie gut war (vgl. Gen 1,7ff. ). Wir
Menschen mit unseren Sünden und
Treulosigkeiten sind es, die sie
schlecht und häßlich machen.
Zweifelt nicht daran: Für euch,
Männer und Frauen der Welt, steht
jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltäglichen



Lebens im Gegensatz zum Willen
Gottes.

Macht euch in dieser Stunde mit
neuer Klarheit bewußt, daß Gott
euch aufruft, ihm gerade in den
materiellen, weltlichen Aufgaben des
menschlichen Lebens und aus ihnen
heraus zu dienen. Im Labor, im
Operationssaal eines Krankenhauses,
in der Kaserne, auf dem Lehrstuhl
einer Universität, in der Fabrik, in
der Werkstatt, auf dem Acker, im
Haushalt, in diesem ganzen,
unendlichen Feld der menschlichen
Arbeit wartet Gott Tag für Tag auf
uns. Seid davon überzeugt: Jede noch
so alltägliche Situation birgt etwas
Heiliges, etwas Göttliches in sich, und
euch ist aufgegeben, das zu
entdecken.

Den Studenten und Arbeitern, die ich
in den dreißiger Jahren um mich
sammelte, pflegte ich zu sagen, sie
müßten lernen, das geistliche Leben



zu materialisieren. Ich wollte sie
damit vor der damals wie heute so
häufigen Versuchung bewahren, eine
Art Doppelleben zu führen: auf der
einen Seite das Innenleben, der
Umgang mit Gott, und auf der
anderen Seite, säuberlich getrennt
davon, das familiäre, berufliche und
soziale Leben, ein Leben voll
irdischer Kleinigkeiten.

Nein! Es darf kein Doppelleben
geben. Wenn wir Christen sein
wollen, können wir diese Art von
Bewußtseinsspaltung nicht
mitmachen; denn es gibt nur ein
einziges Leben, welches aus Fleisch
und Geist besteht, und dieses einzige
Leben muß an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfüllt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.

Es gibt keinen anderen Weg.
Entweder lernen wir, den Herrn in



unserem alltäglichen Leben zu
entdecken, oder wir werden ihn
niemals finden. Es tut unserer Zeit
not, der Materie und den ganz
gewöhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
ursprünglichen Sinn zurückzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, daß sie
zum Mittel und zur Gelegenheit
unserer ständigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen.

Der echt christliche Geist, der ja die
Auferstehung des Fleisches bekennt,
hat sich zu allen Zeiten gegen eine 
falsche Spiritualisierung empört,
ohne Furcht, deshalb als
Materialismus verurteilt zu werden.
Ja, es ist durchaus berechtigt, von
einem christlichen Materialismus zu
sprechen, der sich mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt.



Was sind denn die Sakramente -
Spuren der Menschwerdung, wie die
Alten sagten - anders als eine klare
Offenbarung dieses Weges, den Gott
gewählt hat, um uns zu heiligen und
zum Himmel zu führen? Seht ihr
nicht, wie Gott sich in jedem
einzelnen Sakrament der Materie als
Werkzeug bedient, um uns seine
Liebe in ihrer ganzen schöpferischen
und erlösenden Kraft mitzuteilen?
Was ist denn die Eucharistie, die wir
in wenigen Augenblicken feiern
werden, anders als der
anbetungswürdige Leib und das Blut
unseres Erlösers, die uns durch die
unscheinbare Materie dieser Welt,
durch Wein und Brot, die vom
Menschen angebauten Früchte der
Natur (Gaudium et Spes, 38),
dargeboten werden, wie das letzte
Ökumenische Konzil sagt?

Wie gut begreiflich ist es, daß der
heilige Paulus schreibt: Alles gehört
euch, ihr aber gehört Christus und



Christus Gott (1 Kor 3,22-23). Er
meint jene aufsteigende Bewegung,
die der Heilige Geist, der in unseren
Herzen wohnt, in der Welt
hervorrufen will; eine Bewegung, die
von der Erde aufsteigt bis zur
Herrlichkeit Gottes. Und damit es
ganz klar bleibt, daß diese Bewegung
selbst die scheinbar prosaischsten
Wirklichkeiten umfaßt, schreibt der
heilige Paulus an anderer Stelle: 
Möget ihr also essen oder trinken
oder sonst etwas tun, tut alles zur
Ehre Gottes (Kor 10,31).

Diese Lehre der Heiligen Schrift, die,
wie ihr wißt, zum Kern der
Spiritualität des Opus Dei gehört,
muß euch dazu führen, eure Arbeit
so vollkommen wie möglich zu
verrichten, Gott und eure
Mitmenschen gerade dadurch zu
lieben, daß ihr in die Kleinigkeiten
des Alltags Liebe hineinlegt. So
werdet ihr die Spur des Göttlichen
entdecken, die in den kleinen Dingen



verborgen liegt. Wie treffend sind
jene Verse des Dichters: Despacito, y
buena letra: / el hacer las cosas bien /
importa más que el hacerlas
(Wohlgesetzt und ohne Hast; es geht
ums Tun, gut getan. A. Machado,
"Poesias completas" CL VI. -
Proverbios y cantares XXIV. Espasa-
Calpe, Madrid 1940).

Ich versichere euch, wenn ein Christ
die unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann
erfüllt sich diese Kleinigkeit mit der
Größe Gottes. Das ist der Grund,
warum ich immer und immer wieder
betone, daß die christliche Berufung
darin besteht, aus der Prosa des
Alltags epische Dichtung zu machen.
Himmel und Erde scheinen sich am
Horizont zu vereinigen; aber nein, in
euren Herzen ist es, wo sie eins
werden, wenn ihr heiligmäßig euren
Alltag lebt...



Heiligmäßig euren Alltag leben - mit
diesen Worten meine ich die ganze
Breite eures christlichen Schaffens.
Laßt falschen Idealismus, Träume
und Phantastereien beiseite, laßt
beiseite alles, was ich Blechmystik (S.
Anm.) zu nennen pflege: wenn ich
doch ledig geblieben wäre, wenn ich
doch einen anderen Beruf gewählt
hätte, wenn ich doch eine bessere
Gesundheit besäße, wenn ich noch
jung wäre, wenn ich doch schon alt
wäre...! Haltet euch vielmehr
nüchtern an die ganz materielle und
unmittelbare Wirklichkeit, denn dort
ist der Herr: Seht meine Hände und
meine Füße; ich bin es, sagt Jesus
nach seiner Auferstehung. Rührt
mich an und überzeugt euch: Ein Geist
hat ja nicht Fleisch und Bein, wie ihr
es an mir seht (Lk 24,39).

Wie viele Bereiche eures Lebens
werden durch diese Wahrheit
erhellt. Denkt zum Beispiel an euer
Verhalten als Staatsbürger im



öffentlichen Leben. Wer davon
überzeugt ist, daß die Welt - und
nicht nur das Gotteshaus - der Ort
seiner Begegnung mit Christus ist,
der liebt diese Welt wirklich; er
bemüht sich um eine gute
wissenschaftliche und berufliche
Ausbildung, bildet sich in voller
Freiheit seine eigene Meinung über
die Probleme, die ihm begegnen, und
trifft dementsprechend auch seine
persönlichen Entscheidungen. Als
Christ wird er seinen
Entscheidungen eine persönliche
Besinnung vorausgehen lassen, in
der er sich demütig darum bemüht,
den Willen Gottes in den kleinen und
großen Ereignissen seines Lebens zu
erkennen.

Einem Christen wird es jedoch
niemals einfallen zu glauben oder
gar zu sagen, daß er sich vom
Gotteshaus zur Welt herabläßt, um
dort die Kirche zu repräsentieren,
oder daß seine Ansichten die einzig 



katholischen Lösungen für die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein! Das wäre
Klerikalismus, offizieller
Katholizismus, oder wie ihr es sonst
nennen wollt. In jedem Fall würde so
der wahren Natur der Dinge Gewalt
angetan. Eure Aufgabe ist es, überall
eine echte Laienmentalität zu
verbreiten, aus der sich drei
Schlußfolgerungen ergeben:

* man muß anständig genug sein, um
die eigene Verantwortung auf sich zu
nehmen;

* man muß christlich genug sein, um
auch jene Brüder im Glauben zu
respektieren, die in Fragen, die der
freien Meinung überlassen sind,
andere Ansichten vertreten als man
selbst;

* und man muß katholisch genug
sein, um sich der Kirche nicht für
eigene Zwecke zu bedienen und sie



nicht in rein menschliche
Gruppeninteressen hineinzuziehen.

Es versteht sich von selbst, daß sich
diese Vorstellungen von einem
heiligmäßig gelebten Alltag kaum
verwirklichen lassen, wenn man
nicht im Besitz jener vollen Freiheit
ist, die dem Menschen - auch nach
der Lehre der Kirche - aufgrund
seiner Würde als Ebenbild Gottes
zusteht. Die persönliche Freiheit -
wenn ich von Freiheit spreche,
meine ich natürlich immer eine
verantwortungsbewußte Freiheit -
besitzt eine wesenhafte Bedeutung
für das christliche Leben.

Versteht also meine Worte als das,
was sie sind: als Aufforderung,
tagtäglich und nicht nur in
besonderen Notsituationen eure
Rechte auszuüben, ehrlich eure
staatsbürgerlichen Pflichten in
Politik, Wirtschaft, Universität und
Beruf zu erfüllen und mutig die



Folgen eurer persönlichen
Entscheidungen sowie die Bürde der
euch zustehenden Autonomie auf
euch zu nehmen. Diese christliche 
Laienmentalität wird euch dazu
befähigen, jede Form von Intoleranz
und Fanatismus zu meiden; oder
positiv ausgedrückt: sie wird euch
helfen, in Frieden mit all euren
Mitbürgern zusammenzuleben und
das friedliche Zusammenleben in
den verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft zu fördern.

Ich weiß, daß es eigentlich
überflüssig ist, an all diese Dinge zu
erinnern, die ich seit so vielen Jahren
immer von neuem wiederhole; die
Hochschätzung der persönlichen
Freiheit, des friedlichen
Zusammenlebens und gegenseitigen
Verständnisses ist ja ein wesentlicher
Bestandteil der Botschaft, die das
Opus Dei verbreitet. So brauche ich
wohl auch nicht ein weiteres Mal
darauf hinzuweisen, daß die Männer



und Frauen, die sich entschlossen
haben, Christus im Opus Dei zu
dienen, ganz normale Staatsbürger
sind, die sich bemühen, ihre
christliche Berufung in ernster
Verantwortung und mit all ihren
Konsequenzen zu leben.

Nichts unterscheidet die Mitglieder
des Opus Dei von ihren Mitbürgern;
andererseits aber haben sie -
abgesehen vom Glauben - nichts mit
den Ordensleuten gemein. Ich liebe
die Ordensleute, ich schätze und
bewundere ihr klösterliches Leben,
ihr Apostolat und ihre Lostrennung
von der Welt, den contemptus mundi.
Sie sind andere Zeichen der
Heiligkeit in der Kirche. Aber mir hat
der Herr nicht die Berufung eines
Ordensmannes gegeben, und sie für
mich zu wollen wäre verkehrt.
Genauso wie keine Autorität auf
Erden mich zwingen kann zu
heiraten, so kann auch niemand
mich verpflichten, Ordensmann zu



werden. Ich bin Weltpriester, ein
Priester Jesu Christi, der die Welt
leidenschaftlich liebt.

Zusammen mit mir, einem sündigen
Menschen, sind viele andere Christus
nachgefolgt: Ein geringer Prozentsatz
von Priestern, die früher als Laien im
Berufsleben gestanden haben; dann
eine große Zahl von Weltpriestern
aus vielen Diözesen der ganzen Welt,
die auf diese Weise ihren Gehorsam
gegenüber dem zuständigen Bischof,
ihre Liebe und die Wirksamkeit ihrer
diözesanen Arbeit festigen und
bekräftigen; sie halten die Arme weit
geöffnet wie die Arme des
Gekreuzigten, damit alle Menschen
in ihrem Herzen Platz finden. Wie
ich leben sie mitten in der Welt und
mitten unter den Menschen, die sie
lieben. Und schließlich jene große
Schar von Männern und Frauen der
verschiedenen Nationalitäten,
Sprachen und Rassen, die - in der
Mehrzahl verheiratet, viele andere



unverheiratet - von ihrer beruflichen
Arbeit leben und aktiv an der
wichtigen Aufgabe mitarbeiten, die
Gesellschaft menschlicher und
gerechter zu machen. Seite an Seite
mit ihren Mitmenschen gehen sie in
persönlicher Verantwortung - ich
betone es - ihrer täglichen Arbeit
nach, haben Erfolge und Mißerfolge,
bemühen sich, ihre Rechte und
Pflichten in der Gesellschaft ernst zu
nehmen. Sie betrachten sich nicht als
etwas Besonderes, sondern verhalten
sich, mit Natürlichkeit, wie jeder
andere verantwortungsbewußte
Christ, wie einer unter ihren
Berufskollegen. Aber sie bemühen
sich, jenes göttliche Leuchten zu
entdecken, das selbst aus den ganz
alltäglichen Wirklichkeiten
hervorbricht.

Auch die Einrichtungen, die das Opus
Die als Vereinigung unterhält,
besitzen diese durch und durch
säkularen, welthaften Merkmale. Es



handelt sich nicht um kirchliche
Unternehmungen, die im Namen und
Auftrag der kirchlichen Hierarchie
verwirklicht werden, sondern
einfach um Stätten menschlicher,
kultureller und sozialer Bildung, die
von Laien ins Leben gerufen und
geleitet werden, von Laien, die sich
allerdings darum bemühen, in diesen
Einrichtungen das Licht des
Evangeliums und die Wärme der
Liebe Christi zu verbreiten. So ist es
zum Beispiel nicht Aufgabe des Opus
Dei, noch wird es dies jemals sein,
Priesterseminare zu leiten, in denen
die Bischöfe, vom Heiligen Geist
eingesetzt (Apg 20,28), ihre
zukünftigen Priester ausbilden.
Hingegen fördert das Opus Dei in der
ganzen Welt Bildungszentren für
Industrie und Landarbeiter,
Grundschulen, Mittelschulen und
Hochschulen, sowie vielfältige
andere Einrichtungen, denn sein
apostolisches Arbeitsfeld - so schrieb



ich vor vielen Jahren - ist wie ein
Meer ohne Ufer.

Aber warum soll ich mich länger
dabei aufhalten, da doch eure
Gegenwart beredter ist als viele
Worte. Ihr Freunde der Universität
von Navarra seid Menschen, die
wissen, daß der Fortschritt der
Gesellschaft wesentlich von ihnen
selbst abhängt. Eure herzliche
Teilnahme, euer Gebet und eure
opferbereite Hilfe haben nichts mit
katholischem Konfessionalismus zu
tun. Vielmehr ist eure Mitarbeit ein
klares Zeugnis staatsbürgerlicher
Gesinnung, die sich um das zeitliche
Gemeinwohl kümmert; sie ist der
Beweis dafür, daß eine Universität
aus der freien Initiative des Volkes
gegründet und unterhalten werden
kann.

Und so möchte ich von neuem allen
für die Mitarbeit an unserer
Universität danken, der Stadt



Pamplona, der Provinz von Navarra
sowie den Freunden der Universität,
die aus allen Gegenden Spaniens
stammen und unter denen sich zu
meiner großen Freude auch
Nichtspanier sowie Nichtkatholiken
und Nichtchristen finden, die mit
Taten beweisen, daß sie Ziel und
Geist des Unternehmens verstanden
haben.

Sie alle haben Anteil daran, daß die
Universität ein immer lebendigerer
Brennpunkt staatsbürgerlicher
Freiheit, wissenschaftlicher
Ausbildung und beruflichen Eifers
wird und der Hochschulbildung neue
Anregungen vermittelt. Eure
großzügige Hilfe ist die Grundlage
für die Verwirklichung einer
umfassenden Aufgabe, die zur
Entfaltung der menschlichen
Wissenschaft, zum sozialen
Fortschritt und zur Bildung im
Glauben beiträgt.



Die Leute von Navarra haben diese
Tatsache klar erkannt und sie sehen
in ihrer Universität nicht zuletzt
einen Faktor für den wirtschaftlichen
und besonders für den sozialen
Fortschritt der Region; denn die
Universität hat vielen ihrer Kinder
einen Zugang zu akademischen
Berufen eröffnet, der sonst
zumindest schwieriger und in
gewissen Fällen unmöglich gewesen
wäre. Die klare Erkenntnis, welche
Bedeutung die Universität für die
Region erlangen würde, war ohne
Zweifel der Grund für die
Unterstützung, die Navarra der
Universität von Anfang an gewährt
hat, eine Unterstützung, die sicher
von Tag zu Tag immer
weitgreifender und großzügiger wird
sein müssen.

Ich hoffe noch immer - denn es wäre
nur gerecht und ist auch in vielen
Ländern üblich -, daß eines Tages
auch der spanische Staat bereit sein



wird, die Last eines Unternehmens
zu erleichtern, das keinen privaten
Nutzen sucht, sondern sich vielmehr
ausschließlich dem Dienst an der
Gesellschaft widmet und sich
bemüht, wirksam am gegenwärtigen
und zukünftigen Wohl des ganzen
Landes mitzuarbeiten.

Und jetzt erlaubt mir, daß ich mich
einen Augenblick bei einem anderen
Aspekt des alltäglichen Lebens
aufhalte, der mir ganz besonders am
Herzen liegt. Ich meine die
menschliche Liebe, die lautere Liebe
zwischen Mann und Frau in
Brautstand und Ehe. Seit über vierzig
Jahren werde ich nicht müde, in
Wort und Schrift zu wiederholen,
daß diese heilige menschliche Liebe
keineswegs etwas nur Erlaubtes oder
Geduldetes am Rande der wahren
Werte des Geistes ist, wie der falsche
Spiritualismus meinen könnte, den
ich vorhin erwähnte. Heute
beginnen das endlich auch



diejenigen zu begreifen, die bisher
kein Verständnis dafür aufbrachten.

Die Liebe, die zu Ehe und Familie
führt, kann zugleich ein Weg Gottes,
ein herrlicher Weg der Berufung und
der rückhaltlosen Hingabe an den
Herrn sein. Versucht, eure Arbeit so
vollkommen wie möglich zu tun,
sagte ich vorhin; erfüllt mit Liebe die
kleinen Dinge des Alltags, entdeckt -
ich wiederhole es - jenes göttliche
Etwas, das im Kleinen verborgen
liegt. Hier, in diesem so lebendigen
Bereich der menschlichen Liebe,
gewinnt diese Lehre eine ganz
besondere Bedeutung.

Professoren, Studenten und die ihr
sonst eure Arbeit der Universität von
Navarra widmet: Ihr wißt, daß ich
Maria, der "Mutter der schönen
Liebe", eure Liebe anempfohlen
habe. Dort steht jene kleine Kapelle,
die wir zu ihrer Ehre auf dem
Universitätsgelände errichtet haben,



damit sie euer Gebet und die
Darbringung eurer lauteren Liebe
annehme und segne.

Wißt ihr nicht, daß euer Leib ein
Tempel des Heiligen Geistes ist, der in
euch wohnt, den ihr von Gott
empfangen habt, und daß ihr nicht
mehr euch selbst angehört? (1 Kor
6,19) Wie oft werdet ihr vor dieser
Statue Mariens, der Mutter der
schönen Liebe, mit einem freudigen
Ja auf die Frage des Apostels
antworten: Ja, wir wissen es, und mit
deiner mächtigen Hilfe, Jungfrau und
Mutter Gottes, wollen wir es so
leben!

Und ihr werdet den Wunsch
verspüren zu beten, jedesmal wenn
ihr diese eindrucksvolle Wirklichkeit
bedenkt: Etwas so Materielles wie
meinen Leib hat sich der Heilige
Geist erwählt, um darin Wohnung zu
nehmen... ich gehöre nicht mehr mir
selbst... mein Leib und meine Seele -



mein ganzes Sein - ist Eigentum
Gottes... Und dieses Gebet wird reich
an praktischen Folgen sein, die sich
alle aus dem ergeben, was Paulus
sagt: Verherrlicht also Gott in eurem
Leibe (1 Kor 6,20).

Außerdem müßt ihr euch dessen
bewußt sein, daß nur unter denen,
die die menschliche Liebe in dieser
ihrer ganzen Tiefe begreifen und
schätzen, auch ein Verständnis für
jenes andere erhabene Gut
aufkommen kann, von dem Jesus
spricht (vgl. Mt19,11); für jenes reine
Gnadengeschenk Gottes, das dazu
drängt, Leib und Seele dem Herrn
hinzugeben und ihm ohne die
Mittlerschaft irdischer Liebe ein
ungeteiltes Herz darzubringen.

Ich komme zum Schluß. Zu Beginn
sagte ich, daß ich von der Größe und
vom Erbarmen Gottes zu euch
sprechen wollte; und mir scheint,
daß ich das getan habe, indem ich



von einem heiligmäßig gelebten
Alltag sprach. Ein heiligmäßiges
Leben mitten in den irdischen
Wirklichkeiten, ohne Lärm, in
Einfachheit und Wahrhaftigkeit ist
das heute nicht der ergreifendste
Ausdruck der magnalia Dei (Sir 18,5),
des machtvollen Erbarmens, das Gott
zu allen Zeiten bewiesen hat und
stets weiter beweist, um die Welt zu
retten?

Und jetzt möchte ich euch mit den
Worten des Psalms bitten, euch mit
mir in Gebet und Lobpreis zu
vereinen: Magnificate Dominum
mecum et extollamus nomen eius
simul (Ps 33,4): Verherrlicht den
Herrn mit mir! Laßt uns gemeinsam
seinen Namen preisen! Mit anderen
Worten: Laßt uns aus dem Glauben
leben.

Laßt uns den Schild des Glaubens
nehmen, den Helm des Heiles und
das Schwert des Geistes, das Wort



Gottes (Eph 6,11ff. ), schreibt Paulus
an jener Stelle des Briefes an die
Epheser, die wir vorhin in der
Liturgie des Wortes gehört haben.

Glauben: Wie nötig haben wir
Christen diese Tugend, ganz
besonders in diesem Jahr des
Glaubens, das unser Heiliger Vater
Paul VI. ausgerufen hat. Ohne den
Glauben fehlt das eigentliche
Fundament für die Heiligung des
alltäglichen Lebens.

Ein lebendiger Glaube tut uns not,
besonders jetzt, da wir uns dem 
mysterium fidei (1 Tim 3,9), der
heiligen Eucharistie, nahen und an
dem Ostergeheimnis des Herrn
teilnehmen, an dem Geheimnis, das
das ganze Erbarmen Gottes zu den
Menschen einschließt und
verwirklicht.

Glauben brauchen wir, um zu
bekennen, daß sich in wenigen
Augenblicken hier auf diesem Altar 



das Werk unserer Erlösung erneuert
(Oratio super oblata des 9. Sonntags
nach Pfingsten). Glauben, um das
Credo aus ganzem Herzen zu beten
und hier in dieser Gemeinde, um den
Altar versammelt, die Gegenwart
Christi zu erfahren, der uns cor
unum et anima una (Apg 4,32), zu
einem Herz und einer Seele werden
läßt und uns in eine Familie, in
Kirche verwandelt: in die eine,
heilige, katholische, apostolische und
römische, das heißt weltweite
Kirche.

Und Glauben brauchen wir
schließlich, geliebte Söhne und
Töchter, um der Welt zu zeigen, daß
dies alles nicht bloße Zeremonien
und schöne Worte sind, sondern eine
göttliche Wirklichkeit, die wir den
Menschen durch das Zeugnis eines
alltäglichen Lebens darbieten - eines
gewöhnlichen Lebens, das mit der
Hilfe der Gottesmutter geheiligt wird



im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/homilie-des-grunders-auf-

dem-campus-der-universitat-von-
navarra-pamplona-spanien-8-

oktober-1967/ (14.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/

	Homilie des Gründers auf dem Campus der Universität von Navarra (Pamplona, Spanien, 8. Oktober 1967)

