opusdei.org

Homilie des
Griinders auf dem
Campus der
Universitat von
Navarra (Pamplona,
Spanien, 8. Oktober
1967)

Diese Predigt ist ein
Schlusseltext: Der hl.
Josefmaria stellt den Geist des
Opus Dei biindig vor.

28.11.2007



Homilie des Griinders auf dem
Campus der Universitdt von Navarra
(Pamplona, Spanien, 8. Oktober 1967)

Gerade habt ihr die feierliche Lesung
von zwei Stellen aus der Heiligen
Schrift vernommen, die zum
Mefsformular des 21. Sonntags nach
Pfingsten gehoren. Durch das Horen
des Wortes Gottes habt ihr euch
bereits in den Bereich hineinversetzt,
in dem sich meine Worte an euch
bewegen mochten. Es sind Worte
eines Priesters an eine grofse Familie
von Kindern Gottes in der heiligen
Kirche, Worte also, die iibernatiirlich
sein sollen, die von der Grofde Gottes
und der Grofie seines Erbarmens zu
den Menschen sprechen und euch
auf die eindrucksvolle
Eucharistiefeier vorbereiten sollen,
die wir heute auf dem Campus der
Universitat begehen.

Betrachtet einen Augenblick diese
Tatsache, die ich gerade erwahnt



habe. Wir feiern jetzt die heilige
Eucharistie, das sakramentale Opfer
des Leibes und Blutes des Herrn,
jenes Geheimnis des Glaubens, das
alle Geheimnisse des Christentums in
sich vereint. Wir feiern die heiligste
und erhabenste Handlung, die wir
Menschen - dank der Gnade Gottes -
in diesem Leben zu vollziehen
vermogen. Denn wenn wir den Leib
und das Blut des Herrn empfangen,
dann entledigen wir uns dadurch in
gewisser Weise bereits der Fesseln
von Raum und Zeit und vereinigen
uns mit Gott im Himmel, wo Christus
selbst jede Trane unserer Augen
trocknen wird, wo der Tod nicht
mehr sein wird, noch Trauer, noch
Klagen, denn die alte Welt ist ja
vergangen (Offb. 21,4).

Diese tiefe und so trostliche
Wabhrheit, der eschatologische Sinn
der Eucharistie, wie die Theologen zu
sagen pflegen, kann jedoch auch
mifdverstanden werden. Und in der



Tat geschieht das immer dann, wenn
man versucht, das christliche Leben
rein geistig oder, besser gesagt, rein
spiritualistisch aufzufassen; als ein
Leben, das nur fur jene makellosen,
aufergewohnlichen Menschen
bestimmt ist, die sich nicht mit den
niedrigen Dingen dieser Welt
einlassen oder sie allenfalls dulden
als jenen Gegensatz zum Leben des
Geistes, der nun einmal
unvermeidlich ist, solange wir noch
auf Erden weilen.

Bei einer solchen Sicht der Dinge
wird das Gotteshaus zum einzig
wahren Standort des christlichen
Lebens. Christsein bedeutet dann,
zur Kirche zu gehen, an sakralen
Zeremonien teilzunehmen und sich
in einer kirchlich gepragten
Umgebung abzukapseln, in einer
isolierten Welt, die sich als Vorhalle
des Himmels darstellt, wahrend die
gewoOhnliche Welt draufden ihre
eigenen Wege geht. Die Lehre des



Christentums und das Leben der
Gnade wiirden so den muihsamen
Gang der menschlichen Geschichte
allenfalls streifen, ihm jedoch
niemals wirklich begegnen.

Wahrend wir uns an diesem
Oktobermorgen darauf vorbereiten,
das Gedachtnis des Todes und der
Auferstehung des Herrn zu feiern,
wollen wir dieser verfalschten Form
des Christentums ein klares Nein
entgegensetzen. Achtet flr einen
Augenblick auf den dufieren Rahmen
unserer Eucharistie, unserer
Danksagung: Wir befinden uns in
einem einzigartigen Gotteshaus: Das
Kirchenschiff ist der Campus der
Universitat, das Altarbild die
Universitatsbibliothek, dort stehen
die Maschinen zur Errichtung neuer
Gebaude, und uber uns wolbt sich
der Himmel von Navarra...

Bestatigt euch dieses Bild nicht in
klarer und unvergefilicher Weise,



dafd das alltagliche Leben der wahre
Ort eurer christlichen Existenz ist?
Dort, unter euren Mitmenschen, in
euren Muhen, eurer Arbeit und
eurer Liebe, dort ist der eigentliche
Ort eurer tagtaglichen Begegnung
mit Christus. Dort, inmitten der
durch und durch materiellen
irdischen Dinge miissen wir uns
bemiuhen, heilig zu werden, indem
wir Gott und allen Menschen dienen.

Ich werde nicht mude, diese Lehre
der Heiligen Schrift zu wiederholen:
Die Welt ist nicht schlecht, denn sie
ist aus den Handen Gottes
hervorgegangen. Sie ist Gottes Werk,
und Gott betrachtete sie und sah, daifs
sie gut war (vgl. Gen 1,7ff. ). Wir
Menschen mit unseren Stiinden und
Treulosigkeiten sind es, die sie
schlecht und hafdlich machen.
Zweifelt nicht daran: Fur euch,
Manner und Frauen der Welt, steht
jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltaglichen



Lebens im Gegensatz zum Willen
Gottes.

Macht euch in dieser Stunde mit
neuer Klarheit bewufst, dafs Gott
euch aufruft, ihm gerade in den
materiellen, weltlichen Aufgaben des
menschlichen Lebens und aus ihnen
heraus zu dienen. Im Labor, im
Operationssaal eines Krankenhauses,
in der Kaserne, auf dem Lehrstuhl
einer Universitat, in der Fabrik, in
der Werkstatt, auf dem Acker, im
Haushalt, in diesem ganzen,
unendlichen Feld der menschlichen
Arbeit wartet Gott Tag fir Tag auf
uns. Seid davon Uiberzeugt: Jede noch
so alltagliche Situation birgt etwas
Heiliges, etwas Gottliches in sich, und
euch ist aufgegeben, das zu
entdecken.

Den Studenten und Arbeitern, die ich
in den dreifliger Jahren um mich
sammelte, pflegte ich zu sagen, sie
miufiten lernen, das geistliche Leben



zu materialisieren. Ich wollte sie
damit vor der damals wie heute so
hdufigen Versuchung bewahren, eine
Art Doppelleben zu fiihren: auf der
einen Seite das Innenleben, der
Umgang mit Gott, und auf der
anderen Seite, sduberlich getrennt
davon, das familidre, berufliche und
soziale Leben, ein Leben voll
irdischer Kleinigkeiten.

Nein! Es darf kein Doppelleben
geben. Wenn wir Christen sein
wollen, konnen wir diese Art von
BewufStseinsspaltung nicht
mitmachen; denn es gibt nur ein
einziges Leben, welches aus Fleisch
und Geist besteht, und dieses einzige
Leben muf$ an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfullt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.

Es gibt keinen anderen Weg.
Entweder lernen wir, den Herrn in



unserem alltaglichen Leben zu
entdecken, oder wir werden ihn
niemals finden. Es tut unserer Zeit
not, der Materie und den ganz
gewoOhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
urspringlichen Sinn zuriickzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, dafs sie
zum Mittel und zur Gelegenheit
unserer stdndigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen.

Der echt christliche Geist, der ja die
Auferstehung des Fleisches bekennt,
hat sich zu allen Zeiten gegen eine
falsche Spiritualisierung emport,
ohne Furcht, deshalb als
Materialismus verurteilt zu werden.
Ja, es ist durchaus berechtigt, von
einem christlichen Materialismus zu
sprechen, der sich mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt.



Was sind denn die Sakramente -
Spuren der Menschwerdung, wie die
Alten sagten - anders als eine klare
Offenbarung dieses Weges, den Gott
gewahlt hat, um uns zu heiligen und
zum Himmel zu fithren? Seht ihr
nicht, wie Gott sich in jedem
einzelnen Sakrament der Materie als
Werkzeug bedient, um uns seine
Liebe in ihrer ganzen schopferischen
und erloésenden Kraft mitzuteilen?
Was ist denn die Eucharistie, die wir
in wenigen Augenblicken feiern
werden, anders als der
anbetungswiirdige Leib und das Blut
unseres Erlosers, die uns durch die
unscheinbare Materie dieser Welt,
durch Wein und Brot, die vom
Menschen angebauten Friichte der
Natur (Gaudium et Spes, 38),
dargeboten werden, wie das letzte
Okumenische Konzil sagt?

Wie gut begreiflich ist es, dafd der
heilige Paulus schreibt: Alles gehort
euch, ihr aber gehort Christus und



Christus Gott (1 Kor 3,22-23). Er
meint jene aufsteigende Bewegung,
die der Heilige Geist, der in unseren
Herzen wohnt, in der Welt
hervorrufen will; eine Bewegung, die
von der Erde aufsteigt bis zur
Herrlichkeit Gottes. Und damit es
ganz klar bleibt, dafd diese Bewegung
selbst die scheinbar prosaischsten
Wirklichkeiten umfaist, schreibt der
heilige Paulus an anderer Stelle:
Moget ihr also essen oder trinken
oder sonst etwas tun, tut alles zur
Ehre Gottes (Kor 10,31).

Diese Lehre der Heiligen Schrift, die,
wie ihr wif$t, zum Kern der
Spiritualitat des Opus Dei gehort,
muis euch dazu fihren, eure Arbeit
so vollkommen wie moglich zu
verrichten, Gott und eure
Mitmenschen gerade dadurch zu
lieben, daf$ ihr in die Kleinigkeiten
des Alltags Liebe hineinlegt. So
werdet ihr die Spur des Gottlichen
entdecken, die in den kleinen Dingen



verborgen liegt. Wie treffend sind
jene Verse des Dichters: Despacito, y
buena letra: / el hacer las cosas bien /
importa mas que el hacerlas
(Wohlgesetzt und ohne Hast; es geht
ums Tun, gut getan. A. Machado,
"Poesias completas" CL VI. -
Proverbios y cantares XXIV. Espasa-
Calpe, Madrid 1940).

Ich versichere euch, wenn ein Christ
die unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann
erfullt sich diese Kleinigkeit mit der
Grofde Gottes. Das ist der Grund,
warum ich immer und immer wieder
betone, daf$ die christliche Berufung
darin besteht, aus der Prosa des
Alltags epische Dichtung zu machen.
Himmel und Erde scheinen sich am
Horizont zu vereinigen; aber nein, in
euren Herzen ist es, wo sie eins
werden, wenn ihr heiligmafiig euren
Alltag lebt...



Heiligméf3ig euren Alltag leben - mit
diesen Worten meine ich die ganze
Breite eures christlichen Schaffens.
Lafdt falschen Idealismus, Traume
und Phantastereien beiseite, lafdt
beiseite alles, was ich Blechmystik (S.
Anm.) zu nennen pflege: wenn ich
doch ledig geblieben ware, wenn ich
doch einen anderen Beruf gewdahlt
hatte, wenn ich doch eine bessere
Gesundheit besafde, wenn ich noch
jung wéare, wenn ich doch schon alt
wadre...! Haltet euch vielmehr
nuchtern an die ganz materielle und
unmittelbare Wirklichkeit, denn dort
ist der Herr: Seht meine Hdnde und
meine Flifse; ich bin es, sagt Jesus
nach seiner Auferstehung. Riihrt
mich an und tiberzeugt euch: Ein Geist
hat ja nicht Fleisch und Bein, wie ithr
es an mir seht (Lk 24,39).

Wie viele Bereiche eures Lebens
werden durch diese Wahrheit
erhellt. Denkt zum Beispiel an euer
Verhalten als Staatsburger im



offentlichen Leben. Wer davon
uberzeugt ist, daf$ die Welt - und
nicht nur das Gotteshaus - der Ort
seiner Begegnung mit Christus ist,
der liebt diese Welt wirklich; er
bemiht sich um eine gute
wissenschaftliche und berufliche
Ausbildung, bildet sich in voller
Freiheit seine eigene Meinung uiber
die Probleme, die ihm begegnen, und
trifft dementsprechend auch seine
personlichen Entscheidungen. Als
Christ wird er seinen
Entscheidungen eine personliche
Besinnung vorausgehen lassen, in
der er sich demitig darum bemiht,
den Willen Gottes in den kleinen und
grofSen Ereignissen seines Lebens zu
erkennen.

Einem Christen wird es jedoch
niemals einfallen zu glauben oder
gar zu sagen, dafs er sich vom
Gotteshaus zur Welt herablafst, um
dort die Kirche zu reprasentieren,
oder dafl seine Ansichten die einzig



katholischen Losungen fur die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein! Das ware
Klerikalismus, offizieller
Katholizismus, oder wie ihr es sonst
nennen wollt. In jedem Fall wiirde so
der wahren Natur der Dinge Gewalt
angetan. Eure Aufgabe ist es, iberall
eine echte Laienmentalitdt zu
verbreiten, aus der sich drei
Schluf$folgerungen ergeben:

* man muf$ anstandig genug sein, um
die eigene Verantwortung auf sich zu
nehmen;

* man muf$ christlich genug sein, um
auch jene Brider im Glauben zu
respektieren, die in Fragen, die der
freien Meinung uiberlassen sind,
andere Ansichten vertreten als man
selbst;

*und man muf$ katholisch genug
sein, um sich der Kirche nicht fir
eigene Zwecke zu bedienen und sie



nicht in rein menschliche
Gruppeninteressen hineinzuziehen.

Es versteht sich von selbst, dafd sich
diese Vorstellungen von einem
heiligmaflig gelebten Alltag kaum
verwirklichen lassen, wenn man
nicht im Besitz jener vollen Freiheit
ist, die dem Menschen - auch nach
der Lehre der Kirche - aufgrund
seiner Wirde als Ebenbild Gottes
zusteht. Die personliche Freiheit -
wenn ich von Freiheit spreche,
meine ich naturlich immer eine
verantwortungsbewufSte Freiheit -
besitzt eine wesenhafte Bedeutung
fur das christliche Leben.

Versteht also meine Worte als das,
was sie sind: als Aufforderung,
tagtaglich und nicht nur in
besonderen Notsituationen eure
Rechte auszutiben, ehrlich eure
staatsburgerlichen Pflichten in
Politik, Wirtschaft, Universitat und
Beruf zu erfillen und mutig die



Folgen eurer personlichen
Entscheidungen sowie die Birde der
euch zustehenden Autonomie auf
euch zu nehmen. Diese christliche
Laienmentalitdit wird euch dazu
befahigen, jede Form von Intoleranz
und Fanatismus zu meiden; oder
positiv ausgedruckt: sie wird euch
helfen, in Frieden mit all euren
Mitbiurgern zusammenzuleben und
das friedliche Zusammenleben in
den verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft zu fordern.

Ich weif3, dafs es eigentlich
uberflissig ist, an all diese Dinge zu
erinnern, die ich seit so vielen Jahren
immer von neuem wiederhole; die
Hochschéitzung der personlichen
Freiheit, des friedlichen
Zusammenlebens und gegenseitigen
Verstandnisses ist ja ein wesentlicher
Bestandteil der Botschaft, die das
Opus Dei verbreitet. So brauche ich
wohl auch nicht ein weiteres Mal
darauf hinzuweisen, daf$ die Manner



und Frauen, die sich entschlossen
haben, Christus im Opus Dei zu
dienen, ganz normale Staatsbiirger
sind, die sich bemiuhen, ihre
christliche Berufung in ernster
Verantwortung und mit all ihren
Konsequenzen zu leben.

Nichts unterscheidet die Mitglieder
des Opus Dei von ihren Mitblrgern;
andererseits aber haben sie -
abgesehen vom Glauben - nichts mit
den Ordensleuten gemein. Ich liebe
die Ordensleute, ich schatze und
bewundere ihr klosterliches Leben,
ihr Apostolat und ihre Lostrennung
von der Welt, den contemptus mundi.
Sie sind andere Zeichen der
Heiligkeit in der Kirche. Aber mir hat
der Herr nicht die Berufung eines
Ordensmannes gegeben, und sie fur
mich zu wollen wére verkehrt.
Genauso wie keine Autoritat auf
Erden mich zwingen kann zu
heiraten, so kann auch niemand
mich verpflichten, Ordensmann zu



werden. Ich bin Weltpriester, ein
Priester Jesu Christi, der die Welt
leidenschaftlich liebt.

Zusammen mit mir, einem sundigen
Menschen, sind viele andere Christus
nachgefolgt: Ein geringer Prozentsatz
von Priestern, die friher als Laien im
Berufsleben gestanden haben; dann
eine grofse Zahl von Weltpriestern
aus vielen Diozesen der ganzen Welt,
die auf diese Weise ihren Gehorsam
gegenuber dem zustandigen Bischof,
ihre Liebe und die Wirksamkeit ihrer
diozesanen Arbeit festigen und
bekraftigen; sie halten die Arme weit
geOffnet wie die Arme des
Gekreuzigten, damit alle Menschen
in ihrem Herzen Platz finden. Wie
ich leben sie mitten in der Welt und
mitten unter den Menschen, die sie
lieben. Und schliefdlich jene grofse
Schar von Mannern und Frauen der
verschiedenen Nationalititen,
Sprachen und Rassen, die - in der
Mehrzahl verheiratet, viele andere



unverheiratet - von ihrer beruflichen
Arbeit leben und aktiv an der
wichtigen Aufgabe mitarbeiten, die
Gesellschaft menschlicher und
gerechter zu machen. Seite an Seite
mit ihren Mitmenschen gehen sie in
personlicher Verantwortung - ich
betone es - ihrer taglichen Arbeit
nach, haben Erfolge und MifSerfolge,
bemiuhen sich, ihre Rechte und
Pflichten in der Gesellschaft ernst zu
nehmen. Sie betrachten sich nicht als
etwas Besonderes, sondern verhalten
sich, mit Naturlichkeit, wie jeder
andere verantwortungsbewufste
Christ, wie einer unter ihren
Berufskollegen. Aber sie bemiihen
sich, jenes gottliche Leuchten zu
entdecken, das selbst aus den ganz
alltaglichen Wirklichkeiten
hervorbricht.

Auch die Einrichtungen, die das Opus
Die als Vereinigung unterhalt,
besitzen diese durch und durch
sakularen, welthaften Merkmale. Es



handelt sich nicht um kirchliche
Unternehmungen, die im Namen und
Auftrag der kirchlichen Hierarchie
verwirklicht werden, sondern
einfach um Statten menschlicher,
kultureller und sozialer Bildung, die
von Laien ins Leben gerufen und
geleitet werden, von Laien, die sich
allerdings darum bemiihen, in diesen
Einrichtungen das Licht des
Evangeliums und die Warme der
Liebe Christi zu verbreiten. So ist es
zum Beispiel nicht Aufgabe des Opus
Dei, noch wird es dies jemals sein,
Priesterseminare zu leiten, in denen
die Bischofe, vom Heiligen Geist
eingesetzt (Apg 20,28), ihre
zukunftigen Priester ausbilden.
Hingegen fordert das Opus Dei in der
ganzen Welt Bildungszentren fur
Industrie und Landarbeiter,
Grundschulen, Mittelschulen und
Hochschulen, sowie vielfaltige
andere Einrichtungen, denn sein
apostolisches Arbeitsfeld - so schrieb



ich vor vielen Jahren - ist wie ein
Meer ohne Ufer.

Aber warum soll ich mich langer
dabei aufhalten, da doch eure
Gegenwart beredter ist als viele
Worte. Ihr Freunde der Universitat
von Navarra seid Menschen, die
wissen, dafs der Fortschritt der
Gesellschaft wesentlich von ihnen
selbst abhdngt. Eure herzliche
Teilnahme, euer Gebet und eure
opferbereite Hilfe haben nichts mit
katholischem Konfessionalismus zu
tun. Vielmehr ist eure Mitarbeit ein
klares Zeugnis staatsbuirgerlicher
Gesinnung, die sich um das zeitliche
Gemeinwohl kimmert; sie ist der
Beweis dafiir, dafd eine Universitat
aus der freien Initiative des Volkes
gegrindet und unterhalten werden
kann.

Und so mochte ich von neuem allen
fiir die Mitarbeit an unserer
Universitat danken, der Stadt



Pamplona, der Provinz von Navarra
sowie den Freunden der Universitat,
die aus allen Gegenden Spaniens
stammen und unter denen sich zu
meiner grofSen Freude auch
Nichtspanier sowie Nichtkatholiken
und Nichtchristen finden, die mit
Taten beweisen, dafs sie Ziel und
Geist des Unternehmens verstanden
haben.

Sie alle haben Anteil daran, dafs die
Universitat ein immer lebendigerer
Brennpunkt staatsbirgerlicher
Freiheit, wissenschaftlicher
Ausbildung und beruflichen Eifers
wird und der Hochschulbildung neue
Anregungen vermittelt. Eure
grofszugige Hilfe ist die Grundlage
fir die Verwirklichung einer
umfassenden Aufgabe, die zur
Entfaltung der menschlichen
Wissenschaft, zum sozialen
Fortschritt und zur Bildung im
Glauben beitragt.



Die Leute von Navarra haben diese
Tatsache klar erkannt und sie sehen
in ihrer Universitat nicht zuletzt
einen Faktor fiir den wirtschaftlichen
und besonders fiir den sozialen
Fortschritt der Region; denn die
Universitit hat vielen ihrer Kinder
einen Zugang zu akademischen
Berufen eroffnet, der sonst
zumindest schwieriger und in
gewissen Fallen unmaglich gewesen
ware. Die klare Erkenntnis, welche
Bedeutung die Universitat fur die
Region erlangen wirde, war ohne
Zweifel der Grund fir die
Unterstiitzung, die Navarra der
Universitat von Anfang an gewahrt
hat, eine Unterstiitzung, die sicher
von Tag zu Tag immer
weitgreifender und grofizuigiger wird
sein miussen.

Ich hoffe noch immer - denn es wére
nur gerecht und ist auch in vielen
Landern ublich -, daf eines Tages
auch der spanische Staat bereit sein



wird, die Last eines Unternehmens
zu erleichtern, das keinen privaten
Nutzen sucht, sondern sich vielmehr
ausschliefdlich dem Dienst an der
Gesellschaft widmet und sich
bemiht, wirksam am gegenwartigen
und zukinftigen Wohl des ganzen
Landes mitzuarbeiten.

Und jetzt erlaubt mir, daf$ ich mich
einen Augenblick bei einem anderen
Aspekt des alltaglichen Lebens
aufhalte, der mir ganz besonders am
Herzen liegt. Ich meine die
menschliche Liebe, die lautere Liebe
zwischen Mann und Frau in
Brautstand und Ehe. Seit Giber vierzig
Jahren werde ich nicht mide, in
Wort und Schrift zu wiederholen,
dafs diese heilige menschliche Liebe
keineswegs etwas nur Erlaubtes oder
Geduldetes am Rande der wahren
Werte des Geistes ist, wie der falsche
Spiritualismus meinen konnte, den
ich vorhin erwdahnte. Heute
beginnen das endlich auch



diejenigen zu begreifen, die bisher
kein Verstandnis dafiir aufbrachten.

Die Liebe, die zu Ehe und Familie
fuhrt, kann zugleich ein Weg Gottes,
ein herrlicher Weg der Berufung und
der ruckhaltlosen Hingabe an den
Herrn sein. Versucht, eure Arbeit so
vollkommen wie moglich zu tun,
sagte ich vorhin; erfillt mit Liebe die
kleinen Dinge des Alltags, entdeckt -
ich wiederhole es - jenes gottliche
Etwas, das im Kleinen verborgen
liegt. Hier, in diesem so lebendigen
Bereich der menschlichen Liebe,
gewinnt diese Lehre eine ganz
besondere Bedeutung.

Professoren, Studenten und die ihr
sonst eure Arbeit der Universitiat von
Navarra widmet: Ihr wifst, dafs ich
Maria, der "Mutter der schonen
Liebe", eure Liebe anempfohlen
habe. Dort steht jene kleine Kapelle,
die wir zu ihrer Ehre auf dem
Universitatsgeldnde errichtet haben,



damit sie euer Gebet und die
Darbringung eurer lauteren Liebe
annehme und segne.

Wifst ihr nicht, dafs euer Leib ein
Tempel des Heiligen Geistes ist, der in
euch wohnt, den ihr von Gott
empfangen habt, und dafs ihr nicht
mehr euch selbst angehort? (1 Kor
6,19) Wie oft werdet ihr vor dieser
Statue Mariens, der Mutter der
schonen Liebe, mit einem freudigen
Ja auf die Frage des Apostels
antworten: Ja, wir wissen es, und mit
deiner méachtigen Hilfe, Jungfrau und
Mutter Gottes, wollen wir es so
leben!

Und ihr werdet den Wunsch
verspuren zu beten, jedesmal wenn
ihr diese eindrucksvolle Wirklichkeit
bedenkt: Etwas so Materielles wie
meinen Leib hat sich der Heilige
Geist erwahlt, um darin Wohnung zu
nehmen... ich gehdre nicht mehr mir
selbst... mein Leib und meine Seele -



mein ganzes Sein - ist Eigentum
Gottes... Und dieses Gebet wird reich
an praktischen Folgen sein, die sich
alle aus dem ergeben, was Paulus
sagt: Verherrlicht also Gott in eurem
Leibe (1 Kor 6,20).

AufSerdem miufst ihr euch dessen
bewufst sein, dafs nur unter denen,
die die menschliche Liebe in dieser
ihrer ganzen Tiefe begreifen und
schéatzen, auch ein Verstiandnis fur
jenes andere erhabene Gut
aufkommen kann, von dem Jesus
spricht (vgl. Mt19,11); fir jenes reine
Gnadengeschenk Gottes, das dazu
drangt, Leib und Seele dem Herrn
hinzugeben und ihm ohne die
Mittlerschaft irdischer Liebe ein
ungeteiltes Herz darzubringen.

Ich komme zum Schluf3. Zu Beginn
sagte ich, daf$ ich von der Grofde und
vom Erbarmen Gottes zu euch
sprechen wollte; und mir scheint,
dafd ich das getan habe, indem ich



von einem heiligmaf3ig gelebten
Alltag sprach. Ein heiligmafdiges
Leben mitten in den irdischen
Wirklichkeiten, ohne Larm, in
Einfachheit und Wahrhaftigkeit ist
das heute nicht der ergreifendste
Ausdruck der magnalia Dei (Sir 18,5),
des machtvollen Erbarmens, das Gott
zu allen Zeiten bewiesen hat und
stets weiter beweist, um die Welt zu
retten?

Und jetzt mochte ich euch mit den
Worten des Psalms bitten, euch mit
mir in Gebet und Lobpreis zu
vereinen: Magnificate Dominum
mecum et extollamus nomen eius
simul (Ps 33,4): Verherrlicht den
Herrn mit mir! Lafdt uns gemeinsam
seinen Namen preisen! Mit anderen
Worten: Lafst uns aus dem Glauben
leben.

Lafst uns den Schild des Glaubens
nehmen, den Helm des Heiles und
das Schwert des Geistes, das Wort



Gottes (Eph 6,11ff. ), schreibt Paulus
an jener Stelle des Briefes an die
Epheser, die wir vorhin in der
Liturgie des Wortes gehort haben.

Glauben: Wie notig haben wir
Christen diese Tugend, ganz
besonders in diesem Jahr des
Glaubens, das unser Heiliger Vater
Paul VI. ausgerufen hat. Ohne den
Glauben fehlt das eigentliche
Fundament fir die Heiligung des
alltaglichen Lebens.

Ein lebendiger Glaube tut uns not,
besonders jetzt, da wir uns dem
mysterium fidei (1 Tim 3,9), der
heiligen Eucharistie, nahen und an
dem Ostergeheimnis des Herrn
teilnehmen, an dem Geheimnis, das
das ganze Erbarmen Gottes zu den
Menschen einschliefst und
verwirklicht.

Glauben brauchen wir, um zu
bekennen, daf$ sich in wenigen
Augenblicken hier auf diesem Altar



das Werk unserer Erlosung erneuert
(Oratio super oblata des 9. Sonntags
nach Pfingsten). Glauben, um das
Credo aus ganzem Herzen zu beten
und hier in dieser Gemeinde, um den
Altar versammelt, die Gegenwart
Christi zu erfahren, der uns cor
unum et anima una (Apg 4,32), zu
einem Herz und einer Seele werden
lafst und uns in eine Familie, in
Kirche verwandelt: in die eine,
heilige, katholische, apostolische und
romische, das heifdt weltweite
Kirche.

Und Glauben brauchen wir
schlieflich, geliebte Sohne und
Tochter, um der Welt zu zeigen, dafs
dies alles nicht blofse Zeremonien
und schone Worte sind, sondern eine
gottliche Wirklichkeit, die wir den
Menschen durch das Zeugnis eines
alltaglichen Lebens darbieten - eines
gewoOhnlichen Lebens, das mit der
Hilfe der Gottesmutter geheiligt wird



im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/homilie-des-grunders-auf-
dem-campus-der-universitat-von-
navarra-pamplona-spanien-8-
oktober-1967/ (14.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/
https://opusdei.org/de-de/article/homilie-des-grunders-auf-dem-campus-der-universitat-von-navarra-pamplona-spanien-8-oktober-1967/

	Homilie des Gründers auf dem Campus der Universität von Navarra (Pamplona, Spanien, 8. Oktober 1967)

