
opusdei.org

Heiligung inmitten
der Welt - Theologie
und Spiritualität

Harm Klueting rezensiert in
"Die Tagespost" das umfassende
Werk von Ernst Burkhart und
Javier Lopez über die Theologie
und Spiritualität des Hl.
Josefmaria Escrivá.

07.10.2016

Im Jahr 1421 starb in der Haft in der
Engelsburg in Rom der deutsche
Dominikaner Matthäus Grabow,
nachdem 1419 siebzehn Sätze aus



seiner gegen die Brüder vom
gemeinsamen Leben gerichteten
Schrift als ketzerisch verdammt
worden waren. Grabow hatte in
dieser in Florenz öffentlich
verbrannten Schrift Christentum und
Mönchtum gleichgesetzt und in
einem Leben nach den evangelischen
Räten – Keuschheit, Armut und
Gehorsam – den einzigen Weg der
Nachfolge Christi gesehen. Er
verneinte die Existenz anderer Wege
und leugnete die Möglichkeit eines
Lebens nach den evangelischen
Räten außerhalb des Ordensstandes
und somit auch in der Lebensform
der Brüder vom gemeinsamen
Leben, die keine Ordensregel
befolgten und keine Gelübde
ablegten. Den Gegenpol zu seiner
radikal-monastischen Sicht nahm
nach seinem Bruch mit dem Papst
und mit der Kirche unter dem
Papstprimat der ehemalige
Augustinereremit Martin Luther ein,
der ein Jahrhundert später in seiner



1521 entstandenen Schrift „De votis
monasticis iudicium“ die auf den
evangelischen Räten beruhenden
Mönchsgelübde als dem Teufel
gelobte gotteslästerliche, gottlose und
abgöttische Sache bezeichnete, die
nur dazu diene, sich selbst gerecht zu
machen. Schon in seiner Schrift „An
den christlichen Adel deutscher
Nation“ von 1520 hatte Luther mit
seiner Lehre vom Allgemeinen
Priestertum den Unterschied von
Klerus und Laien und das
Weihepriestertum verworfen: „Alle
Christen sind in Wahrheit geistlichen
Standes und ist unter ihnen kein
Unterschied denn des Amtes halben
allein.“ Die Arbeit im weltlichen
Beruf bezeichnete er als Gottesdienst
im Sinne des Dienstes an der
Gesellschaft: „Christus hat nicht zwei,
noch zweierlei Art Körper, einer
weltlich, der andere geistlich. Ein
Schuster, ein Schmied, ein Bauer, ein
jeglicher hat seines Handwerks Amt
und Werk, und dennoch sind sie alle



gleich geweihte Priester und
Bischöfe, und ein jeglicher soll mit
seinem Amt oder Werk den anderen
nützlich und dienstlich sein. Man
sagt zum Papst und den Seinen: Tu
ora, Du sollst beten; zum Kaiser und
den Seinen: Tu protege, Du sollst
schützen; zu dem gemeinen Mann:
Tu labora, Du sollst arbeiten. Das soll
nicht heißen, dass nicht ein jeglicher
beten, schützen, arbeiten sollte, denn
das heißt alles beten, schützen,
arbeiten, wenn sich jemand in
seinem Werk übt.“

Was haben der radikale
Monastizismus des Matthäus Grabow
und der radikale Laizismus Martin
Luthers mit dem 1902 geborenen,
1975 gestorbenen und 2002
heiliggesprochenen spanischen
Priester Josefmaria Escrivá de
Balaguer zu tun? Was den radikalen
Monastizismus betrifft, scheint die
Antwort klar, schreibt der Gründer
des Opus Dei doch 1930, „dass



Heiligkeit nicht eine Sache für
Privilegierte ist“, oder, Jahrzehnte
später, dass Menschen, die nach
Heiligkeit streben, „normale
Menschen sind, die einer normalen
Arbeit nachgehen und in der Welt als
das leben, was sie sind: als
christliche Staatsbürger, die den
Forderungen ihres Glaubens ganz
entsprechen wollen“. In einer
Äußerung über das Opus Dei heißt
es, dass dieses „weder an Gelübden
noch an Versprechen, noch an
irgendeiner anderen Form von
Weihe seiner Mitglieder Interesse
hat, die über jene Weihe
hinausginge, welche alle Christen
bereits in der Taufe empfangen
haben“. Aber Luther? Wenn der
heilige Josefmaria die „Heiligung der
Welt“ durch Menschen zum
Programm erhebt, die „sich mit
vollem Einsatz ihrer beruflichen
Arbeit widmen und in den
verschiedensten bürgerlichen und
weltlichen Angelegenheiten



verantwortlich ihren Mann stehen“,
so könnte das auch von dem
deutschen Reformator des 16.
Jahrhunderts gesagt sein. Aber
Escrivá verwirft, anders als Luther,
den Ordensstand nicht; er kommt –
wie die Autoren des hier
vorzustellenden Werkes schreiben –
„oft auf das Beispiel heiliger
Ordensleute zu sprechen, um die
Laien einzuladen, Christus in
radikaler Konsequenz nachzufolgen
und ohne Abstriche die gleiche
vollkommene Hingabe zu leben,
allerdings in und durch die
weltlichen Tätigkeiten“. Dabei ist
dieser Weg der Heiligung „in der
Säkularität“ für Escrivá aber keine
Verlängerung – Überbietung,
Verdrängung oder Ersetzung – der
Ordensspiritualität, sondern etwas
Anderes und Eigenes: „Escrivá
schätzt, ja verehrt das geweihte
Leben, aber er lehrt die Heiligung in
der Welt. In beiden Fällen handelt es
sich um direkte Wege zur Heiligkeit –



aber um verschiedene Wege.“
Escrivá verwirft auch nicht, wie
Luther, das Papstamt, den Klerus,
den hierarchischen Charakter der
Kirche oder die Tradition, in der
nach der Lehre des Konzils von
Trient das eine Evangelium Jesu
Christi ebenso gegenwärtig ist wie in
der Heiligen Schrift. Das Leben der
an Gelübde gebundenen Ordensleute
ist für Escrivá „ein Geschenk Gottes
und von unschätzbarem Wert für die
Kirche – das ist die Antwort an den
radikalen Laizismus –, aber es ist
keineswegs das Paradigma
christlicher Existenz“ – so die
Antwort an den radikalen
Monastizismus. Deshalb hat der
heilige Josefmaria Escrivá durchaus
etwas mit dem Reformator Martin
Luther und mit dem Dominikaner
Matthäus Grabow zu tun. Ernst
Burkhart und Javier López, beide
Priester der Prälatur Opus Dei und
beide Professoren für Spirituelle
Theologie an der Opus Dei-



Universität „Santa Croce“ in Rom,
haben in den Jahren 2010 bis 2013
ihr großes, dreibändiges Werk über
die Theologie des heiligen Josefmaria
Escrivá in spanischer Sprache unter
dem Titel „Vida cotidiana y santidad
e la ensenanza de San Josémaría“
veröffentlicht. Jetzt liegt der erste
Band in einer von Wilhelm
Mühlöcker besorgten deutschen
Übersetzung vor, auf den auch der
zweite und der dritte Band auf
Deutsch folgen sollen. Band eins
bringt nach dem mehr als 200 Seiten
umfassenden Grundlagentext
„Historischer und theologischer
Rahmen der Lehre des heiligen
Josefmaria“ den Teil I des Werkes mit
dem Titel „Das Ziel des christlichen
Lebens: Die Verherrlichung Gottes,
das Reich Christi, die Kirche“ mit den
Kapiteln „Gott verherrlichen:
Beschauung inmitten der Welt“, „Auf
dass Christus herrsche: Jesus
Christus an der Spitze der
menschlichen Tätigkeiten“ und „Die



Kirche aufbauen: Heiligung und
Apostolat“.

Besonders gelungen scheint dem von
der Theologie- und
Kirchengeschichte aus urteilenden
Rezensenten die Einbindung der
Theologie Escrivás in die
geschichtliche Entwicklung der Rolle
der Laien in der Kirche seit der
Antike. Escrivá selbst sprach in
einem Interview von 1966 von dem
„Entfaltungsprozess der Theologie
und des Lebens, der die Laien immer
mehr zur vollen Übernahme ihrer
ekklesialen Verantwortung und ihrer
spezifischen Teilnahme an der
Sendung Christi und seiner Kirche
führt“. Es ist die Rede vom
„Verblassen des Bewusstseins von
der Berufung der Laien zur
Heiligkeit in Mittelalter und Neuzeit“,
aber auch von den verschiedenen
Fassungen des Allgemeinen
Priestertums, das ja keineswegs nur
Luther beschäftigte. Auch die



„Entfaltung der Laienspiritualität im
20. Jahrhundert“ mit einem
interessanten Blick auf den
französischen Philosophen Jacques
Maritain bis zu der dogmatischen
Konstitution „Lumen gentium“ des
Zweiten Vatikanischen Konzils und
dem Apostolischen Schreiben
„Christifideles laici“ Papst Johannes
Pauls II. von 1988 wird thematisiert.
Es wird deutlich, dass Escrivá mit der
Lehre des Zweiten Vatikanischen
Konzils vollkommen übereinstimmt
und zugleich „ein spirituelles
Lehrgebäude entfaltet, das über die
Konzilsdokumente hinausführt“.

Das Werk ist trotz seines großen
Umfangs hervorragend geeignet,
jenseits der Polemik gegen das Opus
Dei einen sehr guten und in dieser
Form bisher fehlenden Einblick in
die Theologie Escrivás zu geben. Das
erscheint auch deshalb notwendig,
weil Escrivá in der akademischen
Theologie kaum rezipiert wird. Dazu



die Autoren: „Wer die einschlägigen
wissenschaftlichen Publikationen
der letzten Jahrzehnte durchgeht,
stellt fest, dass es zwar nicht wenige
Studien über seine Person und über
Aspekte seiner Lehre gibt, dass er
aber in Werken der systematischen
Theologie oder in Arbeiten, die an
sich zentrale Punkte seiner Lehre
betreffen, praktisch nicht erwähnt
wird. Es muss aber auch erwähnt
werden, dass sich die heutige
akademische Theologie überhaupt
kaum mit den Lehren von Heiligen
befasst, die nicht auch
wissenschaftliche theologische
Werke hinterlassen haben“ – ein
Schicksal, das Escrivá mit anderen,
etwa mit Edith Stein, teilt. Eine
Lösung dieses Problems sehen die
beiden Autoren darin, „dass die
Theologie ,kontemplativer‘ werden
muss, was letztlich bedeuten würde,
dass sie auch wieder ,theologischer‘
wird“.



Ernst Burkhart/Javier López: Alltag
und Heiligkeit in der Lehre des
heiligen Josefmaria. Studie zur
spirituellen Theologie, Bd. 1., Adamas
Verlag, Köln 2015, 631 Seiten, ISBN
978-3-937-626-27-7, EUR 36,–

Die Tagespost - 1. Oktober 2106

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/heiligung-inmitten-der-welt/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/heiligung-inmitten-der-welt/
https://opusdei.org/de-de/article/heiligung-inmitten-der-welt/

	Heiligung inmitten der Welt - Theologie und Spiritualität

