
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (V): Die
Berufung entdecken

Es gibt so viele Geschichten, wie
es Menschen gibt. Und es gibt
einige Indizien, anhand deren
man sich von der eigenen
Berufung überzeugen kann.

01.08.2019

In Judäa ist die Sonne
untergegangen. Ein unruhiger
Nikodemus sucht Jesus auf. Er will
Antworten auf Fragen finden, die in
seinem Inneren rumoren. Das



Kerzenlicht lässt die Konturen ihrer
Gesichter hervortreten. Das
Gespräch wird flüsternd geführt und
ist voll von Geheimnissen. Die
Antworten des Nazareners
verwirren den Pharisäer. Jesus
erklärt ihm: „Der Wind weht, wo er
will; du hörst sein Brausen, weißt
aber nicht, woher er kommt und
wohin er geht. So ist es mit jedem,
der aus dem Geist geboren ist“ ( Joh
3,8). Die Berufung, jede Berufung, ist
ein Geheimnis, eine Entdeckung, eine
Gabe des Geistes.

Im Buch der Sprichwörter heißt es:
„Drei Dinge sind mir unbegreiflich,
vier vermag ich nicht zu fassen: den
Weg des Adlers am Himmel, den Weg
der Schlange über den Felsen, den
Weg des Schiffes auf hoher See, den
Weg des Mannes bei der jungen
Frau“ ( Spr 30,18-19). Wer könnte,
mit mehr Grund noch, ohne Gottes
Hilfe der Fährte der Gnade in einer
Seele folgen, wer ihren Plan



durchschauen und den Sinn und die
Bestimmung eines Lebens begreifen?
Wer wäre ohne Führung durch die
Gaben des Heiligen Geistes fähig zu
wissen, „von wo“ der göttliche Wind
– Sehnsucht, Unsicherheit,
Vorahnungen und Erwartungen –
„kommt und wohin er geht“? Das
überfordert uns komplett. Um von
unserer Berufung auch nur einen
Schimmer begreifen zu können, ist
daher vor allem Demut nötig: damit
wir uns vor dem Unaussprechlichen
auf die Knie werfen und unser Herz
dem Wirken des Heiligen Geistes
öffnen, der für Überraschungen
immer gut ist.

Um die eigene Berufung zu erkennen
oder einem anderen bei ihrer
Erkenntnis zu helfen, lassen sich
somit keine „vorgefertigten Formeln
oder festen Methoden und Regeln“ i

anbieten. Es wäre der Versuch, „das
immer originelle Wirken des
Heiligen Geistes“, der weht, wo er



will, „in Bahnen zu zwängen“ ii. Als
Kardinal Ratzinger einmal gefragt
wurde, wie viele Wege es zu Gott
gebe, antwortete er mit
verblüffender Einfachheit: „So viele,
wie es Menschen gibt.“ iii Es gibt so
viele Geschichten, wie es Personen
gibt. Im Folgenden werden wir einige
der häufigsten Indizien nennen,
anhand deren man zur Überzeugung
von der eigenen Berufung gelangen
kann.

Ein unruhiges Herz

Nikodemus stellt in seinem Herzen
eine Unruhe fest. Jesus predigen zu
hören, hatte ihn bewegt, einige
seiner Lehren haben ihn jedoch
verstört. Er war staunend bei seinen
Wundern dabei gewesen, die
Autorität, mit der Jesus die Händler
aus dem Tempel vertrieb, den er als
„das Haus meines Vaters“ (vgl. Joh
2,16) bezeichnete, ging ihm aber
gegen den Strich. Wer konnte es



wagen, so zu reden? Andererseits
kann Nikodemus in seinem Inneren
die geheime Hoffnung kaum
zurückhalten: Könnte dieser der
Messias sein? Er ist voll von
Unsicherheiten und Zweifel. Und er
bringt es nicht fertig, den Schritt zu
tun, Jesus offen nachzufolgen,
obwohl er Antworten sucht. Daher
kommt er nachts zu ihm: „Rabbi, wir
wissen, du bist ein Lehrer, der von
Gott gekommen ist; denn niemand
kann die Zeichen tun, die du tust,
wenn nicht Gott mit ihm ist“ ( Joh
3,2). Nikodemus ist unruhig.

Ganz ähnlich ergeht es anderen im
Evangelium beschriebenen
Persönlichkeiten, wie jenem jungen
Mann, der sich eines Tages Jesus
eilends nähert und ihn fragt:
„Meister, was muss ich Gutes tun, um
das ewige Leben zu gewinnen?“ ( Mt
19,16). Er ist unzufrieden. Sein Herz
ist unruhig. Er meint, er sei fähig zu
mehr. Und Jesus wird ihn darin



bestärken, dass seine Suche
begründet ist: „Eines fehlt dir noch
…“ ( Mk 10,21). Denken wir auch an
die Apostel Andreas und Johannes.
Als Jesus sah, dass sie ihm folgten,
fragt er sie: „Was sucht ihr?“ (Joh
1,38). Die einen wie die anderen
waren „Suchende“: Sie waren in
Erwartung eines wunderbaren
Ereignisses, das ihr Leben verändern
und mit einem Abenteuer erfüllen
würde. Sie hatten offene und
hungrige Seelen, voller Träume,
Sehnsüchte und Wünsche. Sie waren
unruhig.

Einmal fragte ein junger Mann den
hl. Josefmaria, wie man die Berufung
zum Opus Dei fühlen könne. Seine
Antwort war: „Das ist keine
Gefühlsfrage, mein Sohn, obwohl
man schon merkt, wenn der Herr
ruft. Man ist unruhig, man spürt ein
Unbehagen ... Man ist mit sich selbst
nicht zufrieden.“ iv Im Prozess der
Suche nach der eigenen Berufung



stellt die Unruhe des Herzens oft den
Auftakt dar.

Eine liebevolle Gegenwart

Doch worin besteht diese Unruhe?
Woher kommt sie? Bei der
Beschreibung der Szene des jungen
Mannes, der sich dem Herrn nähert,
schreibt der hl. Markus, dass Jesus
ihn ansah, „weil er ihn liebte“ ( Mk
10,21). So macht er es auch mit uns:
Irgendwie merken wir in unserer
Seele die Gegenwart einer
auserwählenden Liebe, die uns für
eine einzigartige Sendung erkoren
hat. Gott wird in unserem Herzen
gegenwärtig und sucht die 
Begegnung, die Vereinigung. Doch ist
diese erst noch zu erlangen, daher
die Unruhe.

Die liebevolle Gegenwart Gottes in
der Seele kann sich auf verschiedene
Weisen äußern: Sehnsucht nach
einem innigeren Umgang mit dem
Herrn; Freude daran, mit dem



eigenen Leben den Durst der Seelen
nach Gott zu stillen; der Wunsch,
dass die Kirche, die Familie Gottes in
der Welt, wachse; Sehnsucht nach
einem Leben, in dem die erhaltenen
Talente wahrhaft Frucht bringen; der
Traum, so viel Leid, das überall
vorhanden ist, zu lindern; das
Bewusstsein, auserwählt zu sein:
„Warum ich und andere nicht?“ Der
Ruf Gottes kann sich auch in
scheinbar zufälligen Ereignissen, die
innerlich bewegen und eine Spur
hinterlassen, manifestieren. Auf sein
Leben zurückschauend, erklärte der
hl. Josefmaria: „Meiner ungeachtet,
bereitete mich der Herr durch
scheinbar unbedeutende Ereignisse
vor, deren er sich bediente, um in
meiner Seele diese göttliche Unruhe
zu wecken. Daher verstehe ich auch
diese zugleich menschliche und
göttliche Liebe der heiligen Therese
vom Kinde Jesu so gut, die ein
Bildchen mit der durchbohrten Hand
des Heilands, das sie zwischen den



Seiten eines Buches fand, innerlich
tief anrührte. Dinge dieser Art sind
auch mir widerfahren, haben mich
innerlich aufgerüttelt.“ v

Andere Male hinterlassen Menschen
oder Arten und Weisen, das
Evangelium zu leben, Spuren Gottes
in unserer Seele und lassen uns seine
liebevolle Gegenwart entdecken.
Denn auch wenn ein unerwartetes
Ereignis oder eine Begegnung unser
Leben verändern kann, ist es doch
häufiger so, dass unser Ruf aus
unserer Vorgeschichte heraus Form
annimmt. Nicht zuletzt können
Worte aus der Heiligen Schrift die
Seele wie ein Pfeil durchbohren, in
ihr verweilen, unwiderstehlich
widerhallen und sie vielleicht sogar
ein Leben lang begleiten. So geschah
es der heiligen Theresa von Kalkutta
mit einem Wort Jesu am Kreuz:
„Mich dürstet“ ( Joh 19,28) und auch
dem hl. Franz Xaver mit der für ihn
alles entscheidenden Frage: „Was



nützt es einem Menschen, wenn er
die ganze Welt gewinnt, dabei aber
sein Leben einbüßt?“ ( Mt 16,26).

Vielleicht ist das Charakteristischste
für diese Unruhe des Herzens aber,
dass sie anziehend und unerwünscht
zugleich ist. Mit Worten des hl. Paul
VI. äußert sich der Ruf wie „eine
Stimme, die zugleich beunruhigend
und beruhigend ist, befehlend und
gewinnend, unangenehm und
einnehmend“ vi. Der Ruf zieht uns an
und ruft zugleich Ablehnung hervor;
er drängt uns, uns der Liebe gänzlich
anzuvertrauen, zugleich erschreckt
uns das Risiko unserer Freiheit: „Wir
zögern, dem Herrn Ja zu sagen, ob
wir wollen oder nicht.“ vii

Die Wegmarkierungen im Gebet
zusammenhängend betrachten

Von Unruhe getrieben sucht
Nikodemus Jesus auf. Die
liebenswerte Gestalt des Herrn ist in
seinem Herzen bereits gegenwärtig:



Er hat schon begonnen, ihn zu
lieben, braucht aber die persönliche
Begegnung. Im Dialog, der folgt,
eröffnet ihm der Meister neue
Horizonte: „Amen, amen, ich sage
dir: Wenn jemand nicht aus Wasser
und Geist geboren wird, kann er
nicht in das Reich Gottes kommen.“
Und er lädt ihn zu einem neuen
Leben ein, zu einem Neuanfang, zu
einem Geborenwerden „aus Wasser
und Geist“ ( Joh 3,5). Nikodemus
begreift nicht und fragt mit aller
Einfachheit: Und wie kann das sein?
(vgl. Joh 3,9). Im persönlichen
Umgang mit Jesus wird nach und
nach eine Antwort darauf entstehen,
wer er für Jesus ist und wer Jesus für
ihn sein soll.

Damit die Unruhe des Herzens für
die Wahrnehmung der eigenen
Berufung Relevanz hat, ist es nötig,
sie im Gebet, im Dialog mit Gott, zu
lesen, zu bewerten und zu deuten:
„Weshalb passiert das jetzt, Herr?



Was willst du mir damit sagen? Was
bedeuten diese Sehnsüchte und
Neigungen in meinem Herzen?
Warum beschäftigt mich das und die
anderen um mich herum lässt es
kalt? Warum liebst du mich so sehr?
Wie kann ich diese Gaben, die du mir
gegeben hast, optimal nutzen?“ Nur
mit dieser generellen Bereitschaft
zum Gebet können wir die liebevolle
Fürsorge Gottes – seine Vorsehung –
durch alles hindurchschimmern
sehen: durch die Ereignisse in
unserem Lebens, durch die
Menschen, denen wir begegnet sind,
und durch die Art und Weise, wie
unser Charakter mit seinen
Vorlieben und Eignungen geformt ist.
Es ist, als ob Gott im Laufe unseres
Weges einige Punkte markiert hätte,
die erst jetzt, da wir sie im Gebet
zusammenhängend betrachten, eine
erkennbare Form annehmen.

Benedikt XVI. erklärte: „Das
Geheimnis der Berufung liegt in der



Beziehung zu Gott, im Gebet, das
gerade der inneren Stille erwächst,
der Fähigkeit wahrzunehmen, dass
Gott nahe ist. Und das gilt sowohl vor
der Entscheidung, also im Moment
des Entschlusses und des Aufbruchs,
als auch danach, wenn man treu auf
dem Weg bleiben will.“ viii Deshalb ist
für jenen, der nach seiner Berufung
fragt, das Erste und Grundlegende,
sich Jesus im Gebet zu nähern und zu
lernen, das eigene Leben mit seinen
Augen anzuschauen. Vielleicht wird
es ihm wie dem blinden Mann
ergehen, dem Jesus die Augen mit
Speichel bestreicht: Zuerst sieht er
verschwommen, Menschen scheinen
ihm wie wandelnde Bäume. Aber er
lässt den Herrn gewähren – und sieht
am Ende alles klar und deutlich (vgl. 
Mk 8,22-25).

Der Zündstoff

Zwei Jahre nach der nächtlichen
Begegnung mit Jesus wird es zu



einem Ereignis kommen, das
Nikodemus zwingen wird, Position
zu beziehen und sich offen als Jünger
des Herrn zu bekennen. Auf
Betreiben der Hohepriester und
Mitglieder des Hohen Rats kreuzigt
Pilatus Jesus von Nazareth. Joseph
von Arimathäa erhält die Erlaubnis,
seinen Leichnam abzunehmen und
zu bestatten. Und der hl. Johannes
schreibt: „Es kam auch Nikodemus,
der früher einmal Jesus bei Nacht
aufgesucht hatte“ (Joh 19,39). Das
Kreuz des Herrn, der Ausstieg seiner
Jünger und vielleicht auch das
Beispiel der Treue Josephs von
Arimathäa stellen eine persönliche
Anfrage an Nikodemus dar und
drängen ihn zu einer Entscheidung:
„Andere handeln so; was werde ich
mit Jesus machen?“

Ein Zündstoff ist eine kleine Menge
eines leicht entflammbaren, aber
schwachen Sprengstoffs. Über einen
Docht oder einen elektrischen



Funken ausgelöst bringt er die
Hauptmasse des schwer
entflammbaren, aber starken
Sprengstoffs zur Explosion. Bei der
Suche nach der eigenen Berufung
gibt es oft ein Ereignis, das wie ein
Zündstoff alle Anliegen des Herzens
erfasst, sie einem exakten Sinn
zuführt, damit zugleich einen Weg
aufzeigt und das Herz dazu antreibt,
ihm zu folgen. Dieses Ereignis kann
unterschiedlicher Art und mehr oder
weniger stark emotional aufgeladen
sein. Entscheidend ist, es wie die
Unruhe des Herzens im Gebet zu
lesen und zu deuten.

Der Zündstoff kann eine göttliche
Regung in der Seele oder die
unerwartete Begegnung mit dem
Übernatürlichen sein, wie es bei
Papst Franziskus im Alter von 17
Jahren der Fall war. Es war ein
Septembertag, und er hatte sich
aufgemacht, mit seinen Kameraden
den Studententag zu feiern. Aber er



beschloss, vorher seiner Pfarrkirche
noch einen Besuch abzustatten. Als
er eintrat, traf er auf einen ihm
unbekannten Priester, der ihm tief
gesammelt erschien, sodass er
beschloss, bei ihm beichten zu gehen.
„In dieser Beichte ist mir etwas
Seltsames passiert. Ich weiß nicht,
was es war, aber es hat mein Leben
verändert. Ich würde sagen: Es hat
mich getroffen, als ich offen und
ungeschützt war“, erinnert er sich
ein halbes Jahrhundert später. Und
er deutete es so: „Es war die
Überraschung, das maßlose
Erstaunen über eine wirkliche
Begegnung. Ich merkte, dass ich
erwartet wurde. (...) Von diesem
Zeitpunkt an ist es Gott, der einen
mit einer Ausschließlichkeit
umwirbt ... Man sucht ihn, aber er
sucht dich zuerst.“ ix

In anderen Fällen kann der Zündstoff
das Beispiel der Hingabe eines guten
Freundes sein: „Mein Freund hat sich



Gott hingegeben, und was ist mit
mir?“ oder auch seine liebevolle
Aufforderung, auf einem konkreten
Weg mit ihm zu kommen: jenes
„Komm und sieh“ ( Joh 1,46) von
Philippus an Nathanael. Es kann
aber auch ein scheinbar triviales, für
einen, der die Unruhe bereits in
seinem Herzen hat, aber
bedeutungsträchtiges Ereignis sein.
Gott weiß, wie man auch sehr kleine
Dinge nutzen kann, um unsere
Seelen zu bewegen. Das ist es, was
dem hl. Josefmaria geschah, als ihm
im Schnee die Liebe Gottes
entgegenkam.

Oft findet jedoch keine Explosion,
sondern eine Klärung statt, die durch
die allmähliche Reifung von Glauben
und Liebe einfach durch das Gebet
erfolgt. Nach und nach, fast ohne es
zu bemerken, gewinnt man mit dem
Licht Gottes eine moralische
Gewissheit über die eigene Berufung
und trifft unter dem Anstoß der



Gnade die Entscheidung. Der selige
John Henry Newman beschrieb
diesen Prozess in Erinnerung an
seine Konversion meisterhaft: „Die
Gewissheit ist selbstverständlich ein
Punkt, der Zweifel dagegen ein
Prozess. Gewissheit hatte ich aber
noch nicht erlangt. Gewissheit ist
eine reflexive Geistestätigkeit, sich
bewusst zu sein, etwas zu wissen. Ich
glaube, ich hatte diese erst kurz vor
meiner Aufnahme in die katholische
Kirche. (...) Wer aber kann den Punkt
bei sich selber feststellen? Wer kann
genau bestimmen, wann sich der
Zeiger der Meinungswaage zu neigen
beginnt und die bis dahin höhere
Wahrscheinlichkeit zugunsten eines
Glaubens zu einem positiven Zweifel
gegen ihn wird?“ x Dieser Prozess der
Klärung, bei dem die Entscheidung
zur Hingabe allmählich und ohne
Erschütterung reift, ist in
Wirklichkeit meist viel sicherer als
der Prozess, der durch den
Blitzschlag eines externen Signals



ausgelöst wird, das uns leicht
blenden und verwirren kann

In jedem Fall klärt dieser
Wendepunkt nicht nur unseren
Blick, auch unser Wille sieht sich
geneigt, diesen Weg zu beschreiten.
Deshalb konnte der hl. Josefmaria
schreiben: „Wenn ihr mich fragt, wie
der göttliche Ruf zu erkennen ist, wie
man ihn merkt, würde ich sagen,
dass es eine neue Sicht des Lebens
ist; es ist, als ob ein Licht in unserem
Inneren eingeschaltet würde. Es ist
ein geheimnisvoller Drang.“ xi Der
Ruf ist Licht und Drang. Licht in
unserem vom Glauben erleuchteten
Verstand, um unser Leben zu lesen;
Drang in unserem von der Liebe
Gottes entzündeten Herzen, um der
Einladung des Herrn folgen zu
wollen, trotz jener unerwünschten
Anziehungskraft , die den Dingen
Gottes eigen ist. Aus diesem Grund ist
es ratsam, dass jeder „nicht nur um
Licht“ bittet, „um den Weg erkennen



zu können, sondern auch um die
Kraft der Liebe, um den Willen
Gottes annehmen zu können“. xii

Die Hilfe der geistlichen Leitung

Wir wissen nicht, ob Nikodemus sich
vor oder nach seinem Besuch bei
Jesus von anderen Jüngern einen Rat
geholt hat. Vielleicht war es Joseph
von Arimathäa selbst, der ihn
ermutigte, Jesus offen und ohne
Angst vor den anderen Pharisäern
nachzufolgen. So hätte er ihn seiner
endgültigen Begegnung mit Jesus
zugeführt. Genau darin besteht die
geistliche Begleitung oder Führung:
auf den Rat von jemandem zählen zu
können, der mit uns geht, der
versucht, mit Gott in Einklang zu
leben, der uns kennt und uns gerne
hat.

Es ist wahr, dass der Ruf immer eine
Sache zwischen Gott und mir ist.
Niemand kann die Berufung für
mich sehen. Niemand kann sich für



mich entscheiden. Gott spricht mich
an, lädt mich ein und gibt die
Freiheit zu antworten und die Gnade
dies zu tun ... mir. In diesem Prozess
der Unterscheidung und
Entscheidung ist es sehr hilfreich,
einen sachkundigen Führer zu
haben; unter anderem, damit er
bestätigt, dass ich die notwendigen
objektiven Fähigkeiten besitze, um
diesen Weg zu gehen, und
gewährleistet, dass ich die
Entscheidung über die Hingabe an
Gott mit reiner Absicht fälle.
Andererseits kann, wie der 
Katechismus sagt, ein guter
geistlicher Begleiter ein Lehrmeister
des Gebetes werden: Jemand, der uns
hilft, die Unruhe des Herzens, die
Neigungen und Ereignisse in
unserem Gebet zu lesen, reifen zu
lassen und zu deuten. Auch in
diesem Sinne wird sein Bemühen
dazu beitragen, dass wir über den
Ruf Klarheit gewinnen. Schließlich
ist er jemand, der uns eines Tages



vielleicht sagen kann, was der hl.
Johannes dem hl. Petrus sagte, als er
in der Ferne jenen Mann entdeckte,
der vom Ufer aus zu ihnen sprach:
„Es ist der Herr!“ ( Joh 21,7).

Auf jeden Fall ist die Unterscheidung
und ebenso die endgültige
Entscheidung in hohem Maße eine
persönliche Reise. Gott selbst lässt
uns frei. Selbst nach Auslösung des
Zündstoffs. Deshalb können nach
dem ersten Moment leicht wieder
Zweifel aufkommen. Gott hört nicht
auf, uns zu begleiten, bleibt aber in
gewisser Entfernung. Es ist richtig,
dass er alles getan hat und weiterhin
tut, er will aber jetzt, dass wir den
letzten Schritt in völliger Freiheit, in
der Freiheit der Liebe tun. Er möchte
keine Sklaven, er möchte Kinder.
Und deshalb nimmt er einen
diskreten Platz ein, ohne sich dem
Gewissen aufzudrängen, man könnte
fast sagen als „Beobachter“. Er
schaut auf uns und wartet geduldig



und demütig auf unsere
Entscheidung.

***

„Du wirst ein Kind empfangen, einen
Sohn wirst du gebären“ ( Lk 1,31-32).
Nach der Ankündigung des Erzengels
Gabriel schien die ganze Welt einen
Moment lang den Atem anzuhalten.
Die göttliche Botschaft war
überbracht worden. Die Stimme
Gottes war im Herzen der Jungfrau
Maria seit Jahren zu hören gewesen,
jetzt aber schwieg Gott. Und wartete.
Alles hing von der freien Antwort
dieser Jungfrau von Nazareth ab. „Da
sagte Maria: Ich bin die Magd des
Herrn; mir geschehe, wie du es
gesagt hast. Danach verließ sie der
Engel“ ( Lk 1,38). Jahre später, am
Fuß des Kreuzes, nahm die heilige
Maria den toten Leichnam ihres
Sohnes aus den Händen des
Nikodemus entgegen. Welchen
Eindruck würde in diesem zuletzt



dazugekommenen Jünger
hinterlassen, zu sehen, wie die
Mutter Jesu inmitten dieses
ungeheuren Schmerzes die Wege
Gottes einmal mehr annahm und
liebte: „Es geschehe nach deinem
Wort.“ Wie könnte man für eine so
große Liebe nicht alles geben?

José Brage

i Hl. Josefmaria, Brief 6.5.1945, Nr.
42, zitiert in Lázaro Linares: Antes,
más y mejor: un relato de mi vida en
el Opus Dei , Rialp Madrid, 2001. S.
69.

ii Ebenda.

iii J. Ratzinger, Salz der Erde , DVA,
Stuttgart 1996, S. 35.

iv Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem familiären Treffen,
Crónica, 1974, Band I, S. 529.



v A. Vázquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei , Band I, Adamas, Köln
2001, S. 89.

vi Hl. Paul VI., Predigt, 14.10.1968

vii Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem familiären Treffen,
Crónica, 1972, p. 460.

viii Benedikt XVI., Begegnung mit
den Jugendlichen in Sulmona,
4.7.2010.

ix Papst Franziskus, Mein Leben,
mein Weg, El Jesuita. Die Gespräche
mit Jorge Mario Bergoglio von Sergio
Rubin und Francesca Ambrogetti,
Herder 2013, S. 49.

x Sel. J. H. Newman, Apología pro
vita sua, Media Maria, Illertissen
2010, vgl. S. 320. Original: Certitude
of course is a point, but doubt is a
progress; I was not near certitude
yet. Certitude is a reflex action; it is
to know that one knows. I believe I



had not that, till close upon my
reception into the Catholic Church.
Again, a practical, effective doubt is a
point too, but who can easily
ascertain it for himself? Who can
determine when it is, that the scales
in the balance of opinion begin to
turn, and what was a greater
probability in behalf of a belief
becomes a positive doubt against it?

xi Brief 9.1.1932, zitiert in: El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993,
S. 148.

xii vgl. aus einem Beitrag von Msgr.
Ocariz anlässlich der Bischofssynode
über die Jugend, 24.9.2018 in ABC. 
https://opusdei.org/de-at/article/
beitrag-von-msgr...

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-at/article/beitrag-von-msgr-ocariz-anlasslich-der-bischofssynode/
https://opusdei.org/de-at/article/beitrag-von-msgr-ocariz-anlasslich-der-bischofssynode/
https://opusdei.org/de-de/article/gross-wie-die-liebe-v-die-berufung-entdecken/


de/article/gross-wie-die-liebe-v-die-
berufung-entdecken/ (17.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/gross-wie-die-liebe-v-die-berufung-entdecken/
https://opusdei.org/de-de/article/gross-wie-die-liebe-v-die-berufung-entdecken/

	Etwas Großes, das Liebe ist (V): Die Berufung entdecken

