
opusdei.org

Gottesmutter und
Mutter der Kirche

Zum Hochfest der Gottesmutter
Maria am 1. Januar

31.12.2013

Die kurze Zeitspanne zwischen
Weihnachten und dem 1. Januar hat
zur Versenkung ins weihnachtliche
Geheimnis angeregt: „Ich steh an
deiner Krippe hier (...) Ich sehe dich
mit Freuden an und kann mich nicht
satt sehen, und weil ich nun nicht
weiter kann, bleib ich anbetend
stehen“ (Gotteslob 141). Der Beter
erfährt das Unvermögen des



Nachdenkens und sehnt sich nach
Eintauchen ins Unfassbare:„O dass
mein Sinn ein Abgrund wär und meine
Seel ein weites Meer, dass ich dich
möchte fassen.“

Der Oktavtag der Weihnacht ist das
„Hochfest der Gottesmutter Maria“.
Am selben Fest 1964 (nach dem alten
liturgischen Kalender am 11.
Oktober) sagte der heilige
Josefmaria: „Alle Marienfeiertage
sind wichtig, denn sie sind Anlässe,
die uns die Kirche bietet, damit wir
unsere Liebe zur Mutter Gottes mit
Werken beweisen. Wenn ich aber
unter diesen verschiedenen
Feiertagen einen auswählen müsste,
so würde ich das heutige Fest
nehmen: die göttliche Mutterschaft
der allerseligsten Jungfrau. (...)
Niemals werden wir tief genug in
dieses unaussprechliche Geheimnis
eindringen; niemals werden wir
unserer heiligen Mutter genug dafür
danken können, dass sie uns diese



Nähe zur Allerheiligsten
Dreifaltigkeit ermöglicht
hat.“ (Freunde Gottes 274-276)

Acht Tage nach der Geburt Jesu darf
sich man die Hirten vorstellen, wie
sie vom Staunen über das Geheimnis
zu ihrem Alltag übergehen: „Die
Hirten kehrten zurück, rühmten Gott
und priesen ihn für das, was sie
gehört und gesehen
hatten“ (Tagesevangelium Lk 2,
16-21). Der innere Blick richtet sich
auf die Mutter. Anders als bei den
Hirten gab es bei ihr keinen
Übergang aus dem wunderbaren
Staunen in den prosaischen Alltag.
Denn ihre Gottesmutterschaft – ihre
Berufung – ist kein vorübergehender
Zustand, sie prägt ihr ganzes Sein,
und dieses ist von einem immer
tieferen Eindringen in das Geheimnis
göttlicher Mutterschaft gezeichnet:
Sie „bewahrte alles, was geschehen
war, in ihrem Herzen und dachte
darüber nach“ (v. 19).



Leitstern und Vorbild

In Bewahren und Erwägen ist Maria
allen Christen Vorbild: „Das Antlitz
des Sohnes gehört in besonderer
Weise zu ihr. In ihrem Schoß hat er
Gestalt angenommen und von ihr ein
menschlich ähnliches Aussehen
empfangen, das eine sicher noch
größere geistliche Verbundenheit mit
sich bringt. Niemand hat sich mehr
als Maria der Betrachtung des
Antlitzes Christi mit gleicher
Beharrlichkeit hingegeben. Die
Augen ihres Herzens richten sich in
gewisser Weise schon bei der
Verkündigung auf ihn, als sie ihn
durch das Wirken des Heiligen
Geistes empfängt. In den folgenden
Monaten beginnt sie, seine
Gegenwart zu spüren und seine Züge
zu erahnen. Als sie ihn schließlich in
Bethlehem zur Welt bringt, sind auch
die Augen ihres Leibes zärtlich auf
das Angesicht des Sohnes gerichtet,
den sie in Windeln wickelte und ihn



in eine Krippe legte (vgl. Lk 2, 7). Von
jetzt an wird ihr Blick, der immer
mehr anbetendem Staunen gleicht,
nicht mehr von ihm
weichen.“ (Johannes Paul II im
apostolischen Schreiben ‚Rosarium
Virginis Mariae' Nr. 10).

Im Gebet der Christen hat die
Gottesmutterschaft Mariens jenseits
des streng Liturgischen vielfache
Entfaltungen erfahren. In der
lauretanischen Litanei rufen wir sie
an als Mutter Christi, Mutter der
göttlichen Gnade, Mutter des
Schöpfers, Mutter des Erlösers... Es
sind verschiedene Brechungen eines
einzigen Lichtstrahls aus einer
einzigen Lichtquelle. Denn im
Grunde meinen wir immer schlicht:
die Mutter – Jesu Mutter, unsere
Mutter. Deshalb dürfen wir sie
bitten: Lehre uns heute Jesus so
sehen, wie du ihn damals sahst. Oder
mit Worten des „Salve Regina“, die
sich auf die Stunde der Vollendung



richten: „Zeige uns Jesus, die
gebenedeite Frucht deines Leibes."
Der Kern allen Bittens ist die
Zuversicht, wie sie sich im Ruf
ausdrückt: „O clemens, o pia, o dulcis
Virgo Maria“ – O gütige, o milde, o
süße Jungfrau Maria.

Mutter der Kirche

In der Konstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils über die
Kirche wird Maria „ als
überragendes und völlig
einzigartiges Glied der Kirche wie
auch als ihr Typus und klarstes
Urbild im Glauben und in der Liebe
gegrüßt, und die katholische Kirche
verehrt sie, vom Heiligen Geist
belehrt, in kindlicher Liebe als
geliebte Mutter“ (Nr 53).

Als Papst Paul VI. diese Konstitution
am 21 November 1964 proklamierte,
nannte er die Gottesmutter auch
„Mutter der Kirche, des ganzen
christlichen Volkes, der Gläubigen



wie der Hirten". Vier Jahre später
griff er diese Worte feierlich auf:
„Wir glauben, dass die heiligste
Gottesmutter, die neue Eva, Mutter
der Kirche, für die Glieder Christi
ihre mütterliche Aufgabe im Himmel
fortsetzt, indem sie bei der Geburt
und Erziehung des göttlichen Lebens
in den Seelen der Erlösten
mitwirkt." (Credo des Gottesvolkes,
30.6.1968) Im Jahre 1980 fügte Papst
Johannes Paul II der lauretanischen
Litanei die Anrufung Mater
Ecclesiae, Mutter der Kirche hinzu.

Von Bethlehem nach Jerusalem

In Bethlehem sahen die Hirten in
Maria die Mutter des Kindes, in
Nazaret sahen die Mitbewohner in
ihr die Mutter des Jugendlichen und
dann des erwachsenen Sohnes, der
eigene Wege ging. Nach der
Auferstehung sehen die im
Obergemach versammelten Apostel
in Maria die Mutter jener neuen



Familie, deren Haupt Jesus Christus
ist. Dort verharrten sie alle „einmütig
im Gebet, zusammen mit den Frauen
und mit Maria, der Mutter Jesu, und
mit seinen Brüdern (Apg 1, 13-14).
Maria weiß, dass die Kirche bald ans
Licht treten wird. Damals in
Bethlehem wurde ihr Sohn geboren,
jetzt wird in Jerusalem gleichsam
seine Kirche geboren und sichtbar.

Sie steht mitten unter den
Jüngerinnen und Jüngern des Herrn,
die alle noch unerfahrene Beter sind.
Am Anfang ihrer Berufung zur
Gottesmutterschaft stand ihre
Erfahrung mit dem Heiligen Geist.
Dann unter dem Kreuz Christi“, als
sich im Blut und Wasser aus der Seite
des Heilands das Geheimnis der
Kirche andeutete, hatte Maria „eine
neue Mutterschaft“ erfahren, wurde
„jedem einzelnen und allen als
Mutter gegeben“ (vgl. Johannes Paul
II, Enz. Redemptoris Mater 23). Jetzt
steht sie am Anfang des



Sichtbarwerdens der Kirche und
wird sich hier zum ersten Mal als
Mutter der Kirche gefühlt haben. Ihr
Blick wird sich auf die Gemeinschaft
der Gläubigen um sie herum
gerichtet haben. Maria lehrt sie
beten und ist ihnen, den
Ungeduldigen, Vorbild ruhiger
Sammlung und Beharrlichkeit.
Inmitten der Versammelten erfüllt
Maria die mütterliche Aufgabe, jene
ersten Christen zu erziehen – nicht
einzeln, sondern als Gemeinschaft,
als Kirche. Sie führt sie ein in die
marianische Haltung: Innerlichkeit,
um offen für den Heiligen Geist zu
sein, Hinhören durch beharrliches
Beten, durch die Eleganz, sich selbst
zurückzunehmen. Es sind Haltungen,
die gerade dann zum Leuchten
kamen, als die Verheißung des Herrn
sich erfüllte.

Doch nun tritt Petrus aus jener
Gemeinde als ihre sichtbare Mitte
und ihr Haupt hervor. Von diesem



Augenblick an hören wir nichts mehr
von Maria. Sie bleibt ständig
gegenwärtig, aber im Schatten, in der
Verborgenheit des Inneren - wie das
Herz, wie die Lungen, wie das Blut.

von Josef Arquer

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/gottesmutter-und-mutter-der-
kirche/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/gottesmutter-und-mutter-der-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/gottesmutter-und-mutter-der-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/gottesmutter-und-mutter-der-kirche/

	Gottesmutter und Mutter der Kirche

