opusdei.org

Gott in der
alltaglichen Arbeit
begegnen

Die Arbeit ist fiir die
Weltchristen der Weg, sich mit
Jesus Christus zu vereinigen.

28.04.2009

Erasmus von Rotterdam schrieb im
Jahre 1519 an Ulrich von Hutten uber
seinen englischen Freund Thomas
Morus, dieser kenne sich als Jurist
aus wie kein anderer und er sei
immer bereit, fir die gerechte Sache
einzustehen; er hdnge nicht am Geld,



sei in allem massig, doch freue er
sich auch uber die kleinen
Annehmlichkeiten des Lebens, sei
aber zugleich «der umsichtigste und
unermudlichste Arbeiter». Ein Mann
des Glaubens und des Gebetes, so sah
ihn Erasmus, um schliesslich
auszurufen: «... und da gibt es noch
Leute, die meinen, Christen finde
man nur in den Klostern!»(1)

Der hl. Thomas Morus reprasentiert,
was man einen «gewohnlichen
Christen» nennt. Solche hatte man
vermehrt in den letzten Jahren und
Monaten im Getriebe der Finanzwelt
und den Schalthebeln der Wirtschaft
brauchen konnen: Menschen, die
kompetent ihre Pflicht erfiillen, nicht
am Geld hangen, ihre Arbeit nicht als
Mittel der personlichen
Bereicherung, sondern als Dienst am
Mitmenschen verstehen.

Doch ist es moglich, immer und
uberall, in allen ehrenwerten



Berufen, wirklich christlich zu leben?
Einer, der davon uiberzeugt war und
mit dieser Uberzeugung zum
modernen Apostel der «Heiligung
der gewohnlichen beruflichen
Arbeit» wurde, war der Grunder des
Opus Dej, der hl. Josemaria Escriva.
Die Lehre vom heiligenden Wert des
gewohnlichen Lebens und der
Arbeit, so Escriva, sei eigentlich «so
alt und gleichzeitig so neu wie das
Evangelium». Er sah sie bereits vom
hl. Josef vorgelebt, den die Kirche am
1. Mai als den Zimmermann von
Nazareth feiert. Doch war diese
Wahrheit im Laufe der Geschichte
immer wieder in Vergessenheit
geraten. Escriva war jedoch nicht der
erste, der sie wiederentdeckte.

Eine urspriinglich protestantische
Wiederentdeckung

«Die Bejahung des gewohnlichen
Lebens findet ihren Ursprung in der
judisch-christlichen Spiritualitat, und



der spezielle Anstoss, den sie in der
Neuzeit erhalt, ruhrt in allererster
Linie von der Reformation her.»(2)
Auf dem Hintergrund der Ablehnung
des katholischen Kirchen- und
Sakramentenverstandnisses sowie
des Priester- und Monchtums als
gesonderte Berufungen wurden nun
gerade die Lebensumstidnde des
«gewoOhnlichen Lebens» — Arbeit,
Ehe, Familie, soziale und btuirgerliche
Pflichten - als Berufung verstanden
und erhielten eine eminent religiose
Bedeutung.(3)

Doch verbarg sich darin eine
ambivalente Spannung zwischen
Hinwendung zur Welt als von Gott
gewollte Lebenswirklichkeit und der
vor allem vom angelsichsischen
Puritanismus erhobenen Forderung
nach Erlosung von der Welt als von
der Sunde gepragte Unordnung. Es
fehlen dem puritanischen
Arbeitsethos ein wirkliches Interesse
am «Heil der Welt», eine innere



Beziehung zwischen Arbeit und
Erlosung und damit die Grundlage
fir eine eigentliche Spiritualitat der
Arbeit. So schlug dieses Arbeitsethos,
wie Max Weber in seiner Schrift «Der
Geist des Kapitalismus und die
protestantische Ethik»(4) feststellte,
schliesslich um in eine zwar
asketische, aber utilitaristische
Tuchtigkeits- und Erfolgsmoral.

Aus dem Zerbrechen der Einheit von
Arbeitsethos und religioser
Motivierung entstand zu einem nicht
unwesentlichen Teil die Signatur der
modernen Welt, wo Weltlichkeit und
religioses Bewusstsein in
Konkurrenz zueinander getreten
sind und sich schliesslich
voneinander entfremdet haben.(5)

Versohnung von Glaube und
moderner Arbeitswelt

Auf der anderen Seite fiihrte eine
gewisse katholische Tradition zu
einem nicht weniger brisanten



Konflikt zwischen Glaube und
moderner Welt, der sich bis zum
Zweiten Vatikanischen Konzil in
einer religios begriindeten
Ablehnung der politischen Moderne
und in einem tiefen Misstrauen
gegenuber der Realitat der
modernen Arbeitswelt und
Wirtschaft zeigte. Sie wurde als
Hindernis fur ein echtes geistliches
Leben und fiir das Streben nach
christlicher Vollkommenheit
angesehen.

Genau hier setzt Josemaria Escrivas
«katholische Wiederentdeckung» des
gewoOhnlichen Lebens an. Der hl.
Josemaria denkt das geistliche Leben
und das apostolische Wirken des
Normalchristen gerade von der Welt
und vom gewohnlichen Leben in ihr
her: «Die Welt ist nicht schlecht,
denn sie ist aus den Handen Gottes
hervorgegangen. [...] Wir Menschen
mit unseren Sinden und
Treulosigkeiten sind es, die sie



schlecht machen», heisst es in einer
Predigt von 1967, veroffentlicht
unter dem programmatischen Titel
«Die Welt leidenschaftlich lieben».(6)

Aber wir Menschen — davon ist
Escriva uiberzeugt — konnen auch
dazu beitragen, sie wieder gut zu
machen, und zwar gerade durch die
Arbeit. «Sie bringt Ermudung,
Miihsal, Erschopfung mit sich»,
gewiss, doch ist sie «<weder Leid noch
Fluch, noch Strafe», ja, es «wird Zeit
fir uns Christen, laut und deutlich zu
verkunden, dass die Arbeit eine Gabe
Gottes ist».(7)

Gott ruft die «Manner und Frauen
der Welt» dazu auf, «<ihm gerade in
den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universitat, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem



Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
fir Tag auf uns.»(8)

Arbeit als Gottes- und
Menschendienst

Die Arbeit ist fiir die Weltchristen
der Weg, sich mit Jesus Christus zu
vereinigen. Denn er, das Mensch
gewordene Wort Gottes, hat dreissig
Jahre lang in Nazareth gelebt und in
der Werkstatt Josefs gearbeitet. In
ihm zeigt uns Gott selbst den wahren
Wert jeder Arbeit in ihrer oftmaligen
Eintonigkeit und alltdglichen
Banalitat: Die menschliche Arbeit ist
ein Ort, in dem diese Gottesliebe sich
immer wieder neu inkarniert, ganz
egal, wie «bedeutend» sie ist: «Ob ihr
also esst oder trinkt oder etwas
anderes tut: tut alles zur
Verherrlichung Gottes» (1 Kor 10,
31)!



Escrivas Grundanliegen war in der
Tat nichts weniger als die Einheit von
Arbeit und Kontemplation. Die
Arbeit selbst soll Gebet sein —
Gottesdienst, wahre Opfergabe im
Geiste zum Lobe Gottes,(9) Ausibung
des allgemeinen Priestertums und
personlicher Weg des geistlichen
Wachstums. Als gute, durch die Liebe
gelduterte Arbeit ist sie aber zugleich
und untrennbar davon auch
wirklicher Dienst am Menschen und
Apostolat, gereinigt durch ein aus
der Gnade schopfendes Bemiithen um
die Tugenden: Gerechtigkeit,
Loyalitat, Arbeitsamkeit,
Grosszugigkeit, Loslosung,
Tapferkeit, Mass, Demut ...

Im hl. Thomas Morus sah Josemaria
Escriva dieses Ideal in einer auch fiir
den modernen Menschen aktuellen
Weise verwirklicht. Er war fasziniert
von der Selbstverstiandlichkeit und
schlichten Naturlichkeit, mit der
dieser durch ein Leben als



Familienvater und Rechtsanwalt im
zumeist prosaischen,
kraftezehrenden,
versuchungsreichen, oft auch
gefahrlichen Getriebe dieser Welt zur
vollkommenen Identifizierung mit
Christus bis hin zu seinem Leiden am
Kreuz fand und deshalb ein Heiliger
wurde.

Und heute? Kapitalismus,
Marktwirtschaft, Globalisierung
pragen unsere Welt — und sie sind
keineswegs schlecht, sofern sie nicht,
durch Laster verunstaltet, zum
Werkzeug von Egoismus, Habgier
und Lieblosigkeit werden. Doch das
Wachsen der sie iiberwindenden
Tugenden bedarf wegen der
Schwachheit der menschlichen Natur
— theologisch gesprochen: wegen der
Erbsiinde — der Gnade, die aus der
Liebe Christi kommt. Wir erhalten
sie gemass katholischer Auffassung
nicht aus eigener Glaubens-Leistung;
sie kommt uns, wie der barmherzige



Vater dem verlorenen Sohn, kraft der
Verdienste Christi in der Gestalt der
Sakramente der Kirche entgegen.

Das geistliche Leben wird dann
gerade in und durch seine
gnadenhaft durchformte Weltlichkeit
zum Vehikel, um alle irdischen
Wirklichkeiten mit dem Geist Christi
zu durchdringen und eine
«Zivilisation der Liebe» (Paul VI.) zu
errichten. Von solcher Art war fur
den hl. Josemaria «der Eifer, der uns
verzehren soll: das Reich Christi zu
verwirklichen, Hass und
Grausamkeit auszutilgen, den
heilsamen und friedbringenden
Balsam der Liebe auf der Erde
auszubreiten»,(10) nicht zuletzt eben
durch unsere tagliche Arbeit, die,
geheiligt, uns und die anderen
heiligt, das heisst: uns mit Gott
verbindet und dadurch die Welt
verwandelt.



Prof. Dr. Martin Rhonheimer ist
Priester der Prdalatur Opus Dei und
lebt in Ziirich und Rom, wo er an der
Papstlichen Hochschule Santa Croce
in Rom Ethik und politische
Philosophie lehrt. Zum Thema des
vorliegenden Artikels veroiffentlichte
er das Buch: Verwandlung der Welt.
Zur Aktualitdt des Opus Dei. Koln
2006. Direkt bestellbar

bei: www.adamasverlag.de

bzw. www.amazon.de.

(1) Der ganze Brief findet sich in
deutscher Ubersetzung als Anhang
in: Thomas More: Utopia. Aus dem
Lateinischen tibersetzt von Alfred
Hartmann. Basel 1947, 189-199.

(2) Charles Taylor: Quellen des Selbst
— Die Entstehung der neuzeitlichen
Identitat. Frankfurt am Main 1994
und 1996, 381.


https://www.adamasverlag.de/
https://www.adamasverlag.de
https://www.amazon.de/
https://www.amazon.de

(3) «Wahrend der Gebrauch des
Ausdrucks «Berufung> in
katholischen Kulturen
normalerweise in Verbindung mit
dem Priestertum oder dem
Monchsleben aufkommt, ist fiir die
Puritaner auch die geringste
Beschéftigung eine Berufung,
vorausgesetzt, sie ist hilfreich fir die
Menschheit und von Gott zum
Nutzen ausersehen. In diesem Sinne
sind alle Berufe ebenbiirtig,
unabhéngig von ihrer Stellung in der
gesellschaftlichen Rangordnung
(...).» (Ebd., 395).

(4) In: Max Weber: Gesammelte
Aufsétze zur Religionssoziologie I.
Tubingen 21922, 17-206.

(5) Vgl. dazu und zum Folgenden die
ausfiihrliche Argumentation im
Kapitel «Bejahung der Welt und
christliche Heiligkeit» meines
Buches: Verwandlung der Welt. Zur



Aktualitat des Opus Dei. Koln 2006,
49-82.

(6) In dem Band: Gesprache mit
Msgr. Escriva de Balaguer. Koln
41992, 173-183.

(7) Josemaria Escriva: Christus
begegnen. Homilien. Koln 1978, Nr.
47,123.

(8) Ebd. Nr. 114, 174 1.

(9) Vgl. I1. Vatikanisches Konzil,
Lumen gentium, 34.

(10) Escriva: Christus begegnen (wie
Anm. 7), Nr. 183, 417 {.

von Martin Rhonheimer,
Schweizerische Kirchenzeitung
* 23. April 2009

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-


https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/

de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-
begegnen/ (07.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/
https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/

	Gott in der alltäglichen Arbeit begegnen

