
opusdei.org

Gott in der
alltäglichen Arbeit
begegnen

Die Arbeit ist für die
Weltchristen der Weg, sich mit
Jesus Christus zu vereinigen.

28.04.2009

Erasmus von Rotterdam schrieb im
Jahre 1519 an Ulrich von Hutten über
seinen englischen Freund Thomas
Morus, dieser kenne sich als Jurist
aus wie kein anderer und er sei
immer bereit, für die gerechte Sache
einzustehen; er hänge nicht am Geld,



sei in allem mässig, doch freue er
sich auch über die kleinen
Annehmlichkeiten des Lebens, sei
aber zugleich «der umsichtigste und
unermüdlichste Arbeiter». Ein Mann
des Glaubens und des Gebetes, so sah
ihn Erasmus, um schliesslich
auszurufen: «… und da gibt es noch
Leute, die meinen, Christen finde
man nur in den Klöstern!»(1)

Der hl. Thomas Morus repräsentiert,
was man einen «gewöhnlichen
Christen» nennt. Solche hätte man
vermehrt in den letzten Jahren und
Monaten im Getriebe der Finanzwelt
und den Schalthebeln der Wirtschaft
brauchen können: Menschen, die
kompetent ihre Pflicht erfüllen, nicht
am Geld hängen, ihre Arbeit nicht als
Mittel der persönlichen
Bereicherung, sondern als Dienst am
Mitmenschen verstehen.

Doch ist es möglich, immer und
überall, in allen ehrenwerten



Berufen, wirklich christlich zu leben?
Einer, der davon überzeugt war und
mit dieser Überzeugung zum
modernen Apostel der «Heiligung
der gewöhnlichen beruflichen
Arbeit» wurde, war der Gründer des
Opus Dei, der hl. Josemaría Escrivá.
Die Lehre vom heiligenden Wert des
gewöhnlichen Lebens und der
Arbeit, so Escrivá, sei eigentlich «so
alt und gleichzeitig so neu wie das
Evangelium». Er sah sie bereits vom
hl. Josef vorgelebt, den die Kirche am
1. Mai als den Zimmermann von
Nazareth feiert. Doch war diese
Wahrheit im Laufe der Geschichte
immer wieder in Vergessenheit
geraten. Escrivá war jedoch nicht der
erste, der sie wiederentdeckte.

Eine ursprünglich protestantische
Wiederentdeckung

«Die Bejahung des gewöhnlichen
Lebens findet ihren Ursprung in der
jüdisch-christlichen Spiritualität, und



der spezielle Anstoss, den sie in der
Neuzeit erhält, rührt in allererster
Linie von der Reformation her.»(2)
Auf dem Hintergrund der Ablehnung
des katholischen Kirchen- und
Sakramentenverständnisses sowie
des Priester- und Mönchtums als
gesonderte Berufungen wurden nun
gerade die Lebensumstände des
«gewöhnlichen Lebens» – Arbeit,
Ehe, Familie, soziale und bürgerliche
Pflichten – als Berufung verstanden
und erhielten eine eminent religiöse
Bedeutung.(3)

Doch verbarg sich darin eine
ambivalente Spannung zwischen
Hinwendung zur Welt als von Gott
gewollte Lebenswirklichkeit und der
vor allem vom angelsächsischen
Puritanismus erhobenen Forderung
nach Erlösung von der Welt als von
der Sünde geprägte Unordnung. Es
fehlen dem puritanischen
Arbeitsethos ein wirkliches Interesse
am «Heil der Welt», eine innere



Beziehung zwischen Arbeit und
Erlösung und damit die Grundlage
für eine eigentliche Spiritualität der
Arbeit. So schlug dieses Arbeitsethos,
wie Max Weber in seiner Schrift «Der
Geist des Kapitalismus und die
protestantische Ethik»(4) feststellte,
schliesslich um in eine zwar
asketische, aber utilitaristische
Tüchtigkeits- und Erfolgsmoral.

Aus dem Zerbrechen der Einheit von
Arbeitsethos und religiöser
Motivierung entstand zu einem nicht
unwesentlichen Teil die Signatur der
modernen Welt, wo Weltlichkeit und
religiöses Bewusstsein in
Konkurrenz zueinander getreten
sind und sich schliesslich
voneinander entfremdet haben.(5)

Versöhnung von Glaube und
moderner Arbeitswelt

Auf der anderen Seite führte eine
gewisse katholische Tradition zu
einem nicht weniger brisanten



Konflikt zwischen Glaube und
moderner Welt, der sich bis zum
Zweiten Vatikanischen Konzil in
einer religiös begründeten
Ablehnung der politischen Moderne
und in einem tiefen Misstrauen
gegenüber der Realität der
modernen Arbeitswelt und
Wirtschaft zeigte. Sie wurde als
Hindernis für ein echtes geistliches
Leben und für das Streben nach
christlicher Vollkommenheit
angesehen.

Genau hier setzt Josemaría Escrivás
«katholische Wiederentdeckung» des
gewöhnlichen Lebens an. Der hl.
Josemaría denkt das geistliche Leben
und das apostolische Wirken des
Normalchristen gerade von der Welt
und vom gewöhnlichen Leben in ihr
her: «Die Welt ist nicht schlecht,
denn sie ist aus den Händen Gottes
hervorgegangen. […] Wir Menschen
mit unseren Sünden und
Treulosigkeiten sind es, die sie



schlecht machen», heisst es in einer
Predigt von 1967, veröffentlicht
unter dem programmatischen Titel
«Die Welt leidenschaftlich lieben».(6)

Aber wir Menschen – davon ist
Escrivá überzeugt – können auch
dazu beitragen, sie wieder gut zu
machen, und zwar gerade durch die
Arbeit. «Sie bringt Ermüdung,
Mühsal, Erschöpfung mit sich»,
gewiss, doch ist sie «weder Leid noch
Fluch, noch Strafe», ja, es «wird Zeit
für uns Christen, laut und deutlich zu
verkünden, dass die Arbeit eine Gabe
Gottes ist».(7)

Gott ruft die «Männer und Frauen
der Welt» dazu auf, «ihm gerade in
den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universität, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem



Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns.»(8)

Arbeit als Gottes- und
Menschendienst

Die Arbeit ist für die Weltchristen
der Weg, sich mit Jesus Christus zu
vereinigen. Denn er, das Mensch
gewordene Wort Gottes, hat dreissig
Jahre lang in Nazareth gelebt und in
der Werkstatt Josefs gearbeitet. In
ihm zeigt uns Gott selbst den wahren
Wert jeder Arbeit in ihrer oftmaligen
Eintönigkeit und alltäglichen
Banalität: Die menschliche Arbeit ist
ein Ort, in dem diese Gottesliebe sich
immer wieder neu inkarniert, ganz
egal, wie «bedeutend» sie ist: «Ob ihr
also esst oder trinkt oder etwas
anderes tut: tut alles zur
Verherrlichung Gottes» (1 Kor 10,
31)!



Escrivás Grundanliegen war in der
Tat nichts weniger als die Einheit von
Arbeit und Kontemplation. Die
Arbeit selbst soll Gebet sein –
Gottesdienst, wahre Opfergabe im
Geiste zum Lobe Gottes,(9) Ausübung
des allgemeinen Priestertums und
persönlicher Weg des geistlichen
Wachstums. Als gute, durch die Liebe
geläuterte Arbeit ist sie aber zugleich
und untrennbar davon auch
wirklicher Dienst am Menschen und
Apostolat, gereinigt durch ein aus
der Gnade schöpfendes Bemühen um
die Tugenden: Gerechtigkeit,
Loyalität, Arbeitsamkeit,
Grosszügigkeit, Loslösung,
Tapferkeit, Mass, Demut …

Im hl. Thomas Morus sah Josemaría
Escrivá dieses Ideal in einer auch für
den modernen Menschen aktuellen
Weise verwirklicht. Er war fasziniert
von der Selbstverständlichkeit und
schlichten Natürlichkeit, mit der
dieser durch ein Leben als



Familienvater und Rechtsanwalt im
zumeist prosaischen,
kräftezehrenden,
versuchungsreichen, oft auch
gefährlichen Getriebe dieser Welt zur
vollkommenen Identifizierung mit
Christus bis hin zu seinem Leiden am
Kreuz fand und deshalb ein Heiliger
wurde.

Und heute? Kapitalismus,
Marktwirtschaft, Globalisierung
prägen unsere Welt – und sie sind
keineswegs schlecht, sofern sie nicht,
durch Laster verunstaltet, zum
Werkzeug von Egoismus, Habgier
und Lieblosigkeit werden. Doch das
Wachsen der sie überwindenden
Tugenden bedarf wegen der
Schwachheit der menschlichen Natur
– theologisch gesprochen: wegen der
Erbsünde – der Gnade, die aus der
Liebe Christi kommt. Wir erhalten
sie gemäss katholischer Auffassung
nicht aus eigener Glaubens-Leistung;
sie kommt uns, wie der barmherzige



Vater dem verlorenen Sohn, kraft der
Verdienste Christi in der Gestalt der
Sakramente der Kirche entgegen.

Das geistliche Leben wird dann
gerade in und durch seine
gnadenhaft durchformte Weltlichkeit
zum Vehikel, um alle irdischen
Wirklichkeiten mit dem Geist Christi
zu durchdringen und eine
«Zivilisation der Liebe» (Paul VI.) zu
errichten. Von solcher Art war für
den hl. Josemaría «der Eifer, der uns
verzehren soll: das Reich Christi zu
verwirklichen, Hass und
Grausamkeit auszutilgen, den
heilsamen und friedbringenden
Balsam der Liebe auf der Erde
auszubreiten»,(10) nicht zuletzt eben
durch unsere tägliche Arbeit, die,
geheiligt, uns und die anderen
heiligt, das heisst: uns mit Gott
verbindet und dadurch die Welt
verwandelt.



Prof. Dr. Martin Rhonheimer ist
Priester der Prälatur Opus Dei und
lebt in Zürich und Rom, wo er an der
Päpstlichen Hochschule Santa Croce
in Rom Ethik und politische
Philosophie lehrt. Zum Thema des
vorliegenden Artikels veröffentlichte
er das Buch: Verwandlung der Welt.
Zur Aktualität des Opus Dei. Köln
2006. Direkt bestellbar
bei: www.adamasverlag.de
bzw. www.amazon.de.

---------------------

(1) Der ganze Brief findet sich in
deutscher Übersetzung als Anhang
in: Thomas More: Utopia. Aus dem
Lateinischen übersetzt von Alfred
Hartmann. Basel 1947, 189–199.

(2) Charles Taylor: Quellen des Selbst
– Die Entstehung der neuzeitlichen
Identität. Frankfurt am Main 1994
und 1996, 381.

https://www.adamasverlag.de/
https://www.adamasverlag.de
https://www.amazon.de/
https://www.amazon.de


(3) «Während der Gebrauch des
Ausdrucks «Berufung› in
katholischen Kulturen
normalerweise in Verbindung mit
dem Priestertum oder dem
Mönchsleben aufkommt, ist für die
Puritaner auch die geringste
Beschäftigung eine Berufung,
vorausgesetzt, sie ist hilfreich für die
Menschheit und von Gott zum
Nutzen ausersehen. In diesem Sinne
sind alle Berufe ebenbürtig,
unabhängig von ihrer Stellung in der
gesellschaftlichen Rangordnung
(…).» (Ebd., 395).

(4) In: Max Weber: Gesammelte
Aufsätze zur Religionssoziologie I.
Tübingen 21922, 17–206.

(5) Vgl. dazu und zum Folgenden die
ausführliche Argumentation im
Kapitel «Bejahung der Welt und
christliche Heiligkeit» meines
Buches: Verwandlung der Welt. Zur



Aktualität des Opus Dei. Köln 2006,
49–82.

(6) In dem Band: Gespräche mit
Msgr. Escrivá de Balaguer. Köln
41992, 173–183.

(7) Josemaría Escrivá: Christus
begegnen. Homilien. Köln 1978, Nr.
47, 123.

(8) Ebd. Nr. 114, 174 f.

(9) Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Lumen gentium, 34.

(10) Escrivá: Christus begegnen (wie
Anm. 7), Nr. 183, 417 f.

von Martin Rhonheimer,
Schweizerische Kirchenzeitung
• 23. April 2009

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/


de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-
begegnen/ (05.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/
https://opusdei.org/de-de/article/gott-in-der-alltaglichen-arbeit-begegnen/

	Gott in der alltäglichen Arbeit begegnen

