
opusdei.org

Papst Franziskus -
«Gewaltfreiheit: Stil
einer Politik für den
Frieden»

Botschaft des Heiligen Vaters
Papst Franziskus zur Feier des
Weltfriedenstages (1. Januar
2017)

31.12.2016

1. Am Anfang dieses neuen Jahres
übermittle ich allen Völkern und
Nationen der Welt, den Staats- und
Regierungschefs sowie den
Verantwortungsträgern der



Religionsgemeinschaften und der
verschiedenen Gruppierungen der
Zivilgesellschaft meine tief
empfundenen Wünsche für den
Frieden. Jedem Mann, jeder Frau
und jedem Kind wünsche ich Frieden
und bete, dass das Abbild und die
Ähnlichkeit Gottes in jedem
Menschen uns gestatten, einander als
heilige Gaben zu erkennen, die mit
einer unermesslichen Würde
ausgestattet sind. Respektieren wir
vor allem in Konfliktsituationen
diese » tiefgründigste Würde «[1]
und machen wir die aktive
Gewaltfreiheit zu unserem
Lebensstil.

Dies ist die Botschaft zum fünfzigsten
Weltfriedenstag. In der ersten dieser
Botschaften wendete sich der selige
Papst Paul VI. an alle Völker – nicht
nur an die Katholiken – mit
unmissverständlichen Worten: » Es
hat sich endlich ganz klar
herausgestellt, dass der Friede der



einzig wahre Weg menschlichen
Fortschritts ist (nicht die
Spannungen ehrgeiziger
Nationalismen, nicht die
gewaltsamen Eroberungen, nicht die
Unterdrückungen, die eine falsche
zivile Ordnung herbeiführen) «. Er
warnte vor der » Gefahr zu glauben,
dass die internationalen
Streitigkeiten nicht auf dem Weg der
Vernunft, d.h. der auf Recht,
Gerechtigkeit und Gleichheit
gegründeten Verhandlungen zu lösen
seien, sondern nur auf dem der
Abschreckung und der tödlichen
Gewalt «. Mit einem Zitat aus der
Enzyklika Pacem in terris seines
Vorgängers Johannes XXIII. pries er
dagegen » den Sinn und die
Begeisterung für den auf Wahrheit,
Gerechtigkeit, Freiheit und Liebe
gegründeten Frieden «.[2] Die
Aktualität dieser Worte, die heute
nicht weniger wichtig und dringlich
sind als vor fünfzig Jahren, ist
beeindruckend.



Aus diesem Anlass möchte ich näher
auf die Gewaltfreiheit als Stil einer
Politik für den Frieden eingehen und
bitte Gott, uns allen zu helfen, auf die
Gewaltfreiheit in der Tiefe unserer
Gefühle und persönlichen Werte
zurückzugreifen. Mögen unsere Art,
in zwischenmenschlichen,
gesellschaftlichen und
internationalen Beziehungen
miteinander umzugehen, von Liebe
und Gewaltfreiheit geleitet sein.
Wenn die Opfer von Gewalt der
Versuchung der Rache zu
widerstehen wissen, können sie die
glaubhaftesten Leitfiguren in
gewaltfreien Aufbauprozessen des
Friedens sein. Möge die
Gewaltfreiheit von der Ebene des
lokalen Alltags bis zur Ebene der
Weltordnung der kennzeichnende
Stil unserer Entscheidungen, unserer
Beziehungen, unseres Handelns und
der Politik in allen ihren Formen
sein.



Eine zerbröckelte Welt

2. Das vergangene Jahrhundert ist
von zwei mörderischen Weltkriegen
verwüstet worden und hat die
Bedrohung eines Atomkriegs sowie
eine große Anzahl weiterer Konflikte
erlebt, während wir heute leider mit
einem schrecklichen „stückweisen“
Weltkrieg zu tun haben. Es ist nicht
leicht zu erkennen, ob die Welt heute
mehr oder weniger gewaltsam ist als
gestern und ob die modernen
Kommunikationsmittel und die
unsere Zeit kennzeichnende
Mobilität uns die Gewalt bewusster
machen oder ob sie uns mehr an sie
gewöhnen.

In jedem Fall verursacht diese
Gewalt, die „stückweise“ auf
unterschiedliche Arten und
verschiedenen Ebenen ausgeübt
wird, unermessliche Leiden, um die
wir sehr wohl wissen: Kriege in
verschiedenen Ländern und



Kontinenten; Terrorismus,
Kriminalität und unvorhersehbare
bewaffnete Übergriffe; Formen von
Missbrauch, denen die Migranten
und die Opfer des Menschenhandels
ausgesetzt sind; Zerstörung der
Umwelt. Und wozu das alles? Erlaubt
die Gewalt, Ziele von dauerhaftem
Wert zu erreichen? Löst nicht alles,
was sie erlangt, letztlich nur
Vergeltungsmaßnahmen und
Spiralen tödlicher Konflikte aus, die
allein für einige wenige „Herren des
Krieges“ von Vorteil sind?

Die Gewalt ist nicht die heilende
Behandlung für unsere zerbröckelte
Welt. Auf Gewalt mit Gewalt zu
reagieren führt bestenfalls zu
Zwangsmigrationen und ungeheuren
Leiden, denn große Mengen an
Ressourcen werden für militärische
Zwecke bestimmt und den täglichen
Bedürfnissen der Jugendlichen, der
Familien in Not, der alten Menschen,
der Kranken, der großen Mehrheit



der Erdenbewohner entzogen.
Schlimmstenfalls kann sie zum
physischen und psychischen Tod
vieler, wenn nicht sogar aller führen.

Die Frohe Botschaft

3. Auch Jesus lebte in Zeiten der
Gewalt. Er lehrte, dass das
eigentliche Schlachtfeld, auf dem
Gewalt und Frieden einander
begegnen, das menschliche Herz ist:
» Von innen, aus dem Herzen der
Menschen, kommen die bösen
Gedanken « (Mk 7,21). Doch die
Botschaft Christi bietet angesichts
dieser Realität die von Grund auf
positive Antwort: Er verkündete
unermüdlich die bedingungslose
Liebe Gottes, der aufnimmt und
verzeiht, und lehrte seine Jünger, die
Feinde zu lieben (vgl. Mt 5,44) und
„die andere Wange“ hinzuhalten (vgl.
Mt 5,39). Als er die Ankläger der
Ehebrecherin daran hinderte, sie zu
steinigen (vgl. Joh 8,1-11), und als er



in der Nacht vor seinem Tod Petrus
gebot, sein Schwert wieder in die
Scheide zu stecken (vgl. Mt 26,52),
zeichnete Jesus den Weg der
Gewaltfreiheit vor, den er bis zum
Schluss gegangen ist – bis zum Kreuz,
durch das er den Frieden
verwirklicht und die Feindschaft
getötet hat (vgl. Eph 2,14-16). Wer die
Frohe Botschaft Jesu annimmt, weiß
daher die Gewalt, die er in sich trägt,
zu erkennen und lässt sich von der
Barmherzigkeit Gottes heilen. So
wird er selbst ein Werkzeug der
Versöhnung, entsprechend dem
Aufruf des heiligen Franz von Assisi:
» Wenn ihr mit dem Mund den
Frieden verkündet, so versichert
euch, ob ihr ihn auch, ja noch mehr,
in eurem Herzen habt! «.[3]

Wahre Jünger Jesu zu sein bedeutet
heute, auch seinem Vorschlag der
Gewaltfreiheit nachzukommen. Er
ist, wie mein Vorgänger Benedikt
XVI. sagte, » realistisch, denn er trägt



der Tatsache Rechnung, dass es in
der Welt zu viel Gewalt, zu viel
Ungerechtigkeit gibt; eine solche
Situation kann man nur dann
überwinden, wenn ihr ein Mehr an
Liebe, ein Mehr an Güte
entgegengesetzt wird. Dieses „Mehr“
kommt von Gott «. [4] Und mit
großem Nachdruck fügte er hinzu,
dass » Gewaltlosigkeit für die
Christen nicht ein rein taktisches
Verhalten darstellt, sondern eine
Wesensart der Person und die
Haltung dessen, der so sehr von der
Liebe Gottes und deren Macht
überzeugt ist, dass er keine Angst
davor hat, dem Bösen nur mit den
Waffen der Liebe und der Wahrheit
entgegenzutreten. Die Feindesliebe
bildet den Kern der „christlichen
Revolution“. « [5] Zu Recht wird das
Evangelium von der Feindesliebe (vgl.
Lk 6,27) » als die Magna Charta der
christlichen Gewaltlosigkeit
betrachtet; sie besteht nicht darin,
sich dem Bösen zu ergeben […]



sondern darin, auf das Böse mit dem
Guten zu antworten (vgl. Röm
12,17-21), um so die Kette der
Ungerechtigkeit zu sprengen. «[6]

Mächtiger als die Gewalt

4. Die Gewaltfreiheit wird manchmal
im Sinn von Kapitulation, Mangel an
Engagement und Passivität
verstanden, aber in Wirklichkeit ist
es nicht so. Als Mutter Teresa 1979
den Friedensnobelpreis empfing,
erklärte sie ihre Botschaft einer
aktiven Gewaltfreiheit ganz deutlich:
» In unserer Familie haben wir keine
Bomben und Waffen nötig und
brauchen nicht zu zerstören, um
Frieden zu bringen, sondern wir
müssen nur zusammen sein und
einander lieben […] Und so werden
wir alles Böse, das es in der Welt gibt,
überwinden können. «[7] Denn die
Macht der Waffen ist trügerisch. »
Während die Waffenhändler ihre
Arbeit tun, gibt es die armen



Friedenstifter, die ihr Leben
hingeben, nur um einem Menschen
und noch einem, noch einem, noch
einem zu helfen. « Für diese
Friedenstifter ist Mutter Teresa » ein
Symbol, ein Bild aus unserer Zeit «. 
[8] Im vergangenen September hatte
ich die große Freude, sie
heiligzusprechen. Ich habe ihre
Verfügbarkeit gelobt, denn » durch
die Aufnahme und den Schutz des
menschlichen Lebens – des
ungeborenen wie des verlassenen
und ausgesonderten –« war sie für
alle da. » Sie beugte sich über die
Erschöpften, die man am
Straßenrand sterben ließ, weil sie die
Würde erkannte, die Gott ihnen
verliehen hatte. Sie erhob ihre
Stimme vor den Mächtigen der Welt,
damit sie angesichts der Verbrechen
– angesichts der Verbrechen! – der
Armut, die sie selbst geschaffen
hatten, ihre Schuld erkennen sollten.
«[9] Ihre Reaktion – und damit steht
sie für Tausende, ja Millionen von



Menschen – war der Einsatz
gewesen, großherzig und
hingebungsvoll auf die Opfer
zuzugehen, jeden verletzten Leib zu
berühren und zu verbinden und
jedes zerbrochene Leben zu heilen.

Die entschieden und konsequent
praktizierte Gewaltfreiheit hat
eindrucksvolle Ergebnisse
hervorgebracht. Unvergesslich
bleiben die von Mahatma Gandhi
und Khan Abdul Ghaffar Khan
erreichten Erfolge bei der Befreiung
Indiens sowie die Erfolge Martin
Luther Kings jr. gegen die
Rassendiskriminierung. Besonders
die Frauen sind oft Vorreiterinnen
der Gewaltfreiheit, wie zum Beispiel
Leymah Gbowee und Tausende
liberianische Frauen, die
Gebetstreffen und gewaltlosen
Protest (pray-ins) organisiert und so
Verhandlungen auf hoher Ebene
erreicht haben im Hinblick auf die



Beendigung des zweiten
Bürgerkriegs in Liberia.

Wir dürfen auch das epochale
Jahrzehnt nicht vergessen, das mit
dem Sturz der kommunistischen
Regime in Europa endete. Die
christlichen Gemeinschaften
leisteten dazu ihren Beitrag durch
inständiges Beten und mutiges
Handeln. Einen speziellen Einfluss
übten der Dienst und das Lehramt
des heiligen Johannes Paul II. aus. In
seinen Gedanken über die Ereignisse
von 1989 in der Enzyklika 
Centesimus annus (1991) hat mein
Vorgänger hervorgehoben, dass ein
epochaler Umbruch im Leben der
Völker, der Nationen und der Staaten
» durch einen gewaltlosen Kampf
erreicht wurde, der nur von den
Waffen der Wahrheit und der
Gerechtigkeit Gebrauch machte «.
[10] Dieser Weg eines politischen
Übergangs zum Frieden wurde auch
ermöglicht dank » dem gewaltlosen



Engagement von Menschen […], die
sich stets geweigert hatten, der
Macht der Gewalt zu weichen, und
Schritt für Schritt wirksame Mittel zu
finden wussten, um von der
Wahrheit Zeugnis abzulegen «. Und
so kommt Johannes Paul II. zu dem
Schluss: » Mögen die Menschen
lernen, gewaltlos für die
Gerechtigkeit zu kämpfen, in den
internen Auseinandersetzungen auf
den Klassenkampf zu verzichten und
in internationalen Konflikten auf den
Krieg. « [11]

Die Kirche hat sich für die
Verwirklichung gewaltfreier
Strategien zur Förderung des
Friedens in vielen Ländern
eingesetzt und sogar die
gewaltsamsten Akteure zu
Anstrengungen für den Aufbau eines
gerechten und dauerhaften Friedens
gedrängt.



Dieses Engagement für die Opfer von
Ungerechtigkeit und Gewalt ist nicht
etwa ein ausschließliches Gut der
katholischen Kirche, sondern es
gehört zu vielen religiösen
Traditionen, für die » Mitleid und
Gewaltlosigkeit wesentlich sind und
den Weg des Lebens weisen «.[12]
Das betone ich mit Nachdruck: »
Keine Religion ist terroristisch. «[13]
Die Gewalt ist eine Schändung des
Namens Gottes.[14] Werden wir nie
müde zu wiederholen, » dass der
Name Gottes die Gewalt nie
rechtfertigen kann. Allein der Friede
ist heilig. Nur der Friede ist heilig,
nicht der Krieg! «[15]

Die häusliche Atmosphäre als Wurzel
für eine gewaltfreie Politik

5. Wenn die Wurzel, der die Gewalt
entspringt, das Herz der Menschen
ist, dann ist es ganz wesentlich, den
Weg der Gewaltfreiheit an erster
Stelle innerhalb der Familie zu



gehen. Es ist eine Komponente jener
Freude der Liebe, die ich im
vergangenen März zum Abschluss
einer zweijährigen Reflexion der
Kirche über Ehe und Familie in dem
Apostolischen Schreiben Amoris
laetitia dargelegt habe. Die Familie
ist der unerlässliche Schmelztiegel,
durch den Eheleute, Eltern und
Kinder, Brüder und Schwestern
lernen, sich zu verständigen und
uneigennützig füreinander zu
sorgen; hier müssen Spannungen
oder sogar Konflikte kraftvoll, aber
durch Dialog, Achtung, Suche nach
dem Wohl des anderen,
Barmherzigkeit und Vergebung
überwunden werden.[16] Aus dem
Innern der Familie springt die
Freude der Liebe auf die Welt über
und strahlt in die ganze Gesellschaft
aus.[17] Im Übrigen kann sich eine
Ethik der Brüderlichkeit und der
friedlichen Koexistenz von Menschen
und von Völkern nicht auf die Logik
der Angst, der Gewalt und der



Verschlossenheit gründen, sondern
muss auf Verantwortung, Achtung
und aufrichtigem Dialog beruhen. In
diesem Sinn appelliere ich für die
Abrüstung sowie für das Verbot und
die Abschaffung der Atomwaffen:
Die atomare Abschreckung und die
Drohung der gesicherten
gegenseitigen Zerstörung können
kein Fundament für diese Art der
Ethik sein.[18] Mit gleicher
Dringlichkeit bitte ich, dass die
häusliche Gewalt und der
Missbrauch von Frauen und Kindern
aufhören.

Das Jubiläum der Barmherzigkeit,
das im vergangenen November
abgeschlossen wurde, war eine
Einladung, in die Tiefen unseres
Herzens zu schauen und dort das
Erbarmen Gottes eindringen zu
lassen. Das Jubiläumsjahr hat uns zu
Bewusstsein geführt, wie zahlreich
und verschieden die Menschen und
die gesellschaftlichen Gruppen sind,



die mit Gleichgültigkeit behandelt
werden, Opfer von Ungerechtigkeit
sind und Gewalt erleiden. Sie
gehören zu unserer „Familie“, sind
unsere Brüder und Schwestern.
Darum müssen die Formen einer
Politik der Gewaltfreiheit innerhalb
der häuslichen Wände ihren Anfang
nehmen, um sich dann auf die ganze
Menschheitsfamilie auszubreiten. »
Das Beispiel der heiligen Therese von
Lisieux lädt uns ein, den „kleinen
Weg“ der Liebe zu beschreiten, keine
Gelegenheit für ein freundliches
Wort, für ein Lächeln, für irgendeine
kleine Geste zu verpassen, die
Frieden und Freundschaft verbreitet.
Eine ganzheitliche Ökologie ist auch
aus einfachen alltäglichen Gesten
gemacht, die die Logik der Gewalt,
der Ausnutzung, des Egoismus
durchbrechen. «[19]

Meine Einladung



6. Der Aufbau des Friedens durch die
aktive Gewaltfreiheit ist ein
notwendiges Element und entspricht
den ständigen Bemühungen der
Kirche, die Anwendung von Gewalt
zu begrenzen durch moralische
Normen, durch ihre Teilnahme an
den Arbeiten der internationalen
Einrichtungen und durch den
kompetenten Beitrag vieler Christen
zur Ausarbeitung der Gesetzgebung
auf allen Ebenen. Jesus selbst bietet
uns ein „Handbuch“ dieser Strategie
zum Aufbau des Friedens in der
sogenannten Bergpredigt an. Die
acht Seligpreisungen (vgl. Mt 5,3-10)
skizzieren das Profil des Menschen,
den wir als glücklich, gut und
authentisch bezeichnen können.
Selig, die keine Gewalt anwenden –
sagt Jesus –, selig die Barmherzigen,
die Friedenstifter, selig, die ein
reines Herz haben, die hungern und
dürsten nach der Gerechtigkeit.



Das ist auch ein Programm und eine
Herausforderung für die politischen
und religiösen Leader, für die
Verantwortungsträger der
internationalen Einrichtungen und
für die Leiter der Unternehmen und
der Medien der ganzen Welt: die
Seligpreisungen in der Art der
Ausübung ihrer Verantwortung
anzuwenden. Eine Herausforderung,
die Gesellschaft, die Gemeinschaft
oder das

Unternehmen, für das sie
verantwortlich sind, im Stil der
Friedenstifter aufzubauen;
Barmherzigkeit zu beweisen, indem
sie es ablehnen, Menschen
auszusondern, die Umwelt zu
schädigen oder um jeden Preis
gewinnen zu wollen. Das erfordert
die Bereitschaft, » den Konflikt zu
ertragen, ihn zu lösen und ihn zum
Ausgangspunkt für einen neuen
Prozess zu machen «.[20] In dieser
Weise zu wirken, bedeutet, die



Solidarität als den Stil zu wählen,
Geschichte zu machen und soziale
Freundschaft aufzubauen. Die aktive
Gewaltfreiheit ist ein Weg, um zu
zeigen, dass wirklich die Einheit
mächtiger und fruchtbarer ist als der
Konflikt. Alles in der Welt ist eng
miteinander verbunden.[21] Gewiss,
es kann geschehen, dass die
Verschiedenheiten Reibereien
erzeugen: Gehen wir sie konstruktiv
und gewaltlos an, so dass » die
Spannungen und die Gegensätze zu
einer vielgestaltigen Einheit führen
können, die neues Leben
hervorbringt « und » die wertvollen
Möglichkeiten der kollidierenden
gegensätzlichen Standpunkte
beibehält «.[22]

Ich versichere, dass die katholische
Kirche jeden Versuch, den Frieden
auch durch die aktive und kreative
Gewaltfreiheit aufzubauen, begleiten
wird. Am 1. Januar 2017 tritt das
neue „Dikasterium für den Dienst



zugunsten der ganzheitlichen
Entwicklung des Menschen“ in
Funktion. Es wird der Kirche bei der
Förderung » der unermesslichen
Güter der Gerechtigkeit, des Friedens
und der Bewahrung der Schöpfung «
immer wirkungsvoller helfen und sie
in ihrer Fürsorge für die Migranten,
» die Bedürftigen, die Kranken und
die Ausgeschlossenen, die
Ausgegrenzten und die Opfer
bewaffneter Konflikte und von
Naturkatastrophen, die Gefangenen,
die Arbeitslosen und die Opfer jeder
Form von Sklaverei und Folter « [23]
immer durchgreifender
unterstützen. Jede Handlung in
dieser Richtung, so bescheiden sie
auch sei, trägt zum Aufbau einer
gewaltfreien Welt bei, und das ist der
erste Schritt zur Gerechtigkeit und
zum Frieden.

Zum Schluss



7. Wie es der Tradition entspricht,
unterzeichne ich diese Botschaft am
8. Dezember, dem Fest der
Unbefleckten Empfängnis der seligen
Jungfrau Maria. Sie ist die Königin
des Friedens. Bei der Geburt ihres
Sohnes verherrlichten die Engel Gott
und wünschten den Menschen guten
Willens Frieden auf Erden (vgl. Lk
2,14). Bitten wir Maria, uns leitend
voranzugehen.

» Alle ersehnen wir den Frieden;
viele Menschen bauen ihn täglich mit
kleinen Gesten auf; viele leiden und
nehmen geduldig die Mühe auf sich,
immer wieder zu versuchen, Frieden
zu schaffen. «[24] Bemühen wir uns
im Jahr 2017 mit Gebet und Tat
darum, Menschen zu werden, die aus
ihrem Herzen, aus ihren Worten und
aus ihren Gesten die Gewalt
verbannt haben, und gewaltfreie
Gemeinschaften aufzubauen, die sich
um das gemeinsame Haus kümmern.
» Nichts ist unmöglich, wenn wir uns



im Gebet an Gott wenden. Alle
können „Handwerker“ des Friedens
sein. «[25]

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember
2016

Franziskus

[1] Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium, 228.

[2] Botschaft zum ersten
Weltfriedenstag, 1. Januar 1968.

[3] „Leggenda dei tre compagni“: 
Fonti Francescane, Nr. 1469 (dt.
Ausg.: „Dreigefährtenlegende“, 
Franziskus-Quellen, Kevelaer 2009, S.
644).

[4] Angelus, 18. Februar 2007.

[5] Ebd.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html


[6] Ebd.

[7] Mutter Teresa, Ansprache zur
Verleihung des Friedensnobelpreises,
11. Dezember 1979.

[8] Meditation „Der Weg des
Friedens“, Kapelle der Domus
Sanctae Marthae, 19. November
2015.

[9] Homilie zur Heiligsprechung der
seligen Mutter Teresa von Kalkutta,
4. September 2016.

[10] Nr. 23.

[11] Ebd.

[12] Ansprache bei der
interreligiösen Begegnung (3.
November 2016).

[13] Ansprache bei der 3.
Internationalen Begegnung der
Volksbewegungen (5. November
2016).

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_weg-des-friedens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html


[14] Vgl. Ansprache bei der
interreligiösen Begegnung mit dem
Ratspräsidenten der kaukasischen
Muslime und Repräsentanten der
anderen Religionsgemeinschaften,
Baku (2. Oktober 2016).

[15] Ansprache beim Weltgebetstag
für den Frieden, Assisi (20.
September 2016)

[16] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Amoris laetitia, 90-130.

[17] Vgl. ebd., 133.194.234.

[18] Vgl. Botschaft anlässlich der
Wiener Konferenz zu den
humanitären Auswirkungen von
Kernwaffen (7. Dezember 2014).

[19] Enzyklika Laudato si’, 230.

[20] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 227.

[21] Vgl. Enzyklika Laudato si’,
16.117.138.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#Unsere_t%C3%A4gliche_Liebe
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#Unsere_t%C3%A4gliche_Liebe
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


[22] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 228.

[23] Apostolisches Schreiben in Form
eines „Motu proprio“, mit dem das
Dikasterium für den Dienst
zugunsten der ganzheitlichen
Entwicklung des Menschen
eingerichtet wird (17. August 2016).

[24] Regina Coeli, Betlehem (25. Mai
2014).

[25] Appell, Assisi (20. September
2016).

© Copyright - Libreria

Editrice Vaticana

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#APPELL_
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#APPELL_
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#APPELL_


pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/gewaltfreiheit-stil-einer-
politik-fur-den-frieden/ (31.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/gewaltfreiheit-stil-einer-politik-fur-den-frieden/
https://opusdei.org/de-de/article/gewaltfreiheit-stil-einer-politik-fur-den-frieden/
https://opusdei.org/de-de/article/gewaltfreiheit-stil-einer-politik-fur-den-frieden/

	Papst Franziskus - «Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für den Frieden»

