
opusdei.org

Gerl-Falkovitz: Gott
wird wieder
„modern“

„Der Wind beginnt wieder die
Segel zu füllen“ in Richtung
einer Neuentdeckung Gottes.
Davon ist Univ.-Prof. Dr.
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz
überzeugt.

13.03.2008

Die bekannte deutsche Religions-
philosophin nahm am 7. März 2008
in ihrem Vortrag „Wird Gott wieder
modern?“ das Publikum des Wiener



Studentinnenheims Währing mit auf
eine spannende Reise durch die
Philosophie der Gegenwart, auf der
Suche nach Spuren Gottes.

Das Denken unserer Gegenwart ist
grundlegend von den Ideen der
Postmoderne geprägt, deren
zentrales Postulat es ist, dass es keine
Wahrheit geben darf, stellte Hanna
Barbara Gerl-Falkovitz zu Beginn
fest. Anhand des grundlegenden
Werkes La condition postmoderne
(1979) des französischen Philosophen
Jean-Francois Lyotard skizzierte die
Religionsphilosophin, die an der
Technischen Universität Dresden
lehrt, die Postmoderne als eine
Kultur der „Abwesenheit“. Lyotard
habe aufgrund der entsetzlichen
Erfahrungen des 20. Jahrhunderts
scharfe Kritik am Vernunftkult der
Aufklärung geübt. Als Gegenmittel
habe er allerdings den Verzicht auf
jegliche Wertung angesehen. Nur
durch diesen Verzicht auf Wahrheit



sei ein friedliches Zusammenleben
möglich, dachte er. So sei die
„Abwesenheit von Wahrheit der
erste Zug der Kultivierung“. 

Diese Ideen prägen heute das Denken
bereits in allen Bereichen, erläuterte
Gerl-Falkovitz. Alles bestehe nur
mehr aus Konstrukten und Zeichen.
Es gebe „verschiedene Wahrheiten“,
es dürften keine Wertungen
abgegeben werden. Selbst die
Realität des Körpers werde etwa
durch die Gender-Theorie, die
Geschlecht als bloßes Konstrukt
ansieht, in Frage gestellt. Doch die
Religionsphilosophin erkennt gerade
in den Jahren um das Millennium
auch neue Aufbrüche im Denken, die
diese Postulate in Frage stellen. In
den vergangenen Jahren hätten
gleich mehrere wichtige Denker
überraschend kühn wieder Ideen aus
dem Christentum aufgegriffen.



So übte der deutsche Schriftsteller
Botho Strauß in seinem Buch 
Aufstand gegen die sekundäre Welt
(1999) heftige Kritik an der
Konstruktwelt der Postmoderne. Die
Worte meinten nicht mehr, was sie
sagten, es werde nur mehr
„Wortmüll“ produziert, beklagte er.
Er selbst könne aber nur so lange
dichten, solange das Wort „an einer
Stelle“ wirklich „meint, was es sagt“.
Diese „eine Stelle“ erkennt Strauß –
provokativ und überraschend – in
der Feier der Eucharistie. Dort
bewirkten die Worte nämlich
wirklich das, was sie aussagten:
„Eucharistie ist die Sprengung des
Geschwätzes“, das Sakrament
Zeichen von Wesenheit.

Die Frage nach der Gerechtigkeit
trieb wiederum den deutschen
Philosophen Jürgen Habermas und
den Franzosen Jacques Derrida um.
Habermas sprach 2001 in der
Frankfurter Paulskirche über die



Frage nach einer letzten
Gerechtigkeit und betonte dabei
nachdrücklich, dass nur die
Auferstehung der Toten „die
Sinnantwort auf nicht mehr wieder
gutzumachende Ungerechtigkeit“ sei.

Derrida, zeitlebens einer der
bekanntesten postmodernen
Philosophen und Vertreter des
Dekonstruktivismus, wies am Ende
seines Lebens in einer Diskussion
über die prinzipielle Verzeihbarkeit
des Holocaust auf die
„unausdenkliche Verzeihung“ in der
Beichte hin. Denn das
„Unverzeihliche“ sei eigentlich das
Einzige, was es wirklich zu verzeihen
gelte – doch „Absolution gibt es nur
im Absoluten“.

Ein Zeichen gegen die leibferne
Theorie des „Gender“ setzte
wiederum der Phänomenologe
Michel Henry, der „das Fleisch als
letzten Anker der Wirklichkeit“



ansah. Der Schmerz lasse keine
„virtuellen Spiele“ mehr zu, könne
nicht wegdiskutiert werden: „Das
Fleisch nagelt mich fest.“
Leiblichkeit, Leiden und Endlichkeit
seien grundlegende Elemente
unserer Ich-Erfahrung.

Gerl-Falkovitz erkennt in allen diesen
Ideen Hinweise darauf, dass die
„Mitternacht der Abwesenheit
überschritten ist“ und die
Gottesfrage aus ungewohnter
Perspektive neu gestellt werde. Nach
der „Abwesenheit“ der Postmoderne
beginne sich eine neue Philosophie
der „Anwesenheit“ herauszubilden.

In diesem Zusammenhang wies die
Philosophin auch auf die „Anfragen
des Islam“ hin, denen die westliche
Welt derzeit ausgesetzt ist. In diesen
sieht sie „Korrekturmöglichkeiten“
für eine Gesellschaft, die bisher
geglaubt habe, „mit Laisser-faire
über die Runden zu kommen“, indem



es „alles und das Gegenteil von
allem“ zugelassen habe. Doch
„Auflösung ist keine Lösung“,
resümierte Gerl-Falkovitz.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/gerl-falkovitz-gott-wird-
wieder-modern/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/gerl-falkovitz-gott-wird-wieder-modern/
https://opusdei.org/de-de/article/gerl-falkovitz-gott-wird-wieder-modern/
https://opusdei.org/de-de/article/gerl-falkovitz-gott-wird-wieder-modern/

	Gerl-Falkovitz: Gott wird wieder „modern“

