
opusdei.org

Für eine spirituelle
Theologie des
Zölibats

Ist der Zölibat an das
Weihesakrament gebunden?

12.07.2010

Wir zeichnen die Grundlinien eine
Referates nach, das Prof. Dr. Laurent
Touze von der Päpstlichen Universität
Santa Crocein Rom im Rahmen einer 
Tagung über den Zölibat gehalten hat,
die am 4. und 5. März 2010 an der
Theologischen Fakultät stattfand.

https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://opusdei.org/article/der-zolibat-theologie-und-leben/


Auf der einen Seite unterstreicht der
Heilige Stuhl immer wieder, dass der
Zölibat nicht verhandelbar ist. So
zum Beispiel Benedikt XV. am 16.
Dezember 1920 in einer Ansprache
an das Geheime Konsistorium: “Wir
bekräftigen hiermit feierlich und in
aller Form (…), dass sich dieser
Apostolische Stuhl niemals dazu
bereit finden wird, das heilige und
überaus heilsame Gesetz des
kirchlichen Zölibats aufzuheben,
noch auch es abzuschwächen oder
teilweise zu mildern." Auf der
anderen Seite lässt der Heilige Stuhl
immer wieder Ausnahmen von
dieser Regel zu. So in einigen
katholischen Kirchen des
orientalischen Ritus, aber auch in
der lateinischen Kirche, angefangen
bei Entscheidungen von Pius XII. bis
hin zur Apostolischen Konstitution
„Anglicanorum coetibus“ von
Benedikt XVI. für Anglikaner, die mit
der katholischen Kirche in volle



Sakramentengemeinschaft treten
wollen. Ist das nicht inkonsequent?

Hier geht es darum, hinter den
„Tagesereignissen“ den tieferen
Zusammenhang zwischen
Priestertum und Zölibat zu sehen. Es
tut sich da ein doppelter Aspekt auf:
der eucharistische und der
sogenannte bräutliche.

Der Zölibat ist eucharistisch und
bräutlich

Die Haupttätigkeit des katholischen
Priesters besteht in der Feier der
Heiligen Messe. In der Messe – „für
jeden Gläubigen Quelle und
Höhepunkt der Evangelisierung“ – ist
der Priester innerlich und äußerlich
mit dem verbunden, den er darstellt,
also mit Christus, das heißt er wird
genau wie dieser Priester und Opfer
zugleich – und zwar in aller
Öffentlichkeit. Und genau dort
erkennt die Kirche im Priester die
zwei Seinsweisen, die eigentlich



Christus zueigen sind. Christus opfert
sich am Kreuz für seine Braut, die
Kirche.

Der Priester ist zunächst Diener des
Bräutigams Christus, der sich am
Kreuz, auf dem Altar seiner
Vermählung mit der Kirche, hingibt.
Dann aber wird der Priester selbst
durch seine besondere Identifikation
mit dem Erlöser dazu berufen, dieses
Opfer mitzuvollziehen. Das geschieht
unter anderem durch den Zölibat.
Die päpstlichen Dokumente
Sacerdotalis coelibatus (1967) und 
Pastores dabo vobis (1992) fassen
diese Gedanken zusammen. Benedikt
XVI. stellt in Sacramentum caritatis
(2007) zudem den eucharistischen
Bezug noch besonders heraus.

Der Gedanke der bräutlichen Liebe
Gottes zu seinem Volk findet sich
bereits sehr ausgeprägt im Alten
Testament. Der Bund, den Gott
immer wieder mit seinem Volk



schließt, ist nicht eine juristische
Vereinbarung, sondern der auf
bedingungsloser Treue gründende
Ehebund eines grenzenlos
Verliebten. Gott selber hält diese
Treue, aber seine „Braut“ fällt immer
wieder ab. Wie ergreifend sind die
ganz menschlich gefassten Klagen
des Betrogenen, der unter den
immer wieder neuen Untreuen
seiner Braut, des auserwählten
Volkes, „leidet“, der sich aber nicht
von seiner Liebe abbringen lässt und
immer wieder den Bund erneuert!

In seiner Menschwerdung macht sich
der Sohn Gottes diese grenzenlose
Liebe zueigen, ja er treibt sie, allen
zu erwartenden Enttäuschungen
zum Trotz, geradezu auf die Spitze.
Im Kreuzesopfer, das sich in der
Eucharistie geradezu verewigt, wird
diese Liebe zur vollkommenen
Hingabe, sozusagen zur
Selbstaufgabe Gottes. Ein
französischer zeitgenössischer



Theologe, Marc-Francois Lacan,
formuliert das so: „Im Geheimnis des
Kreuzes, der Torheit Gottes, enthüllt
sich die Liebe des Herrn zu seiner
treulosen Braut. Er, Christus, ist der
Bräutigam, und zwar der gekreuzigte
Christus.“ Wie die alten
Bundesschlüsse wird dieser Neue
Bund im Blut geschlossen, aber nicht
mehr im Blut „von Böcken und
Stieren“, sondern im kostbaren Blut
des Gottmenschen selbst. Hier also
verbinden sich die beiden Aspekte zu
einer untrennbaren Einheit: der
bräutliche und der eucharistische.
Auch die anderen Sakramente
entstehen aus dieser Opferliebe und
teilen sie mit.

Die Rolle des Priesters

In der Theologiegeschichte ist eine
deutliche Entwicklung zu erkennen
von den frühen Kirchenvätern mit
ihren mehr moralischen Begriffen



hin zur sakramentalen Sicht der
Spätpatristik und des Mittelalters.

Eine ‚moralische' Betrachtungsweise
findet sich da, wo die Freiheit des
Subjekts das bräutliche Handeln
hervorbringt. Dort werden die
tieferen Dimensionen der Liebe in
der Betrachtung des Gekreuzigten
gesehen, den man nachahmen will.
Mit dem Begriff ‚sakramental'
verbindet sich dagegen nicht eine
äußere Nachahmung. Vielmehr
kommt darin zum Ausdruck, dass
das Leben Christi des Bräutigams
sich im einzelnen Christen wie auch
in der Kirche als Ganzes realisiert,
und zwar durch die Sakramente. Der
Priester ist derjenige, der durch seine
gottgeschenkte Berufung und damit
in der Spendung der Sakramente,
diese Identifikation mit Christus zum
Inhalt seines eigenen Lebens macht.
Im Laufe ihrer Geschichte gelangt die
Kirche von der ‚moralischen' zur



‚sakramentalen' Sicht, doch im
Grunde gehören beide zusammen.

Ein bedeutender Theologe des 20.
Jahrhunderts, Hans Urs von
Balthasar, versucht, die Spiritualität
des Priesters aus einer dem
Ordensstand zugehörigen
Spiritualität abzuleiten. Für ihn sind
die so genannten Evangelischen Räte,
also Keuschheit, Armut und
Gehorsam, die Voraussetzung für
priesterliche Heiligkeit, ja er sieht
Heiligkeit, Bräutlichkeit und
Evangelische Räte als ein Ganzes.
Dabei scheint er aber dem Gehorsam
einen zu wichtigen Platz zuzuweisen
und kommt bei der
Gegenüberstellung von Allgemeinem
Priestertum und Amtspriestertum zu
dem Schluss, dass das erstere dem
zweiten im Gehorsam unterstellt sein
solle.

Ganz anders die Sicht des hl. Thomas
von Aquin. Er geht von der Tatsache



aus, dass Frauen das Sakrament der
Priesterweihe nicht empfangen
können. An dieser Stelle mag
mancher einwenden, das sei aber
nicht Ausgangspunkt, sondern –
wenn überhaupt – Schlussfolgerung.
Aber lassen wir die Diskussion über
das Frauenpriestertum hier einmal
beiseite und versuchen wir, dem
Argument zu folgen. Thomas von
Aquin sagt, dass die Unmöglichkeit
der Priesterweihe für die Frau sich
daraus ableitet, dass der Priester
Christus in sakramentaler Weise
repräsentiert, besonders bei der
Feier der Eucharistie, bei der er den
Platz des Erlösers einnimmt. Das
zeigt sich darin, dass er die
Wandlungsworte in der Ich-Form
spricht. Der heilige Josefmaria
Escrivá geht so weit zu sagen: Der
Priester stellt in der Hl. Messe nicht
nur Christus dar, er ist dann
Christus. Und Christus ist Mann, und
er ist zölibatär.



Christus sichtbar werden lassen

Betrachten wir den Gedanken noch
aus einem anderen Blickwinkel: Der
Priester ist ein Zeichen, dessen
übernatürliche Wirksamkeit der
Priesterweihe entstammt. Zugleich
muss er ein Zeichen sein, das die
Gläubigen leicht erkennen können.

Die Sakramente sind Zeichen durch
„natürlich ablesbare Symbole“.
Wofür ist die Priesterweihe ein
Zeichen? – Hier gebraucht die
Kongregation für die Glaubenslehre
den Ausdruck nuptialitas – geistliche
Brautschaft (vgl. Inter insigniores
vom 15.10.1976). Die Priesterweihe
bedeutet das von Gott angebotene
Heil im Rahmen einer bräutlichen
Heilsökonomie, deren ganze Logik
sich aus der Hingabe des Herrn am
Kreuz ergibt, die wiederum in der
Eucharistiefeier ‚repräsentiert' wird.
Wenn Christus sich als der
Bräutigam des als Braut gesehenen



Volkes erweist, ist es mehr als
angebracht, dass sein Repräsentant
ein erkennbares Zeichen des
Bräutigams ist, also ein Mann sein
muss, der nicht an eine andere
„Braut“ gebunden ist – ganz
besonders in dem herausragenden
bräutlichen Akt, der die Messe
aufgrund des österlichen Mysteriums
ist.

Das Zweite Vatikanischen Konzil sagt,
dass der Priester in seiner
Einswerdung mit Christus
gekennzeichnet ist durch die 
consecratio und mit ihr die 
nuptialitas sowie – im Hinblick auf
den Dienst an den Seelen – die 
missio. Dazu schreibt Alvaro del
Portillo: „Diese Einheit (der beiden
Elemente) und ihre gegenseitige
Abhängigkeit waren die eigentliche
Leitidee für die Abfassung des
Dekrets Presbyterorum ordinis" (vgl.
Del Portillo, Schriften über das
Priestertum). Portillo bezeugt das aus



eigenem Erleben, denn der spätere
Bischof und Prälat des Opus Dei war
während des Konzils Sekretär der
Kommission zur Redaktion dieses
Konziltextes über die Priester.

Die zeitgenössische Theologie sieht
im geweihten Priester nicht nur eine 
repraesentatio Christi in Bezug auf
die Person des Priesters selbst,
sondern erkennt in ihm immer auch
eine öffentliche Person. Sein
Handeln in persona Christi ist ihm
nicht nur um seiner eigenen Person
willen gegeben, sondern auch und
vor allem im Hinblick auf die Kirche:
Er muss Christus vor den Augen der
Menschen sichtbar werden lassen.

Weitere Literaturempfehlung zum
Thema Priesterweihe: Ratzinger,
Scheffczyk, Balthasar, Galot u.a.: Im
Namen des Herrn, Theologie des
geweihten Priesters, Turin 1992.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/fur-eine-spirituelle-theologie-
des-zolibats/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/fur-eine-spirituelle-theologie-des-zolibats/
https://opusdei.org/de-de/article/fur-eine-spirituelle-theologie-des-zolibats/
https://opusdei.org/de-de/article/fur-eine-spirituelle-theologie-des-zolibats/

	Für eine spirituelle Theologie des Zölibats

