
opusdei.org

Die Freiheit war für
den hl. Josefmaria
stets von großer
Bedeutung

Glaube und Freiheit, nach heute
weit verbreiteter Auffassung
stellen sie unüberbrückbare
Gegensätze dar. Doch das
Gegenteil ist der Fall. Fernando
Ocariz, der Prälat des Opus Dei,
hat dafür in seinem Hirtenbrief
vom Januar 2018 ein
wachrüttelndes Zeugnis
gegeben. – Von Burkhardt
Gorissen



01.03.2018

Die Sätze des Pastoralbriefes dringen
tief auf den Seelengrund jedes
Lesers, deshalb lassen sie keinen
unberührt, der aufrichtig liest. Man
merkt gleich, jeder Satz, jedes Wort,
ist vom Heiligen Geist durchprägt,
vom Geist der Freiheit. Man kann ihn
förmlich mit den Händen greifen.
„Ich folge dabei der Lehre des
heiligen Josefmaria, der sein ganzes
Leben lang in die Freiheit verliebt
war“, schreibt Fernando Ocariz.
Datiert ist sein Brief auf den 9.
Januar, den Geburtstag des
Gründers. Für den heiligen
Josefmaria war die Freiheit stets von
herausragender Bedeutung: „Ich
werde nicht müde zu wiederholen,
dass eins der deutlichsten Merkmale
des Geistes des Opus Dei die Liebe
zur Freiheit und zum Verständnis
ist“[1].

https://opusdei.org/de-de/document/brief-des-pralaten-9-januar-2018/


Es ist kein Zufall, dass der Ruf Gottes
an den Josefmaria Escrivá erging. In
den 1920er Jahren manifestierte sich
in der westlichen Welt zusehends
eine materialistische
Weltanschauung. Totalitäre Systeme
breiteten sich aus, neue technische
Errungenschaften gaukelten den
Menschen vor, sie selbst seien
Meister ihres Schicksals. Eine auf
Hochtouren laufende Produktion
und steigender Konsum erweckten
die Hoffnung, die Welt ließe sich
nach persönlichen
Wunschvorstellungen umgestalten.
Die Metropolen mit ihren grellen
Verlockungen, die Vorstellung von
einer operettenhaften
Gewichtslosigkeit des Daseins und
die zunehmende Gesichtslosigkeit, in
die die Massengesellschaft das
anonym gewordene Individuum
trieb – das alles schien einem
mächtiger Fortschritt zu sein, der
alles bis dato Dagewesene in den
Schatten stellte und eine



Warenhauswelt mit kunterbunten
Angeboten schuf, wo jeder nur nach
Belieben zuzugreifen brauchte.
Unterstützt wurde diese Weltsicht
durch gesellschaftliche Bewegungen,
die von einer
schlagzeilenheischenden
Zeitungsindustrie protegiert wurden,
gleich ob sie auf humanitären,
libertären, sozialistischen oder
nationalistischen Irrtümern fußten.
Anfang des 20. Jahrhunderts erlebte
die Wechselwirkung von Skandal
und Libertinage ihren ersten großen
Boom. Alles zerfloss in der Nervosität
von Charleston und Konsum.
Filmtempel und Varieteetheater
gaben den Menschen die angenehme
Illusion, sie selbst seien Zentrum
allen Seins, ohne auf irgendetwas
anderes als die eigenen Wünsche
Rücksicht nehmen zu müssen,
geschweige denn in irgendeiner
Weise Rechenschaft schuldig zu sein.
Kaugummislogans wie „Erlaubt ist,
was gefällt“ oder „Man lebt nur



einmal“ stammen aus dieser Zeit. Die
Freiheit schien zur Ware geworden
zu sein, nach eigenem Gutdünken
verhandelbar, genießbar nach
eigenem Gusto. Sowohl der
Kommunismus als auch der
Nationalsozialismus benutzten dieses
kleine Wort „Freiheit“, um dessen
Sinn völlig zu entwerten: In
Kampfliedern zersungen, von
Marschstiefeln zertreten – ein Larve
gewordenes Nichts. In den 1920er
Jahren offenbarte der Schock der
Moderne erstmals überdeutlich, dass
Freiheit ein inhaltsloser Begriff wird,
sobald das Wesentlichste, das
Element göttlicher Liebe fehlt. Sie
bleibt dann wie das Feuer der
prometheischen Fackel, ein kurzes
Aufflackern ohne Widerschein.

Genau in dieser Zeit erhält der
Heilige Josefmaria von Gott den
Auftrag, das Opus Dei zu gründen.
Zufall ist das nicht. Allerdings legte
der Gründer von Anfang an großen



Wert darauf, dass sich das Werk
nicht den Defiziten einer bestimmten
Epoche oder gar eines Landes
verdankt, sondern dass sein
Gründungsauftrag, allen Christen
den Weg der Alltagsheiligung neu zu
bahnen, „universal“ ist. Doch gerade
so war das Werk damals, ist es heute
und bleibt in der Zukunft ein
Hoffnungsschimmer am grauen
Himmel jedweden
geistverneinenden Materialismus.
„Wer sich nicht als Sohn Gottes weiß,
kennt nicht die innerste Wahrheit
seines Seins“[2], stellt der heilige
Gründer dem Materialismus
entgegen. Denn die Freiheit aller rein
weltlichen Bestrebungen meint
immer eine Freiheit von etwas. Sie
will, wie die Französische
Revolution, rebellische Auflehnung.
Mit ihr gehen Gewalt, Willkür und
Hochmut einher. Doch wie könnten
wir frei sein, wenn wir uns von Gott
trennen? Nur Gott kann wirkliche
Freiheit schenken. Sie ist immer für



etwas und unterscheidet sich
gravierend von allen bloß
menschlichen Bestrebungen, die
immer im Ansatz stecken bleiben
müssen, weil sie das Allumfassende
gar nicht erfassen können. Es geht,
und das wird durch den heiligen
Josefmaria von Anbeginn an
deutlich, nicht um einen beliebigen
Freiheitsbegriff, sondern um die
Tatsache, dass wir zur Freiheit
berufen sind. Doch diese Freiheit ist
kein Selbstzweck, sie kann immer
nur an Gott gekoppelt sein, weil sie
der Inbegriff göttlicher Liebe ist.
„Gott hat uns fähig gemacht, das Gute
zu wählen und zu lieben und auf
seine Liebe mit Liebe zu antworten“,
schreibt der Prälat in seinem
Januarbrief, und im Rückgriff auf das
Buch ‚Christus begegnen‘, verweist er
darauf, dass das Wort Gottes von
Anfang an ein beherzter Appell an
unseren Mut zur Freiheit ist: „Die
Schöpfung selbst ist Manifestation
der göttlichen Freiheit“, denn Gott



„will keine Sklaven, sondern
Kinder“[3].

Wie gern verdrängen wir die
Tatsache, dass uns der Schöpfer zu
sich hin erschaffen hat – und in die
totale Freiheit hinein. Frei, in allem,
was wir tun. Der heilige Augustinus
beschreibt es so: „Liebe und tu, was
du willst“. Es ist nicht das „Tu was du
willst“ der Schwarzmagier, das uns
in der populären Kultur unserer Tage
so oft entgegentönt. In unseren
kindlichen
Unabhängigkeitswünschen träumen
wir oft davon, allmächtig zu sein.
Doch das entscheidende Element, auf
das es ankommt, ist nicht das Tun
um unseres Egos Willen, sondern das
Tun um der Liebe Willen. Es ist nicht
der Vollzug eigensüchtiger
Bestrebungen, sondern der Vollzug
des göttlichen Willens. Die wahre
Freiheit des Geistes offenbart sich
doch erst in der Bereitschaft, das zu
tun, was Gott von uns möchte.



Unsere Gotteskindschaft erst
bewirkt, dass sich unsere Freiheit
mit all der Kraft entfalten kann, die
Gott in sie hineingelegt hat. „Wir sind
nicht frei, wenn wir uns vom Haus
des Vater trennen, sondern wenn wir
uns als Kinder Gottes annehmen“,
heißt es im Brief des Prälaten Ocariz.

Auch die Freude ist ein Zeichen
geistiger Freiheit. Aus dieser
Überzeugung sagte der Gründer: „Im
menschlichen Bereich möchte ich
euch als Erbe die Liebe zur Freiheit
und den Humor hinterlassen“[4].
Liebe zur Freiheit und Humor? Was
als allzu großer Gegensatz
aufscheint, offenbart bei näherer
Betrachtung eine große
Deckungsgleichheit. Wer erblickt
nicht die Heiterkeit von Gottes
Schöpfung, wenn sie sich im
frühlingshaften Erblühen frei
entfaltet? Die heitere Schönheit, die
uns übermannt, wenn wir den
nächtlichen Sternenhimmel



betrachten. Oder vielleicht auch nur
die wunderbare Heiterkeit
spielender Kinder, ihr befreiendes
Lachen, ihre Unmittelbarkeit, ihre
natürliche Nähe zu Gott. All das lacht
uns entgegen, beschenkt uns mit
einem natürlichen Frohsinn. Die
Heiterkeit der Schöpfung eben.

Es gibt einen weiteren Aspekt, der
unsere Freiheit definiert. Der Prälat
des Opus Dei verweist darauf, dass
der Gehorsam gegenüber Gott nicht
nur ein freier Akt ist, sondern auch
ein befreiender. Die biblische
Geschichte ist voll von Beispielen:
Kain und Abel, Abraham und Isaac,
und natürlich die Versuchung im
Paradies. Sobald der Mensch die
Liebe Gottes zurückzuweist, sieht er
Gottes Netzwerk der Liebe nicht
mehr. Oder er spürt seine eigene
Beschränkung, die er
fälschlicherweise für ein Verdikt
Gottes hält: „Ich will mein volles
Freiheitsrecht! / Find ich die g‘ringste



Beschränknis, / Verwandelt sich mir
das Paradies / In Hölle und
Gefängnis“[5], schreibt Heine. Diese
Mischung aus verletzter Eitelkeit,
pubertärem Trotz und
narzisstischem Hochmut gibt ein
beredtes Beispiel für die geistige
Malaise an der unsere Welt
gegenwärtig krankt. Vielleicht ist es
eine der gröbsten
Fehlinterpretationen unserer
meinungsgestaltenden
Intellektuellen, dass sie in der
Religion ein geistiges Zwangskorsett
sehen, wo doch die Freiheit des
Glaubens die größtmögliche
intellektuelle Freiheit gewährleistet.
Das zentrale Paradox des Glaubens
ist jedoch für die meisten Heutigen
kaum nachvollziehbar, nämlich, dass
das Geheimnis des Glücks darin
liegen kann, auf das Recht auf Glück
zu verzichten und sich ganz der
liebenden Hand des Vaters zu
überantworten. Unsere menschliche
Schwachheit mag scheinbar durch



unsere vermeintliche Herrschaft
über die Natur sanktioniert sein,
doch der Fortschritt der
Wissenschaft muss irgendwann vor
den Grenzen dieses Fortschritts
kapitulieren. Demut ist noch immer
der Motor aller Freiheit. Daran führt
kein Weg vorbei.

Was für die philosophische
Definition gilt, gilt erst recht für
unseren Alltag. Geht es doch darum,
alles Tun zu heiligen. Prälat Ocariz
zitiert aus einem Brief Escrivás: „Es
ist falsch zu denken, man könne nur
die Arbeit mit Freude tun, die einem
gefällt“[6]. Alles, was wir tun ist nur
halb getan, wenn es nicht aus Liebe
geschieht. Und Liebe ist, siehe oben,
eine Manifestation der Freiheit. Der
Geist des Opus Dei lebt aus
ebendieser Freiheit. Gehorsam ist
der elementare Prozess, bei dem sich
die völlige Freiheit
herauskristallisiert, indem unser
innerster Seelenwunsch vitalisiert



wird, von dem wir selbst nur ahnen.
Der Blick auf die Jungfrau Maria
zeigt deutlich, wie sich diese
hinschenkende Form der Freiheit
entfaltet: „Mir geschehe nach deinem
Wort! – als die Frucht der höchsten
Freiheit, der Freiheit, sich für Gott zu
entscheiden“, heißt es in „Freunde
Gottes“. Auf wunderbare Weise
deckungsgleich drückt es Papst
Franziskus aus: „Von Maria, die voll
der Gnade ist, lernen wir, dass die
Freiheit des Christen mehr ist als
Befreiung von der Sünde. Es ist
vielmehr die Freiheit, die uns die
irdischen Wirklichkeiten in einem
neuen geistlichen Licht sehen lässt,
die Freiheit, Gott und die Nächsten
mit reinem Herzen zu lieben und in
froher Hoffnung auf das Kommen
des Reiches Christi zu leben“[7].

In einem Zeitalter, in dem sich viele
Menschen für desillusioniert und
gleichzeitig omnipotent halten,
scheint das lebendige Wort Gottes



hinter der Illusion von der
Herrschaft des Menschen zu
verschwinden. Der Schein trügt,
denn der Drang zu wirklicher
Freiheit wird immer der
intellektuellen Selbstzufriedenheit
weichen. Auch wenn wir es
manchmal noch verdrängen können,
der Abschied von der bequemen
Vorstellung, unsere menschlichen
Ziele müssten mit dem göttlichen
Willen zusammenfallen, drückt
nichts anderes aus, als eine geistig-
seelische Begrenzung. „Alle
Versprechungen der Befreiung, die es
im Laufe der Jahrhunderte gegeben
hat, sind echt in dem Maß, in dem sie
in der Wahrheit über Gott und den
Menschen ihre Wurzeln haben“,
schreibt der Prälat des Opus Dei in
seinem Hirtenbrief. „Die Wahrheit ist
eine Person: Jesus, der Weg, die
Wahrheit und das Leben“. Das allein
drückt die wirkliche Freiheit aus.



[1] Hl. Josefmaria, Brief 31.05.1954,
Nr. 22.

[2] Freunde Gottes, Nr. 26.

[3] Christus begegnen, Nr. 129.

[4] Hl. Josefmaria,Brief 31.05.1954,
Nr. 22.

[5] Heinrich Heine, „Adam der
Erste“.

[6] Heiliger Josefmaria, Brief
29.12.1947, Nr. 106.

[7] Papst Franziskus, Homilie,
15.08.2014.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/fur-den-hl-josefmaria-war-

die-freiheit-stets-von-herausragender-
bedeutung/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/fur-den-hl-josefmaria-war-die-freiheit-stets-von-herausragender-bedeutung/
https://opusdei.org/de-de/article/fur-den-hl-josefmaria-war-die-freiheit-stets-von-herausragender-bedeutung/
https://opusdei.org/de-de/article/fur-den-hl-josefmaria-war-die-freiheit-stets-von-herausragender-bedeutung/
https://opusdei.org/de-de/article/fur-den-hl-josefmaria-war-die-freiheit-stets-von-herausragender-bedeutung/

	Die Freiheit war für den hl. Josefmaria stets von großer Bedeutung

