opusdei.org

Freil, um die Zukunft
zu gestalten

Frei zu sein, ist nicht nur ein
Recht. Es bringt auch eine
Verantwortung mit sich, die den
Christen dazu fuhren muss, sich
mit den Fragen der Gesellschaft
zu befassen und vielfaltige
Losungen fiir die Probleme der
jeweiligen Epoche zu suchen.
Der folgende Artikel handelt
von der Freiheit und der
sozialen Verantwortung des
Christen.

05.01.2021



Ich mdchte, dass ihr Rebellen seid, frei
von Fesseln, denn ich mochte — besser
gesagt: Christus will es -, dass ithr
Kinder Gottes seid (1). Der heilige
Josefmaria bemiihte sich
unermudlich, alle Menschen, mit
denen er Umgang hatte,
anzuspornen, den Mut zu haben, frei
zu sein, mit dem Risiko und der
Verantwortung, die sich daraus
ergeben, und diese Freiheit, die fir
alle Menschen letztlich von Christus
gewonnen wurde, zu verteidigen
oder zu beanspruchen, ohne darauf
Zu warten, dass sie von anderen,
besonders im politischen Bereich von
der eingesetzten Macht, gewahrt
wird.

Das ist einer der Schlissel, um die
Grofde des gewohnlichen Lebens zu
verstehen. Darin sollen jeder Mann
und jede Frau Tag fir Tag wachsen,
in dem Kern ihrer Wiirde: in der
personlichen Freiheit der Kinder
Gottes.



In seinem Leben musste der heilige
Josefmaria mit Schmerz
verschiedene kulturelle und soziale
Phianomene beobachten, die eine
starke Beeintrachtigung der
Personlichkeit verursacht haben:
Vermassung, verschiedene Arten der
Verfremdung, Totalitarismen und
Diktaturen, Verformungen infolge
von Klerikalismus... Angesichts
dieser Angriffe auf die Person
reagierte der heilige Josefmaria mit
christlicher Sensibilitat, indem er die
Wirde jedes menschlichen Wesens
verteidigte.

Ein Beispiel fiir seine Kithnheit, mit
der er die Freiheit aller Menschen
verteidigte, ist der Artikel , Die
Reichtimer des Glaubens“, der 1969
in einer Zeitung Madrids erschien.

Er erlebte — wie wir — eine paradoxe
kulturelle Situation, in der eine
starke Betonung der Freiheit sich mit
dem Bewusstsein verband, dass diese



hdufig, aus verschiedenen Griinden,
missbraucht wurde. Zu ihnen zahlte
die partielle Sicht der Freiheit als
blofse Fahigkeit der Wahl, losgelost
von der Vollkommenheit, die die
Person zu erreichen berufen ist.

Man beobachtet auch bei vielen
unserer Zeitgenossen einen Verzicht
auf die personliche Freiheit
bezuiglich der Aufgabe der
Gestaltung der Gesellschaft. Das ist
eine Art von Verlust der
Personlichkeit, die zum Verzicht auf
die Ausiibung der Freiheit fihrt, die
fast unbewusst anderen Instanzen
uberlassen wird.

Oft ibernimmt der Staat die Aufgabe,
alle Beduirfnisse der Buirger zu
erfullen, und schlafert so ihre
verantwortliche Freiheit ein. Viele
Menschen — mit einer Fille von
Moglichkeiten der Wahl in Bezug auf
kleinere Angelegenheiten - sind
kaum frei, weil es scheint, dass sie in



Bezug auf die grundlegenden
Entscheidungen, die die
verschiedenen Lebensstile
bestimmen, zu denken aufgehort
haben, oder weil ihr Recht auf eine
angemessene Information mittels
verschiedener verborgener
Mechanismen mit FiifSen getreten
wird.

Angesichts der Kraft gewisser
Strukturen der Macht, des Marktes,
der Kommunikation sehen sich die
Menschen in die Anonymitat
versetzt, unbewusst in den privaten
Bereich eingeschlossen. Sie verlieren
das Bewusstsein, aktive Subjekte
beim Aufbau der Gesellschaft, in der
Welt der Arbeit, im menschlichen
Fortschritt zu sein.

Mit seinen Lehren hilft der heilige
Josefmaria, sich gegen einen solchen
Verzicht auf Freiheit und
Verantwortung zu wappnen, und
uber ein nur auf die Arbeit und die



Familie beschrianktes Leben
hinauszugehen,.

Die Freiheit ist nach dem Griinder
des Opus Dei in ihrem
hauptsachlichen und radikalen Sinn
Freiheit vor Gott und fiir Gott und
daher eng verbunden mit seinem
schopferischen Wirken, das sich
durch die Hinde des Menschen, der
nach seinem Bild und ihm ahnlich
gemacht ist, entfalten und wachsen
soll. Die Freiheit verbindet sich mit
der Verantwortung. In der
Anonymitat, die der Vermassung
eigen ist, geht die Verantwortung
verloren. Es bleiben nur Individuen,
die ihres fundamentalen Charakters
von Personen beraubt sind.

Der heilige Josefmaria bemiihte sich,
die Menschen aus der anonymen
Masse herauszuholen, die aus
Individuen im Zustand der
Vereinsamung bestand ohne eine



echt menschliche Beziehung zu Gott
und zu den anderen.

Als Meister des christlichen Lebens
wollte er freie Personen bilden,
Kinder Gottes, die kdmpfen, um mit
Christus am Kreuz zu sein, die
versuchen, auf die freie Hingabe und
Entaufierung Gottes mit der der
freien Hingabe ihrer selbst zu
antworten. Wenn Freiheit und
Verantwortung zusammen
vorhanden sind, so spornen sie
einander zum personlichen
Wachstum an. Das Fehlen eines der
beiden Elemente stellt einen
anthropologischen Verlust dar.

Wenn der heilige Josefmaria von
personlicher Freiheit sprach,
ermunterte er die Christen, sich als
Bekundung einer verantwortlichen
Freiheit, zusammen mit anderen
Burgern aktiv in den
verschiedensten Vereinigungen,
Gewerkschaften, politischen Parteien



usw. einzusetzen und zu versuchen,
bei den menschlichen
Entscheidungen, von denen
Gegenwart und Zukunft der
Gesellschaft abhéngen, zu
intervenieren.

Oft driickte er das folgendermafien
aus: Beteilige dich, in aller Freiheit
und deinen Neigungen und Anlagen
gemdyfs, aktiv und wirksam am Leben
bewdhrter Verbdnde und Institutionen
deines Landes. Und lass dich dabei
von christlichem
Verantwortungsbewusstsein leiten.
Denn die Arbeit solcher
Organisationen ist fiir das zeitliche
und geistliche Wohl der Menschen
immer von Bedeutung (2).

Die grofen Herausforderungen der
Geschichte sollen die Christen bereit
finden, mit dem Verantwortungssinn
derer, die sich mit Christus am Kreuz
eins wissen, der von der Sklaverei
erlost und befreit. Wir Kinder Gottes,



die wir ja das gleiche Biirgerrecht wie
alle haben, miissen uns ohne
Komplexe an allem Sinnvollen und
Anstdandigen beteiligen, was Menschen
tun und organisieren, damit Christus
dort gegenwdrtig ist. Der Herr wird
uns zur Rechenschaft ziehen, wenn
wir nachldssig oder bequem sind und
es unterlassen - jeder fiir sich, in
personlicher Freiheit -, die
Entscheidungen und Initiativen
mitzugestalten, von denen Gegenwart
und Zukunft unserer Gesellschaft
abhdangen (3).

Unter den Anwendungen seines
Verstiandnisses der Freiheit auf die
menschliche und christli-che
Existenz findet man eine heroische
Verteidigung des legitimen Bereichs
des Diskutablen in Bezug auf
berufliche Fragen, politische, soziale,
wirtschaftliche, kulturelle,
theologische, philosophische oder
kiinstlerische Ideen.



Der heilige Josefmaria hat immer die
Existenz eines legitimen und
gesunden Pluralismus, der fir die
laikale Mentalitat charakteristisch
ist, hervorgehoben, das heifst, der
charakteristischen Denkweise, die in
der Freiheit eines ihrer
grundlegenden Elemente besitzt.
Und er hat dieser Auffassung von
Freiheit den Klerikalismus und den
sdkularisierenden Laizismus
entgegen- gestellt, die die gerechte
Autonomie der zeitlichen Dinge
sowie die von Gott den Geschopfen
eingepragte Natur und Gesetze nicht
respektieren. Wenn man wirklich den
hohen Wert der Freiheit ganz
begriffen hat und dieses Geschenk
Gottes leidenschaftlich liebt, dann
liebt man auch den Pluralismus, den
die Freiheit mit sich bringt (4).

In diesem Bereich musste der heilige
Josefmaria gegen den Strom
schwimmen, indem er die
Moglichkeiten der Freiheit entfaltete,



sie in ihrem theologischen
Fundament verwurzelte, und indem
er entschieden die Freiheit als ein
wesentliches Merkmal der Sdkularitct
der gldubigen Laien verteidigte.

Das will nicht sagen, dass die
Kleriker oder Ordensleute keine
Freiheit haben. Es geht vielmehr
darum, zu unterstreichen, dass die
Tatigkeit der christlichen Laien in
der Welt, als Christen , von der
Freiheit gekennzeichnet sein muss,
und dass es sich logischerweise um
die christliche Freiheit handelt, die
von den Glaubenswahrheiten und
vor allem von der Wahrheit, die
Christus ist, geleitet wird.

Eine Aussage des heiligen Josefmaria
druckt diese Idee eindrucksvoll aus:
In den zeitlichen Dingen gibt es keine
Dogmen (5). Damit wollte er nicht
eine Art ,,christlichen Liberalismus®,
im Sinn einer Trennung der
weltlichen Tatigkeiten — Politik,



Wissenschaft, Kiinste usw. — vom
Glauben, der in das
Frommigkeitsleben und in die
Theologie verbannt wirde,
vertreten. Nichts wére seinem
Denken mehr entgegengesetzt.

Er hat immer sehr entschieden, als
Teil seiner Botschaft tiber die
Heiligung der Arbeit und der
weltlichen Strukturen, betont, dass
der christliche Glaube alle zeitlichen
Probleme erhellen soll und dass der
Christ nicht aufhoren kann, Christ zu
sein, wenn er als Parlamentarier,
Arzt, Arzt oder Hausfrau tatig ist.
Denn er soll die Familie, die Arbeit
und die Welt heiligen, um sie zu
Christus zu fihren (hier kommt der
fundamentale Begriff der Einheit des
Lebens ins Spiel). Aber das soll er
nicht auf eine fundamentalistische
Weise tun, sondern in Freiheit , ohne
dass die personlichen — vom Glauben
erleuchteten - Losungen und
Meinungen, so gut und treffend sie



auch sein mogen, in irgendeiner
Weise die Kirche binden oder
verpflichten.

Es ist bekannt, wie der heilige
Josefmaria die Freiheit der
Glaubigen des Opus Dei verteidigte;
Oft bemerkte er, dass man in der
Pralatur alle Arten politischer
Auffassungen, die nicht dem
katholischen Glauben
widersprechen, vertreten kann. Ja, er
betonte sogar, dass dieser
Pluralismus ein Zeichen guten Geistes
ist (6).

Das heifst, es erschien ihm als sehr
gutes Zeichen, dass es unter den
Mitgliedern des Opus Dei vielfaltige
politische Ansichten gibt; und
nachdrucklich stellte er fest, dass
Mitglieder keinen Platz htten, die in
zeitlichen Dingen Dogmen
auferlegen wollen.

Den christlichen Glauben mit einer
konkreten Losung im zeitlichen



Bereich verbinden wollen, und sei sie
noch so gut und mit bester Absicht
vertreten, ware eine Art von
Klerikalismus. Ein Klerikalismus, den
er entschieden als Tyrannei
bezeichnete, weil er die personliche
Freiheit der anderen aufhebt, eine
mit der christlichen Sakularitat, die
untrennbar mit der Freiheit
verbunden ist, unvereinbare
Haltung.

Seine Liebe zur Freiheit fihrte ihn
dazu, alles daran zu setzen, eine —
auch im theologischen Bereich - sehr
gepflegte Bildung zu erteilen, mit der
jeder Glaubige sich dann mit Freiheit
in der Heiligung der Arbeit und in
der apostolischen Tatigkeit bewegen
konnte, ohne Weisungen zu
erwarten. Und in dieser Hinsicht, wie
in vielen anderen, war er, ohne
originell sein zu wollen, progressiv.

Es entspricht nicht der Wiirde der
Menschen, in Bezug auf Fragen, die



jeder Einzelne notge-drungen von
seinem Standpunkt aus erwdgen
muss, absolute Wahrheiten festsetzen
zu wollen, gemdfs seinen besonderen
Interessen, seinen kulturellen
Bevorzugungen und seiner eigenen
speziellen Erfahrung (7). Dieser
Umstand wird gelegentlich -
berechtigt — als Ausdruck der
menschlichen Begrenzung
angesehen. Aber man beachte, dass
sich hier vielmehr ein Element der
menschlichen Wiirde zeigt. Der
heilige Josefmaria setzt jetzt den
Akzent der Wiirde der Personen auf
den Reichtum der Erkenntnis, der in
den Perspektiven des Denkens der
anderen impliziert ist: Daher
bedeutet die Absicht, in Bezug auf
diese Fragen ,absolute Wahrheiten
festzusetzen, eine Verarmung, ein
Misstrauen in Hinsicht auf die
Beitrage der anderen zur Wahrheit,
was der menschlichen Wirde
widerspréche.



Deshalb gelangt er zur Feststellung,
dass oft viele Losungen gultig und
sogar vereinbar sein konnen. Der
heilige Josefmaria sagte, dass wir,
jeder Einzelne, die Verpflichtung
haben, unsere Ideen beziiglich der
zeitlichen Dinge zu haben, und dass
diese nicht gleich sein mussen. Denn
viele verschiedene Auffassungen
konnen gute, und edle, und
opferbereite Losungen sein, die alle
Respekt verdienen.

Und so stellt er fest, dass es nicht nur
moglich ist, dass eine Person sich
irrt, sondern dass es — obwohl sie
Recht hat — moglich ist, dass auch die
anderen Recht haben. Ein
Gegenstand, der jemandem konkav
erscheint, wird jenen, die ihn unter
einem anderen Blickwinkel sehen,
konvex erscheinen.

Es ist gut, sich daran zu erinnern,
dass der heilige Josefmaria die
Freiheit in ihrem tiefsten Sinn im



Licht betrachtet, mit dem der Heilige
Geist ihn die Gotteskindschaft fiihlen
und irgendwie verstehen liefs. Kinder
Gottes zu sein bedeutet, freie
Personen zu sein.

Die Freiheit der Kinder Gottes ist
Frucht der kénosis — der
Entauflerung des Wortes. Am Kreuz
entfaltet Christus auf hochste Weise
und mit voller Freiheit seine
unendliche Liebe zum Willen des
Vaters und zur Befreiung aller
Menschen durch seine Passion und
seinen Tod, und dort hat er den Sieg
der Auferstehung errungen. Die
trinitarische Stromung erreicht in
der Passion ihren Hohepunkt, und
aus dieser Liebe nahrt sich der
Christ, und mit ihr soll er sich
identifizieren.

Zu der von Gott bestimmten Stunde, in
der die Menschheit von der
Knechtschaft der Siinde erlost werden
soll, bejaht Jesus in Getsemani - unter



Leiden, das seinen Schweifs in Blut
verwandelt (vgl. Lk 22,44) -, freiwillig
sich hingebend, das Opfer, das der
Vater will (8).

Diese spontane und ergebene
Annahme ist die hochste Ausubung
der Freiheit und der Herr-schaft, der
ganzen Menschheit dienen zu
wollen. So hat uns Christus die
Freiheit erobert.

(1) Freunde Gottes, Nr. 38.

(2) Im Feuer der Schmiede, Nr. 717.
(3) Ebd., Nr. 715.

(4) Gesprdche, Nr. 98.

(5) Artikel Las riquezas de la fe,
veroffentlicht in ABC, Madrid,
2.11.1969.

(6) Gesprdche, Nr. 98.



(7) Artikel Las riquezas de la fe,
veroffentlicht in ABC, Madrid,
2.11.1969.

(8) Freunde Gottes, Nr. 25.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/frei-um-die-zukunft-zu-
gestalten/ (09.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/
https://opusdei.org/de-de/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/
https://opusdei.org/de-de/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/

	Frei, um die Zukunft zu gestalten

