
opusdei.org

Erziehung zur
Mäßigung und
Genügsamkeit (II)

“Wer Herr über sich selbst ist,
besitzt wunderbare
Voraussetzungen, um sich im
Dienst für die Nächsten und für
Gott einzusetzen und so das
höchste Glück zu erreichen”.

05.04.2011

Die Pubertät bietet neue
Möglichkeiten für die Erziehung zur
Mäßigung, da der Jugendliche schon
viel reifer ist, und das erleichtert den



Erwerb der Tugenden, die es
erforderlich machen, sich
Verhaltensgewohnheiten und
Beweggründe anzueignen. Auch
wenn sich das Kind erst dann
gewöhnen kann gute Dinge zu tun,
wenn es eine gewisse Reife der
Gefühle und des Verstandes erreicht
hat, kann es den Sinn seiner eigenen
Handlungen tiefer erfassen und
deren Folgen abzuschätzen.

Während der Pubertät ist es wichtig,
das Warum einiger Verhaltensweisen
zu erklären, die von den
Jugendlichen vielleicht als
Formsachen angesehen werden; oder
warum sie in ihrem Verhalten einige
Grenzen einhalten sollten, die ihnen
vielleicht als reine Verbote
vorkommen. Genau genommen
müssen wir lernen, glaubwürdige
Begründungen für die Sinnhaftigkeit
eines maßvollen Verhaltens zu
geben. Zum Beispiel wird es in den
meisten Fällen die Begründung nicht



ausreichen, von der Notwendigkeit
der Mäßigung zu sprechen (vor
allem auf dem Gebiet der
Vergnügungen, und das dem Lernen
gegenüberstellt), um eine sichere
und erfolgreiche berufliche Zukunft
zu erreichen. Auch wenn das eine
berechtigte Begründung ist, bezieht
sie sich auf eine ferne Zukunft und
ist deshalb für viele Jugendliche
uninteressant.

Es ist viel wirksamer zu zeigen,
wieso die Tugend schon jetzt
anstrebenswert ist, indem man ihnen
die großen Ideale in ihren Herzen,
die Motive, die sie bewegen, ihre
großen Leidenschaften vor Augen
führt: die Großzügigkeit den
Bedürftigen gegenüber, die Treue zu
ihren Freunden, usw. Man sollte nie
versäumen darauf hinzuweisen, dass
gerade der maßvolle und genügsame
Mensch den anderen am besten
helfen kann. Wer sich selbst
beherrscht, besitzt großartige



Möglichkeiten, sich im Dienst an Gott
und den Menschen hinzugeben und
so das höchste Glück und den
größten Frieden zu erreichen, die
man in dieser Welt erlangen kann.

Die Pubertät stellt die Jugendlichen
vor neue Gegebenheiten, in denen
sie zurückhaltend und maßvoll sein
sollen. Die natürliche Neugier
desjenigen, der schrittweise zu
lernen begonnen hat, wie man im
Leben auftritt und sich in der Welt
bewegt, verbindet sich mit einem
neuen Bewusstwerden der
Herrschaft über die eigene Zukunft.
Daher tritt das Verlangen auf, alles
auszuprobieren und zu erfahren,
was man sehr leicht mit der Freiheit
gleichsetzt. Sie wollen sich irgendwie
frei von Zwängen fühlen, weshalb
Bemerkungen oder Hinweise
bezüglich der Zeiteinteilung, der
Ordnung, des Studiums und der
Ausgaben vielleicht als “ungerechte



Verpflichtungen” verstanden
werden.

Andererseits wird diese, in der
heutigen Gesellschaft allgemein
verbreitete, Sichtweise durch
zahlreiche Geschäftsinteressen
angeregt und verbreitet. Sie
versuchen aus diesen jugendlichen
Sehnsüchten große Geschäfte zu
machen.

Nun ist für die Eltern der Augenblick
gekommen, sich von den Umständen
nicht überrumpeln zu lassen, positiv
zu denken, kreative Lösungen zu
suchen, gemeinsam mit den Kindern
zu überlegen, sie bei der Suche nach
der wahren inneren Freiheit zu
begleiten, geduldig zu sein und für
sie zu beten.

EIN SCHLÜSSEL ZUM GLÜCK

In der westlichen Gesellschaft richtet
sich die Werbung zum Großteil an
die Jugendlichen, deren Kaufkraft in



den letzten Jahren beträchtlich
zugenommen hat. Die verschiedenen
Marken vertreiben ihre Moden,
indem sie Lebensstile vorgeben, die
einige annehmen, wohingegen
andere sie nicht so gut finden.

Der “Besitz” von Sachen einer
bestimmtem Marke gilt in gewisser
Weise als gesellschaftliches
Zugehörigkeitsmerkmal; man wird in
der Gruppe anerkannt, fühlt sich
aufgenommen, wenn auch nicht so
sehr durch das was man ist, sondern
durch das was man hat und sich den
anderen präsentiert. Häufig wird der
Konsum der Jugendlichen nicht so
sehr vom Wunsch bestimmt etwas zu
haben (wie bei Kindern), sondern
wegen der Möglichkeit die
Persönlichkeit auszudrücken oder
anhand der Freunde auf ihre
Stellung in der Welt hinzuweisen.

Zusammen mit diesen Motiven stiftet
die Konsumgesellschaft die



Menschen dazu an, sich nicht mit
dem zu begnügen, was sie haben,
und das neueste Angebot, das auf
den Markt gekommen ist, haben zu
wollen. Man könnte fast sagen, dass
sie den Zwang verspüren, jedes Jahr
den Computer oder das Auto zu
wechseln, ein neues Handy zu
kaufen – oder ein bestimmtes
Kleidungsstück, das sie später kaum
wieder anziehen werden, aus bloßer
Freude am Besitz Musik, Filme, oder
die unterschiedlichsten
Computerprogramme anzuhäufen.
Diese Menschen werden von der
Kauf- und Konsumlust getrieben; sie
haben die Herrschaft über ihre
Begierden verloren.

Natürlich sind nicht nur die
Werbung und die Lebensumstände
daran schuld. Vielleicht waren die
Erzieher nicht streng genug. Daher
sollten die Eltern und grundsätzlich
jeder, der auf die eine oder andere
Weise bei der Erziehung mitwirkt,



sich häufig fragen, wie sie diese
Tätigkeit verbessern könnten., die
von allen Arbeiten die wichtigste ist,
weil das Wohl der künftigen
Generationen, die Gerechtigkeit und
der Friede in der Gesellschaft von ihr
abhängen.

Die Eltern sollten sich bewusst sein,
dass sich der Lebensstandard und
die Ausgaben auf das Familienklima
auswirken. Wie überall ist es
notwendig gutes Beispiel zu geben,
damit die Kinder von klein auf
mitbekommen, dass eine der eigenen
gesellschaftlichen Stellung
angemessene Lebensführung nicht
bedeutet, dem Konsumismus oder
der Verschwendung zu erliegen.
Früher sagte man in einigen
Ländern: “Das Brot kommt von Gott,
daher wirft man es nicht weg”. Das
ist eine anschauliche Weise um
verständlich zu machen, dass die
Augen nicht größer sein sollen als
der Magen, und dass man alles



dankbar aufessen soll, was man sich
genommen hat, da viele Menschen
Not leiden; und außerdem bedeutet
es, dass alles, was wir bekommen
oder haben – unser tägliches Brot –
eine Gabe ist, die wir als solche
verwenden und verteilen sollen.

Das Bestreben der Eltern ist
verständlich zu vermeiden, dass den
Kindern etwas fehlt, was andere
haben, oder dafür zu sorgen, dass sie
über etwas verfügen können, was sie
selbst nicht hatten, als sie klein
waren. Aber es nicht
selbstverständlich, ihnen alles zu
geben. Auf diese Weise fördert man
nur das Vergleiche-anstellen, ein
schlechtes Nachahmungsbestreben,
das, sofern es nicht gemäßigt wird,
zu einer schlechten materialistischen
Haltung verkommen kann.

In der Gesellschaft, in der wir leben,
gibt es eine Fülle von
Rangordnungen,



Gruppeneinteilungen und
Statistiken, die mehr oder weniger
zum Wetteifern anstacheln. Gott,
unser Herr, stellt keine Vergleiche
an. Er sagt uns: Mein Kind, du bist
immer bei mir, und alles, was mein
ist, ist auch dein i. Wir alle sind für
Ihn Lieblingskinder; Er achtet, liebt
und hat uns auf die gleiche Weise
gern. Vermutlich dürfte das einer der
Schlüssel der Erziehung zum Glück
sein: wir müssen es selber begreifen
und den Kindern helfen es zu
verstehen, dass es im Haus des
Vaters für sie immer einen Platz gibt,
dass jeder einfach so geliebt ist, dass
Gott seine ungleichen Kinder mit
der gleichen Liebe, aber auf
ungleiche Art ii behandelt.

Im Übrigen beschränkt sich die
Erziehung zur Mäßigung nicht auf
ein bloßes Nein-sagen: man muss sie
auf eine positive Art beibringen und
den Kindern zu verstehen geben, wie
man das, was man hat - die Kleidung



und das Spielzeug - besser pflegt und
verwendet. Man kann sie, dem
jeweiligen Alter entsprechend, für
etwas verantwortlich machen: das
Zimmer in Ordnung halten, auf die
kleineren Geschwister aufpassen,
Aufgaben des Haushalts
übernehmen (das Frühstück
herrichten, Brot besorgen, den Tisch
decken, den Müll in den Mistkübel
werfen ...). Man zeigt ihnen durch
das eigene Beispiel, wie sich
vorrübergehend auftretende Mängel,
ohne sich zu beschweren, mit guter
Laune ertragen lassen, und fordert
sie zur Großzügigkeit gegenüber
Notleidenden auf.

Der heilige Josefmaria erinnerte
gerne daran, dass sein Vater immer,
auch nach dem erlittenen
wirtschaftlichen Bankrott, reichlich
Almosen gab. Es sind die alltäglichen
Dinge, die ein Familienklima
schaffen, in dem man merkt, dass die
Personen das wirklich Wichtige sind.



DIE WELT BESITZEN

Du aber sei in allem nüchtern iii:
diese kurze an Timotheus gerichtete
Aufforderung des heiligen Paulus gilt
überall und jederzeit. Es ist keine
ausschließlich für einige zu einer
besonderen Hingabe Berufene
geltende Bedingung, und auch nicht
bloß etwas, das die Eltern vorleben
müssen, es kann jedoch den Kindern
nicht “aufgedrängt” werden.
Vielmehr geht es darum, dass Eltern
und Erzieher ihren Sinn für jede
Altersstufe, für jeden Menschentyp
und für jede Situation entdecken und
entsprechend anwenden.

Das verlangt klug vorzugehen, indem
man die üblichen Mittel einsetzt, um
die Dinge zu bedenken, indem man
um Rat bittet, usw., damit man
richtig entscheiden kann. Und wenn
die Mädchen oder die Jungen nicht
auf Anhieb die Angemessenheit einer
Maßnahme erkennen und



aufbegehren, werden sie diese später
gut finden und dafür dankbar sein.
Deshalb ist es notwendig, geduldig
und stark zu sein, denn auf wenigen
Gebieten ist es so notwendig, gegen
den Strom schwimmen, wie auf
diesem.

Deshalb müssen wir uns alle
vergegenwärtigen, dass es kein
gültiger Anlass ist etwas zu tun, weil
es allgemein üblich ist: Gleicht euch
nicht dieser Welt an, sondern
wandelt euch und erneuert euer
Denken, damit ihr prüfen und
erkennen könnt, was der Wille
Gottes ist: was ihm gefällt, was gut
und vollkommen ist iv.

Aus dem gleichen Grund ist es
angebracht maßvoll zu sein bei dem,
was man den Kindern gibt. So lernen
sie genügsam zu sein, wenn sie mit
dem, was sie haben, sorgsam
umgehen. Konkret in Bezug auf das
Geld riet der heilige Josefmaria den



Eltern: Eine übertriebene Liebe
führt dazu, dass ihr sie ziemlich
verwöhnt. Wenn nicht der Vater,
dann die Mutter. Und wenn nicht
sie, dann die Großmutter. Und
manchmal alle drei, unter dem
Siegel der Verschwiegenheit. Und
mit den drei Geheimnissen kann
das Kind seine Seele verlieren.
Stimmt euch gegenseitig ab. Seid
zu den Kindern nicht knausrig,
aber nehmt Rücksicht auf das
Auffassungsvermögen eines jeden,
auf ihre Besonnenheit, auf ihre
Fähigkeit sich selbst zu
beherrschen: und sie sollen nie im
Übermaß leben, bis sie ihr Geld
selbst verdienen v. Man muss ihnen
beibringen, wie man mit Geld
umgeht, wie man günstig einkauft,
wie man Geräte - wie das Telefon -
richtig benützt, deren Rechnung erst
am Monatsende zu bezahlen ist, wie
man feststellt, wann man Geld aus
bloßer Lust am Geldausgeben
verschwendet ...



Allerdings ist das Geld nur ein
Thema der Frage. Etwas Ähnliches
gilt für die Ausnützung der Zeit. Ein
maßvoller Gebrauch der Zeiten, die
für die Ausübung der Hobbys oder
des Sports gewidmet werden, gehört
ebenso zu einem genügsamen Leben.
Das Maßhalten in diesem Bereich
ermöglicht es das Herz für Dinge frei
zu halten, die uns helfen aus uns
herauszugehen und uns durch die
Pflege des Familienlebens und der
Freundschaften zu bereichern. Zum
Beispiel ist das Lernen oder die für
die besonders Bedürftigen
aufgewendete Zeit und das Geld
etwas, das in den Kindern schon von
klein auf gefördert werden sollte.

DIE NEUGIER DÄMPFEN, DAS
SCHAMGEFÜHL FÖRDERN

Durch solches Maßhalten wird die
Seele nüchtern, bescheiden und
verständnisvoll; leicht und wie
selbstverständlich neigt sie zu



einer Zurückhaltung, die
anziehend ist, weil sie die
Herrschaft des Verstandes spüren
lässt vi. Mit diesen Worten fasst der
heilige Josefmaria die Früchte der
Mäßigung zusammen und bringt sie
mit einer ganz besonderen Tugend in
Verbindung: mit der Zurückhaltung,
die man auch als eine
Ausdrucksweise der Schamhaftigkeit
und des Anstands verstehen könnte.

“Anstand” und “Schamhaftigkeit”
sind Teilbereiche der Tugend des
Maßes vii, weil ein anderes
Betätigungsfeld dieser Tugend
gerade die Mäßigung des
Sexualtriebes ist. «Die
Schamhaftigkeit schützt das
Geheimnis der Personen und ihrer
Liebe. Sie lädt zu Geduld und
Mäßigung in der Liebesbeziehung
ein; sie verlangt, dass die
Bedingungen der endgültigen
Bindung und wechselseitigen
Hingabe von Mann und Frau erfüllt



seien. Zur Schamhaftigkeit gehört
auch Bescheidenheit. Sie beeinflusst
die Wahl der Kleidung. Wo sie die
Gefahr einer ungesunden Neugier
vermutet, gebietet sie Schweigen und
Zurückhaltung. Sie wahrt
Diskretion» viii.

Wenn ein Jugendlicher schon im
Kindesalter begonnen hat seinen
Willen zu bilden, wird er zweifellos
im gegebenen Augenblick diese
natürliche Zurückhaltung besitzen,
die es ihm erleichtert, die Sexualität
auf eine wirklich menschliche Weise
einzuordnen. Es ist aber sehr
wichtig, dass der Vater mit den
Söhnen und die Mutter mit den
Töchtern eine Vertrauensbasis
geschaffen haben, um ihnen die
Schönheit der menschlichen Liebe zu
erklären, sobald sie das verstehen
können.

Der heilige Josefmaria gab folgenden
Rat: Der Vater muss der Freund



seiner Söhne werden. Es bleibt ihm
nichts anderes übrig, als sich
diesbezüglich anzustrengen, denn
es kommt ein Augenblick, wo die
Kinder voll Neugier beginnen –
einerseits verständlich,
andererseits folgenschwer – nach
den Quellen des Lebens zu fragen,
wenn der Vater nicht mit ihnen
gesprochen hat. Sie fragen sonst
einen unverschämten Freund, und
schauen dann mit Abscheu auf
ihre Eltern.

Wenn du ihnen hingegen – weil du
schon von klein darauf geachtet
hast und siehst, dass der
Augenblick gekommen ist – den
Ursprung des Lebens gut erklärst,
nachdem du dich an den Herrn
gewendet hast, dann wird das
Kind seine Mutter umarmen, weil
sie so gut gewesen ist, und dir wird
es ein herzliches Busserl geben
und sagen: Wie gut ist Gott! Er hat
sich meiner Eltern bedient und sie



an seiner Schöpfermacht teilhaben
lassen. Das Kind wird es nicht so
sagen, weil es das nicht kann; aber
es wird das so empfinden. Es wird
eure Liebe nicht für etwas
Unanständiges halten, sondern
für etwas Heiliges ix. Das wird
leichter sein, wenn wir den Fragen
nicht ausweichen, die von den
Kindern ganz natürlich gestellt
werden, und ihnen entsprechend
ihrem Auffassungsvermögen
antworten.

 Auch hier ist das Beispiel besonders
wichtig, wie bereits erwähnt, als wir
von der Erziehung zur Mäßigung bei
den Mahlzeiten sprachen.
Erklärungen reichen nicht aus; man
muss mit dem eigenen Verhalten
zeigen, dass «man nicht anschauen
(soll), was man nicht begehren darf» 
x, und darauf achten, dass Zuhause
alles jene Stimmung ausstrahlt, die
im Haus von Nazaret geherrscht hat.



In diesem Sinn ist es notwendig,
wegen der Verzerrung der Sexualität
in vielen heutigen Gesellschaften auf
die Medien wie das Fernsehen, das
Internet, die Bücher oder Videospiele
Acht zu geben. Es geht dabei nicht
darum, eine Art “wachsame Furcht”
vor diesen Dingen zu fördern,
sondern sie als Mittel für die
Erziehung zu nützen und zu zeigen,
wie man sie mit einer positiven und
wachsamen Einstellung verwendet,
ohne Angst zu haben das
zurückzuweisen, was der Seele
schadet oder ein verzerrtes Bild vom
Menschen vermittelt. Dabei ist die
offenkundige Tatsache zu
berücksichtigen: Die Kinder sind
vom ersten Augenblick an
unerbittliche Zeugen des Lebens
ihrer Eltern. Ihr bemerkt das
vielleicht nicht, aber sie beurteilen
alles, und gelegentlich beurteilen
sie euch schlecht. Das heißt Dinge,
die zu Hause geschehen,



beeinflussen eure Kinder zum
Guten oder zum Schlechten xi.

Wenn die Kinder sehen, dass ihre
Eltern den Fernsehkanal wechseln,
sobald eine anstößige Nachricht, eine
geschmacklose Werbung oder eine
unpassende Filmszene auftaucht;
wenn sie mitbekommen, dass man
sich über die sittlichen Inhalte eines
Schauspiels oder der Bücher
informiert, bevor man sie anschaut
oder liest, vermittelt man ihnen den
Wert der Reinheit. Wenn sie
bemerken, dass ihre Eltern oder
Erzieher unterwegs auf der Straße
auf bestimmte Werbungen nicht
achten oder ihnen sogar beibringen,
sie nicht neugierig anzuschauen und
Sühne zu leisten, dann begreifen die
Kinder, dass die Reinheit des
Herzens etwas Erstrebenswertes ist,
auf das man aufpassen muss, und
dass das irgendwie zur
Familienatmosphäre gehört, in der
sie leben. «Kinder und Jugendliche



zur Schamhaftigkeit erziehen heißt
Achtung vor der menschlichen
Person zu wecken» xii.

Auf die Familienatmosphäre Acht zu
geben ist aber, genau genommen,
noch keine Erziehung zur Mäßigung.
Es ist eine unerlässliche Bedingung,
um christlich zu leben. Die Tugend
erlernt man aber nicht allein durch
das “Vermeiden des Bösen” – was
untrennbar zum Gnadenleben im
Allgemeinen gehört –, sondern durch
das Mäßigen der Begierden, die an
und für sich gut sind. Daher ist es
umso wichtiger zu lehren, wie man
die Dinge und Geräte verwendet, die
einem zur Verfügung stehen, auch
wenn sie an sich sehr gut sind.

Es ist offensichtlich, dass ein
ungezügeltes Anschauen von
Fernsehprogrammen, auch wenn es
in der Familie geschieht, schließlich
zur Auflösung der
Familienatmosphäre führt. Noch



schlimmer wäre es, wenn jeder in
seinem Zimmer einen eigenen
Fernsehapparat hat und sich dort
“einsperrt”, um seine
Lieblingsprogramme anzuschauen.
Das gleiche gilt auch für die
übermäßige (bisweilen zwanghafte)
Verwendung der Mobiltelefone und
PCs.

Wie überall im Leben bringt ein
maßvoller Gebrauch dieser Geräte
von den Eltern und Erziehern die
Kinder am besten dazu es ebenfalls
zu tun. Im Fall der Eltern kommt
erschwerend hinzu, dass sie letztlich
nicht nur ein schlechtes Beispiel
geben, wenn sie stundenlang vor
dem Fernseher sitzen, um “zu
schauen, was los ist“, sondern es
würde auch einen Mangel an
Aufmerksamkeit für die Kinder mit
sich bringen, die sehen wie sich die
Eltern für fremde Leute mehr
interessieren als für sie; zumindest
hätten sie diesen Eindruck.



Wenn die Mäßigkeit Herrschaft ist,
sollte man daran denken: Es gibt
keine schönere Herrschaft als die
des Dienens: in Freiheit ein Diener
aller sein. - Auf diese und keine
andere Weise werden die wahren
Ehren errungen: auf Erden und im
Himmel xiii.

Die Mäßigung eröffnet die
Möglichkeit, das Herz und die
persönlichen Fähigkeiten in den
Dienst des Nächsten zu stellen und
zu lieben. Das ist der einzige
Schlüssel zum wirklichen Glück. Der
heilige Augustinus, der gegen die
Unmäßigkeit sehr anzukämpfen
hatte, erklärt das so: «Wir wollen
daher zuerst die Mäßigung ansehen,
die uns eine gewisse Unversehrtheit
und Unverbrüchlichkeit in jener
Liebe verspricht, mit der wir Gott
verbunden sind. Ihre Aufgabe
nämlich besteht im Zähmen und
Beschwichtigen der Begierden, mit
denen wir gierig danach trachten,



was uns von den Gesetzen Gottes
und der Frucht seiner Güte entfernt,
Das ist, um es kurz zu erklären, das
glückselige Leben. Dort nämlich ist
der Glaube und das Wahre; wenn wir
dessen Betrachtung vollständig
genießen und ihm gänzlich
anhängen, sind wir ohne Zweifel
glücklich; wenn wir aber von dort
abfallen, werden wir in große
Irrtümer und Schmerzen verwickelt»
xiv.

J. De la Vega, J.M. Martín

i Lk, 15, 31.

ii Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns , Nr. 601.

iii 2 Tim 4, 5.

iv Röm 12, 2.

v Hl. Josefmaria, Beisammensein im
IESE (Barcelona), 27.11.1972.



vi Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

vii Vgl. Katechismus der katholischen
Kirche , Nr. 2521.

viii Katechismus der katholischen
Kirche , Nr. 2522.

ix Hl Josefmairia, Beisammensein im
Colegio Enxomil (Oporto), 31.10.1972.

x Hl. Gregor der Große, Moralia, 21.

xi Hl. Josefmaria, Beisammensein in
Pozoalbero (Jerez de la Frontera),
12.11.1972.

xii Katechismus der katholischen
Kirche , Nr. 2524.

xiii Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 1045.

xiv Hl. Augustinus, Die Sitten der
katholischen Kirche , Kap. 19.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/erziehung-zur-massigung-

und-genugsamkeit-ii/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/
https://opusdei.org/de-de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/
https://opusdei.org/de-de/article/erziehung-zur-massigung-und-genugsamkeit-ii/

	Erziehung zur Mäßigung und Genügsamkeit (II)

