
opusdei.org

Empathie und
Freundschaft

Empathie fördern: Nichts von
dem, was anderen widerfährt,
kann mir gleichgültig sein.
Herzen motivieren und so
Köpfe ansprechen. Die
Fähigkeit zu verstehen,
mitzuleiden;
Lebenswirklichkeiten und
Gefühle anderer
nachvollziehen können. Den
Willen bewegen durch den
Glanz und die Schönheit der
Wahrheit. Die Tugend
liebenswert machen.



05.07.2016

Wir haben alle die Erfahrung
gemacht, dass es oftmals nicht
genügt, rein sachlich informiert zu
werden, um wirklich zu begreifen,
was in unserem Umfeld geschieht.
Wenn zum Beispiel jemand seinen
Freunden ein Musikstück vorspielt,
erwartet er, dass sie sich sichtbar an
der Melodie erfreuen, die ihn selbst
begeistert. Wenn seine Freunde,
ohne die geringste Begeisterung zu
zeigen, sich darauf beschränken zu
sagen, er habe richtig gespielt, wird
er sich entmutigt fühlen und den
Eindruck haben, dass er nicht begabt
ist.

Wie viele Schwierigkeiten würden
gar nicht erst auftauchen, wenn wir
uns um ein besseres Verständnis
dessen bemühen würden, was im
Inneren der anderen vor sich geht,



welche Erwartungen und Ideale sie
beseelen. Die Liebe besteht mehr im
„Verstehen“ als im „Geben“.1 Wenn
wir die Nächstenliebe leben wollen,
müssen wir als erstes im anderen
jemanden sehen, der unseren
Respekt verdient, und uns in seine
Lage versetzen. Man spricht heute
von Empathie, wenn man die
Fähigkeit meint, sich in andere
einzufühlen, ihre Situation zu
verstehen und ihre Gefühle
nachzuempfinden. Zusammen mit
der Nächstenliebe trägt diese
Haltung zur Gemeinsamkeit, zu
herzlicher Verbundenheit, bei, wie
auch der hl. Petrus schreibt: Seid
alle eines Sinnes, voll Mitgefühl!2

Von Christus lernen

Von Anfang an bemerkten die Jünger
die außergewöhnliche Sensibilität
Jesu, seine Fähigkeit, sich in die Lage
der anderen zu versetzen, sein
feinfühliges Verständnis dessen, was



im Inneren des menschlichen
Herzens vor sich geht, seine
Empfindsamkeit, die ihn den
Schmerz anderer wahrnehmen ließ.
Als er nach Naim kommt, erfasst er
das Drama der Witwe, die ihren
einzigen Sohn verloren hat, ohne
einen einzigen Hinweis3; als er die
flehentliche Bitte des Jairus und die
klagenden Leute hört, tröstet er den
einen und beruhigt die anderen4; er
weiß um die Bedürfnisse derer, die
ihm folgen, und sorgt dafür, dass sie
zu essen haben5; er weint mit Martha
und Maria am Grab des Lazarus6 und
wird zornig über die Härte seiner
Jünger, als sie Feuer vom Himmel
herabholen wollen, um das Dorf der
Samariter anzuzünden, die sie nicht
aufgenommen haben7.

Mit seinem Leben lehrt uns Jesus, die
anderen mit neuen Augen zu sehen
und ihre Gefühle, frohe wie traurige,
zu teilen. Von ihm lernen wir, uns
für ihre innere Verfassung zu



interessieren, und mit der Hilfe der
Gnade überwinden wir nach und
nach die Fehler – wie Zerstreutheit,
Impulsivität oder innere Kälte –, die
uns das erschweren. Es gibt keine
Entschuldigung, um in diesem
Bemühen nachzulassen. Denken wir
ja nicht, dass unsere scheinbar
heiligmäßige Tugend etwas wert
sei, wenn sie nicht mit den
elementaren Tugenden der
Christen verknüpft ist. – Das hieße,
Juwelen auf der Leibwäsche
tragen.8 Nahe beim Herzen Jesu zu
sein wird uns helfen, unserem
Herzen immer mehr seine Gefühle
einzuprägen.

Liebe, Freundlichkeit und
Empathie

Die Liebe Christi ist nicht bloß ein
Gefühl des Wohlwollens gegenüber
dem Nächsten, sie ist nicht
lediglich eine philanthropische
Laune. Die Liebe, die Gott der Seele



eingießt, verwandelt Verstand und
Willen von innen her, sie gibt der
Freundschaft und der Freude an
guten Werken eine übernatürliche
Grundlage.9 Es ist schön zu
verfolgen, wie die Apostel durch die
enge, liebevolle Beziehung zu
Christus ihr Temperament nach und
nach zügeln, das sie, in
unterschiedlicher Weise, manches
Mal im Umgang mit anderen
Menschen wenig verständnisvoll
sein ließ. Johannes, der so heftig war,
dass er zusammen mit seinem
Bruder Jakobus den Beinamen 
Donnersohn bekam, zeichnet sich
später durch seine Sanftmut aus und
wird zum Verfechter der
uneingeschränkten Hingabe an die
anderen nach dem Beispiel Christi
selbst.Daran haben wir die Liebe
erkannt, dass er sein Leben für uns
hingegeben hat. So müssen auch
wir das Leben für die Brüder
hingeben.10 Auch der hl. Petrus, der
zuvor den Gegnern Jesu gegenüber



eine schroffe Hartherzigkeit an den
Tag gelegt hatte, wendet sich später
im Tempel ohne jedes Zeichen von
Bitterkeit an das Volk, um es zur
Umkehr zu bewegen: Nun, Brüder,
ich weiß, ihr habt aus
Unwissenheit gehandelt, ebenso
wie eure Führer (…). Also kehrt um
und tut Buße, damit eure Sünden
getilgt werden und der Herr Zeiten
des Aufatmens kommen lässt.11

Ein anderes Beispiel sehen wir beim
hl. Paulus, der sich, nachdem er eine
furchtbare Geißel für die Christen
gewesen war, bekehrt und seinen 
Genius und sein Genie – seinen
klaren Verstand und seine starke
Persönlichkeit – in den Dienst des
Evangeliums stellt. Obwohl er
empört ist über die Vielzahl der dort
aufgestellten Götzenbilder, versucht
er in Athen, mit Empathie auf die
Bewohner der Stadt einzugehen. Als
er auf dem Areopag die Gelegenheit
bekommt, zu ihnen zu sprechen,



spielt er auf ihre Sehnsucht nach
Gott an, anstatt ihnen ihr Heidentum
und ihre Verdorbenheit
vorzuwerfen. Athener, nach allem,
was ich sehe, seid ihr besonders
fromme Menschen. Denn als ich
umherging und mir eure
Heiligtümer ansah, fand ich auch
einen Altar mit der Aufschrift:
„Einem unbekannten Gott“. Was
ihr verehrt, ohne es zu kennen, das
verkünde ich euch.12 In diesem
Verhalten, das zu verstehen und zu
motivieren weiß, erkennt man
deutlich die herausragenden
Charakterzüge eines Menschen, der
mittels des Verstandes seine Gefühle
zügelt und in seine Persönlichkeit
integriert. Es offenbart die Genialität
eines Menschen, der die
Lebenssituation anderer sofort zu
erfassen und sich darauf einzustellen
vermag. So wählt er im Einklang mit
der spezifischen Sensibilität seiner
Zuhörer einen Zugang zu ihnen, um



ihr Interesse zu wecken und sie zur
Fülle der Wahrheit zu führen.

Wege zur Wahrheitsliebe

Wenn wir versuchen anderen zu
helfen, lassen uns Liebe und
Sanftmut Gründe finden, die ihr
Herz bewegen können.
Normalerweise öffnen diese die
Türen der Seele leichter als eine
kühle oder rationale Argumentation.
Aus Liebe zu Gott pflegen wir einen
liebenswürdigen Stil, der zeigt, wie
attraktiv das christliche Leben ist. 
Echte Tugend ist nicht traurig und
unsympathisch. Sie ist froh und
liebenswürdig.13 Wir verstehen es,
das Positive in jedem Menschen
aufzuspüren, denn die Liebe zur
Wahrheit schließt ein, Gottes Spuren
in den Herzen zu erkennen, so
entstellt sie auch zu sein scheinen.

Die Nächstenliebe bewirkt, dass wir
als Christen im Umgang mit



Freunden, Arbeitskollegen und
Familienangehörigen Verständnis für
die Orientierungslosigkeit so
mancher von ihnen haben. Sei es
weil sie keine Gelegenheit hatten,
eine gute religiöse Bildung zu
erhalten, sei es weil sie nie eine
überzeugende Verkörperung der
Botschaft des Evangeliums erlebt
haben. Von der „caritas“ geleitet
bleiben wir auch einfühlsam und
verständnisvoll, wenn andere sich
im Irrtum befinden. Gewalt
verstehe ich nicht. Sie scheint mir
weder geeignet zu überzeugen,
noch zu siegen. Den Irrtum
bekämpft man durch das Gebet,
mit der Gnade Gottes, durch
sachliche Beweisführung; niemals
mit Gewalt, immer mit Liebe.14 Wir
dürfen nie die Geduld verlieren,
wenn wir die Wahrheit verkünden – 
veritatem facientes in caritate15 –,
und nicht von der Seite dessen
weichen, der im Irrtum ist, sich aber
im Lauf der Zeit der Gnade öffnen



kann. Dieses Vorgehen besteht viele
Male, darin, wie Papst Franziskus
sagt,„den Schritt zu verlangsamen, die
Ängstlichkeit abzulegen, um dem
anderen in die Augen zu sehen und
zuzuhören, oder auf Eile zu
verzichten, um den zu begleiten, der
am Straßenrand geblieben ist.
Manchmal ist sie wie der Vater des
verlorenen Sohns, der die Türen offen
lässt, damit der Sohn, wenn er
zurückkommt, ohne Schwierigkeit
eintreten kann“16.

Apostolat und
Einfühlungsvermögen

Man könnte versucht sein, Empathie
auf eine bloße Strategie zu
reduzieren, als sei sie eine der
Techniken, die dem Konsumenten
ein Produkt so anbieten, dass er das
Gefühl hat, gerade dieses gesucht zu
haben. Dies mag für den Bereich der
Wirtschaft gelten – die
zwischenmenschlichen Beziehungen



folgen anderen Gesetzen. Echte
Empathie ist ehrlich und daher
unvereinbar mit einer Haltung, die
heuchlerisch eigene Interessen
verbirgt.

Offene Ehrlichkeit ist unabdingbar,
wenn wir wünschen, dass die
Menschen, mit denen wir umgehen,
Christus kennen lernen. Nur wenn
wir uns ihre Gefühlswelt zu eigen
machen, sind wir in der Lage, uns
mit jedem, den Gott an unsere Seite
stellt, zu freuen und auch mit ihm zu
leiden. Wer leidet unter seiner
Schwachheit, ohne dass ich mit
ihm leide? Wer kommt zu Fall,
ohne dass ich von Sorge verzehrt
werde?17 Wie viel aufrichtige Liebe
steckt in diesem Ausruf des hl.
Paulus, der an die Christen in
Korinth gerichtet war! Die Wahrheit
bricht sich leichter Bahn, wenn man
auf diese Weise Gefühle miteinander
teilt, denn so entsteht eine
mitreißende Welle der Zuneigung,



eine zuvorkommende
Freundlichkeit, die die
Gemeinsamkeiten verstärkt und die
Kommunikation verbessert. Die Seele
wird empfänglicher für das, was sie
hört, besonders wenn es um einen
hilfreichen Rat geht, der sie zur
Besserung ihres geistlichen Lebens
anspornt.

„In der Verständigung mit dem
anderen steht an erster Stelle die
Fähigkeit des Herzens, welche die
Nähe möglich macht, ohne die es
keine wahre geistliche Begegnung
geben kann. Zuhören hilft uns, die
passende Geste und das passende
Wort zu finden, die uns aus der
bequemen Position des Zuschauers
herausholen.“18 Wenn wir
aufmerksam zuhören, erschließt sich
uns die Wirklichkeit der anderen,
eine notwendige Voraussetzung, um
unserem Gesprächspartner wirksam
zu helfen, damit er klar erkennt, um
welchen Schritt ihn Gott in diesem



Augenblick bittet. Sobald dieser
seinerseits spürt, dass seine
Situation, seine Gefühle und seine
Meinung respektiert – mehr noch,
von seinem Zuhörer akzeptiert –
werden, öffnet er die Augen seiner
Seele und wird fähig, den Glanz der
Wahrheit und die Schönheit der
Tugend zu entdecken.

Gleichgültigkeit den Mitmenschen
gegenüber ist hingegen eine schwere
Krankheit bei einer apostolischen
Seele. Wir dürfen nicht auf Abstand
gehen zu den Menschen, mit denen
wir zu tun haben. Diese Leute,
denen du unsympathisch bist,
werden ihre Meinung revidieren,
sobald sie merken, dass du sie
wirklich gerne hast. Alles hängt
also von dir ab.19 Ein
verständnisvolles Wort, ein kleiner
Dienst, die angenehme Unterhaltung
usw. spiegeln unser ehrliches
Interesse am Wohl derer, die mit uns
zusammenleben. Wir werden ihre



Zuneigung gewinnen, wenn wir
ihnen die Tür für eine Freundschaft
öffnen, die die Freude am Umgang
mit Gott teilt.

Ermutigung auf dem Weg

Papst Franziskus gibt uns einen
Hinweis: „Ein guter Begleiter lässt
freilich fatalistische Haltungen und
Kleinmut nicht zu. Immer lädt er ein,
sich heilen zu lassen, seine Bahre zu
nehmen (vgl. Joh5, 8), das Kreuz zu
umarmen, alles hinter sich zu lassen,
immer neu aufzubrechen, um das
Evangelium zu verkünden.“20 Wenn
wir die Schwächen der anderen
bemerken, werden wir ihnen Mut
machen, dem Konformismus eine
Absage zu erteilen, ihren Horizont zu
erweitern und das Ziel der Heiligkeit
nicht aus den Augen zu verlieren.

Wenn wir so handeln, folgen wir
dem Beispiel tiefen Verständnisses
und liebevoller Forderung, das uns



der Herr gegeben hat. Am Abend des
Tages nach seiner Auferstehung geht
er neben den Jüngern von Emmaus
her und fragt sie: Was sind das für
Dinge, über die ihr auf eurem Weg
miteinander redet?21 Dadurch gibt
er ihnen Gelegenheit, sich
auszusprechen, die Enttäuschung
offen zu legen, die ihr Herz
bedrückte, und darzulegen, welche
Schwierigkeit sie hatten, zu glauben,
dass Jesus wirklich ins Leben
zurückgekommen war, wie es die
Frauen bezeugt hatten. Erst
daraufhin ergreift der Herr das Wort
und erklärt ihnen, dass der Messias
das alles erleiden musste, um so in
seine Herrlichkeit zu gelangen22.

Wie wird das Gespräch mit Jesus
wohl gewesen sein, wie wird er es
verstanden haben, die besorgten
Fragen der Jünger von Emmaus so zu
beantworten, dass sie schließlich
sagten: Bleib doch bei uns!23 Und
das, obgleich er ihnen zu Beginn ihre



Unfähigkeit vorgeworfen hatte, die
Ankündigungen der Propheten zu
verstehen24. Vielleicht war es der Ton
seiner Stimme und der liebevolle
Blick, die bewirkten, dass diese
Menschen sich angenommen
wussten, zugleich aber auch
eingeladen fühlten, ihr Denken zu
ändern. Mit der Gnade Gottes wird
auch unser Verhalten die
Wertschätzung eines jedes
Menschen, die Kenntnis seiner
inneren Welt, widerspiegeln, die
ermutigt, ein christliches Leben zu
führen.

1 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 463.

2 1 Petr 3, 8.

3 Vgl. Lk 7, 11-17.

4 Vgl. Lk 8, 40-56; Mt 9, 18-26.



5 Vgl. Mt 15, 32.

6 Vgl. Joh 11, 35.

7 Vgl. Lk 9, 51-56.

8 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 409.

9 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 71.

10 1 Joh 3, 16.

11 Apg 3, 17; 19-20.

12 Apg 17, 23.

13 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 657.

14 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 44.

15 Eph 4, 15.

16 Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben, Evangelii gaudium,
24.11.2013, Nr. 46.

17 2 Kor 11, 29.



18 Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium,
24.11.2013, Nr. 171.

19 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 734.

20 Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium,
24.11.2013, Nr. 172.

21 Lk 24, 17.

22 Lk 24, 26.

23 Lk 24, 29.

24 Vgl. Lk 24, 25.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/empathie-und-freundschaft/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/empathie-und-freundschaft/
https://opusdei.org/de-de/article/empathie-und-freundschaft/

	Empathie und Freundschaft
	Von Christus lernen
	Liebe, Freundlichkeit und Empathie
	Wege zur Wahrheitsliebe
	Apostolat und Einfühlungsvermögen
	Ermutigung auf dem Weg


