
opusdei.org

„Eine gute Politik
steht im Dienste des
Friedens“

Botschaft von Papst Franziskus
zum Weltfriedenstag (1. Jänner
2019)

01.01.2019

1. „Friede diesem Haus!“

Als Jesus seine Jünger aussandte,
sagte er zu ihnen: »Wenn ihr in ein
Haus kommt, so sagt als Erstes:
Friede diesem Haus! Und wenn dort
ein Sohn des Friedens wohnt, wird
euer Friede auf ihm ruhen;



andernfalls wird er zu euch
zurückkehren« ( Lk 10,5-6).

Frieden zu bringen steht im
Mittelpunkt der Sendung der Jünger
Christi. Und dieses Angebot richtet
sich an alle, Männer und Frauen, die
inmitten der Dramen und
Gewalttaten der
Menschheitsgeschichte auf Frieden
hoffen. [1] Das „Haus“, von dem
Jesus spricht, ist jede Familie, jede
Gemeinschaft, jedes Land, jeder
Kontinent, mit der jeweiligen
Einzigartigkeit und Geschichte;
gemeint ist insbesondere jeder
Mensch, ohne Unterschiede und
Diskriminierungen. Es geht dabei
auch um unser „gemeinsames Haus“,
um den Planeten, den Gott uns als
Lebensraum zugewiesen hat und für
den wir achtsam Sorge tragen sollen.

So soll dies auch mein Wunsch zu
Beginn des neuen Jahres sein:
„Friede diesem Haus!“



2. Die Herausforderung guter Politik

Der Friede ist der Hoffnung ähnlich,
über die der Dichter Charles Péguy
sagt,[2] sie sei wie eine zarte Blume,
die versucht, mitten unter den
Steinen der Gewalt aufzugehen. Wir
wissen, dass ein Machtstreben um
jeden Preis zu Missbrauch und
Ungerechtigkeit führt. Die Politik ist
ein grundlegendes Mittel, um ein
Gemeinwesen aufzubauen und das
Tun des Menschen zu fördern; aber
wenn sie von den Verantwortlichen
nicht als Dienst an der menschlichen
Gemeinschaft verstanden wird, kann
sie zu einem Instrument der
Unterdrückung und Ausgrenzung, ja
sogar der Zerstörung werden.

»Wer der Erste sein will«, sagt Jesus,
»soll der Letzte von allen und der
Diener aller sein« (Mk 9,35). So hob
auch Papst Paul VI. hervor: »Nimmt
man den Bereich des Politischen auf
seinen verschiedenen Ebenen –



örtlich, regional, national und auf
Weltebene – wirklich ernst, dann
muss man zugeben, dass jeder
einzelne Mensch die Pflicht hat, die
konkrete Wirklichkeit und die
Bedeutung der ihm verliehenen
Entscheidungsfreiheit anzuerkennen
und darum bemüht zu sein, in
gleicher Weise das Wohl der Stadt,
der Nation und der Menschheit zu
verwirklichen.« [3]

In der Tat stellen die politische
Funktion und Verantwortung eine
ständige Herausforderung für alle
dar, die das Mandat erhalten, ihrem
Land zu dienen, die dort lebenden
Menschen zu schützen und
Voraussetzungen für eine würdige
und gerechte Zukunft zu schaffen.
Wenn sie sich in grundlegender
Achtung des Lebens, der Freiheit und
der Würde des Menschen vollzieht,
kann die Politik wirklich zu einer
hervorragenden Form der
Nächstenliebe werden.



3. Nächstenliebe und menschliche
Tugenden für eine Politik im Dienste
der Menschenrechte und des Friedens

Papst Benedikt XVI. erinnerte daran,
dass »jeder Christ […] zu dieser
Nächstenliebe aufgerufen [ist], in der
Weise seiner Berufung und
entsprechend seinen
Einflussmöglichkeiten in der Polis.
[…] Wenn der Einsatz für das
Gemeinwohl von der Liebe beseelt
ist, hat er eine höhere Wertigkeit als
der nur weltliche, politische. […]
Wenn das Handeln des Menschen auf
Erden von der Liebe inspiriert und
unterstützt wird, trägt es zum
Aufbau jener universellen Stadt
Gottes bei, auf die sich die Geschichte
der Menschheitsfamilie zubewegt.« 
[4] Dies ist ein Programm, in dem
sich alle Politiker unabhängig von
ihrer kulturellen oder religiösen
Zugehörigkeit wiederfinden können,
die gemeinsam für das Wohl der
Menschheitsfamilie arbeiten wollen,



indem sie die menschlichen
Tugenden praktizieren, die einem
guten politischen Handeln zugrunde
liegen: Gerechtigkeit, Gleichheit,
gegenseitiger Respekt, Aufrichtigkeit,
Ehrlichkeit und Treue.

In diesem Zusammenhang verdienen
es die „Seligpreisungen des
Politikers“, in Erinnerung gerufen zu
werden, die vom 2002 verstorbenen
vietnamesischen Kardinal François-
Xavier Nguyễn Vãn Thuận stammen,
der ein treuer Zeuge des
Evangeliums war:

Selig der Politiker, der ein seiner
Rolle entsprechendes Bewusstsein
und Gewissen hat.

Selig der Politiker, der als Person
glaubwürdig ist.

Selig der Politiker, der für das
Gemeinwohl arbeitet und nicht für
seine eigenen Interessen.



Selig der Politiker, der kohärent
bleibt.

Selig der Politiker, der Einheit
schafft.

Selig der Politiker, der sich für die
Verwirklichung radikalen Wandels
einsetzt.

Selig der Politiker, der zuhören kann.

Selig der Politiker, der keine Angst
hat.[5]

Jede Wahl von Amtsträgern, jede
Amtsperiode, jede Phase des
öffentlichen Lebens ist eine
Gelegenheit, zur Quelle und zu den
Bezugspunkten zurückzukehren, die
die Gerechtigkeit und das Recht
inspirieren. Wir sind davon
überzeugt: Gute Politik steht im
Dienste des Friedens; sie achtet und
fördert die grundlegenden
Menschenrechte, die ebenso
gegenseitige Pflichten sind, damit ein



Band des Vertrauens und der
Dankbarkeit zwischen
gegenwärtigen und kommenden
Generationen geknüpft werden
kann.

4. Die Laster der Politik

Neben den Tugenden gibt es leider
auch in der Politik Laster, die sowohl
auf mangelnde persönliche Eignung
wie auch auf Missstände im Umfeld
und in den Institutionen
zurückzuführen sind. Es ist allen
klar, dass die Laster der Politik die
Glaubwürdigkeit der Systeme, in
denen sie stattfindet, sowie die
Autorität, die Entscheidungen und
das Handeln der Menschen, die sich
dort einsetzen, untergraben. Diese
Laster schwächen das Ideal einer
echten Demokratie, sie sind die
Schande des öffentlichen Lebens und
gefährden den sozialen Frieden:
Korruption – in ihren vielen Formen
der Veruntreuung von öffentlichem



Eigentum oder der
Instrumentalisierung von Menschen
–, Rechtsverweigerung, Missachtung
von Gemeinschaftsregeln, illegale
Bereicherung, Rechtfertigung der
Macht durch Gewalt oder unter dem
willkürlichen Vorwand der
„Staatsräson“, der Hang zum
Machterhalt, Fremdenfeindlichkeit
und Rassismus, die Weigerung,
achtsam mit der Erde umzugehen,
eine unbegrenzte Ausbeutung der
natürlichen Ressourcen für den
unmittelbaren Profit und die
Verachtung für die, die zu einem
Leben in der Fremde gezwungen
sind.

5. Gute Politik fördert die Beteiligung
junger Menschen und das Vertrauen
in andere

Wenn die Ausübung der politischen
Macht einzig auf die Wahrung der
Interessen bestimmter privilegierter
Personen abzielt, wird die Zukunft



beeinträchtigt; junge Menschen
stehen in Gefahr, ihr Vertrauen zu
verlieren, weil sie dazu verurteilt
sind, am Rande der Gesellschaft zu
bleiben, und keine Möglichkeit
haben, die Zukunft mitzugestalten.
Wenn die Politik hingegen in der
Förderung junger Talente und
Berufungen, die nach
Verwirklichung streben, einen
konkreten Ausdruck findet, wird der
Frieden in den Gewissen wachsen
und auch auf den Gesichtern
sichtbar sein. Es kommt zu einem
dynamischen Vertrauen im Sinne
von: Ich vertraue dir und glaube mit
dir an die Möglichkeit, gemeinsam
für das Gemeinwohl zu arbeiten.
Politik dient dem Frieden, wenn sie
sich in der Anerkennung der
Charismen und Fähigkeiten eines
jeden Menschen ausdrückt. »Was
gibt es schöneres als eine
hingereichte Hand? Sie ist von Gott,
um zu geben und zu empfangen. Gott
hat nicht gewollt, dass sie tötet (vgl. 



Gen 4,1ff) oder dass sie leiden lässt,
sondern dass sie sorgt und zu leben
hilft. Neben dem Herzen und dem
Verstand kann auch die Hand zu
einem Werkzeug des Dialogs
werden.« [6]

Jeder kann mit seinem eigenen Stein
einen Beitrag zum Bau des
gemeinsamen Hauses erbringen.
Echte Politik, die sich auf Recht und
ehrlichen Dialog zwischen den
Personen gründet, entsteht immer
neu aus der Überzeugung heraus,
dass mit jeder Frau, jedem Mann und
jeder Generation die Hoffnung auf
neue relationale, intellektuelle,
kulturelle und spirituelle
Möglichkeiten verbunden ist. Ein
solches Vertrauen ist nie einfach,
denn menschliche Beziehungen sind
komplex. So leben wir momentan in
einem Klima des Misstrauens, das in
der Angst vor dem anderen oder
Fremden, in der Angst vor dem
Verlust der eigenen Vorteile wurzelt



und sich leider auch auf politischer
Ebene durch eine Haltung der
Abschottung oder des Nationalismus
manifestiert, die jene Brüderlichkeit
in Frage stellen, die unsere
globalisierte Welt so dringend
braucht. Unsere Gesellschaften
brauchen heute mehr denn je
„Gestalter des Friedens“, die
authentische Botschafter und Zeugen
Gottes des Vaters sein können, der
das Wohl und das Glück der
Menschheitsfamilie will.

6. Nein zum Krieg und zur Strategie
der Angst

Wenn wir hundert Jahre nach dem
Ende des Ersten Weltkriegs an die
jungen Menschen, die bei diesen
Kämpfen starben, und an die
gequälte Zivilbevölkerung denken,
verstehen wir heute besser als
gestern die schreckliche Lehre aus
den Bruderkriegen, dass nämlich
Frieden sich niemals auf das bloße



Gleichgewicht der Kräfte und der
Angst beschränken kann. Den
anderen zu bedrohen bedeutet, ihn
zum bloßen Objekt zu machen und
ihm seine Würde abzusprechen. Aus
diesem Grund bekräftigen wir, dass
die Eskalation von Einschüchterung
wie auch die unkontrollierte
Verbreitung von Waffen gegen die
Moral und das Bemühen um
wirkliche Eintracht verstoßen. Der
Terror gegen die Schwächsten trägt
dazu bei, dass ganze
Bevölkerungsgruppen auf der Suche
nach Orten des Friedens ins Exil
gehen. Nicht tragbar sind politische
Diskurse, welche die Migranten aller
Übel beschuldigen und den Armen
die Hoffnung nehmen. Stattdessen
muss betont werden, dass der
Frieden auf der Achtung jedes
Menschen unabhängig von seiner
Geschichte, auf der Achtung des
Gesetzes und des Gemeinwohls sowie
der uns anvertrauten Schöpfung und



des reichen sittlichen Erbes früherer
Generationen beruht.

Wir denken insbesondere auch an
die Kinder, die in den derzeitigen
Konfliktgebieten leben, und an all
diejenigen, die sich für den Schutz
ihres Lebens und ihrer Rechte
einsetzen. In der Welt ist jedes
sechste Kind von der Gewalt des
Krieges oder ihren Folgen betroffen,
wenn es nicht sogar selbst Soldat
oder Geisel bewaffneter Gruppen
wird. Das Zeugnis derer, die sich für
die Achtung der Kinder und die
Verteidigung ihrer Würde einsetzen,
ist äußerst wertvoll für die Zukunft
der Menschheit.

7. Ein großes Friedensprojekt

In diesen Tagen feiern wir den
siebzigsten Jahrestag der
Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte, die nach dem
Zweiten Weltkrieg verabschiedet
wurde. Erinnern wir uns in diesem



Zusammenhang an eine Feststellung
von Papst Johannes XXIII.: »Wenn
aber in einem Menschen das
Bewusstsein seiner Rechte erwacht,
so ist es notwendig, dass in ihm auch
das Bewusstsein seiner Pflichten
erwacht, sodass dem, der gewisse
Rechte hat, in gleicher Weise die
Pflicht innewohnt, seine Rechte als
Zeichen seiner Würde einzufordern;
den anderen aber wohnt die Pflicht
inne, diese Rechte anzuerkennen
und zu achten.« [7]

Der Frieden ist in der Tat das
Ergebnis eines großen politischen
Projekts, das auf der gegenseitigen
Verantwortung und der
wechselseitigen Abhängigkeit der
Menschen beruht. Aber er ist auch
eine Herausforderung, der man sich
Tag für Tag stellen muss. Frieden ist
eine Bekehrung von Herz und Seele,
und es ist leicht, drei untrennbare
Dimensionen dieses inneren und



gemeinschaftlichen Friedens
auszumachen:

- Frieden mit sich selbst:
Unnachgiebigkeit, Wut und Ungeduld
zurückweisen und – wie der heilige
Franz von Sales riet – „ein wenig
Sanftmut an sich selbst“ üben, um
„anderen ein wenig Sanftmut“ zu
erweisen;

- Frieden mit dem anderen: mit dem
Familienangehörigen, dem Freund,
dem Fremden, dem Armen, dem
Leidenden ...; den Mut haben, ihnen
zu begegnen, und ihrer Botschaft
zuhören.

- Frieden mit der Schöpfung: die
Größe des Geschenks Gottes und
seinen Teil der Verantwortung
wiederentdecken, der jedem von uns
als Bewohner der Welt, als Bürger
und Gestalter der Zukunft
aufgegeben ist.



Eine Friedenspolitik, die um die
menschlichen Schwächen weiß und
sich ihrer annimmt, kann immer aus
dem Geist des Magnifikats schöpfen,
das Maria, die Mutter Christi, des
Erlösers, und die Königin des
Friedens, im Namen aller Menschen
singt: »Er erbarmt sich von
Geschlecht zu Geschlecht über alle,
die ihn fürchten. Er vollbringt mit
seinem Arm machtvolle Taten: Er
zerstreut, die im Herzen voll
Hochmut sind; er stürzt die
Mächtigen vom Thron und erhöht
die Niedrigen […] und denkt an sein
Erbarmen, das er unseren Vätern
verheißen hat, Abraham und seinen
Nachkommen auf ewig« ( Lk 1,50-55).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember
2018

Franziskus



[1] Vgl. Lk 2,14: »Ehre sei Gott in der
Höhe und Friede auf Erden den
Menschen seines Wohlgefallens.«

[2] Vgl. Le Porche du mystère de la
deuxième vertu, Paris 1986 (Orig.
1911).

[3] Apostolisches Schreiben 
Octogesima adveniens (14. Mai 1971),
46.

[4] Enzyklika Caritas in veritate (29.
Juni 2009), 7.

[5] Vgl. Ansprache anlässlich der
Konferenz und Ausstellung „Civitas“
in Padua: „30giorni“, Nr. 5/2002.

[6]Benedikt XVI., Ansprache bei der
Begegnung mit den Mitgliedern der
Regierung, Vertretern der staatlichen
Institutionen, mit dem Diplomatischen
Korps und mit den Vertretern der
wichtigsten Religionen in Benin ,
Cotonou, 19. November 2011.



[7] Enzyklika Pacem in terris (11.
April 1963), 24.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/eine-gute-politik-steht-im-

dienste-des-friedens/ (30.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/eine-gute-politik-steht-im-dienste-des-friedens/
https://opusdei.org/de-de/article/eine-gute-politik-steht-im-dienste-des-friedens/
https://opusdei.org/de-de/article/eine-gute-politik-steht-im-dienste-des-friedens/

	„Eine gute Politik steht im Dienste des Friedens“

