
opusdei.org

Ein übernatürlicher
Beweggrund

Die Botschaft, die Gott dem hl.
Josefmaria am 2. Oktober 1928
zu erkennen gab, greift die
herrliche, jahrhundertelang
von vielen Christen vergessene
Wirklichkeit auf, dass jede
Arbeit, die im Menschlichen
lauter und rechtschaffen ist, zu
einem göttlichen Tun werden
kann.

07.05.2018

Die Botschaft, die Gott dem hl.
Josefmaria am 2. Oktober 1928 zu



erkennen gab,greift die herrliche,
jahrhundertelang von vielen
Christen vergessene Wirklichkeit
auf, dass jede Arbeit, die im
Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem
göttlichen Tun werden kann.1

Zahlreiche Menschen haben eine
Kehrtwende in ihrem Leben
gemacht, als sie diese Botschaft
kennen lernten oder auch nur von
der Heiligung der Arbeit sprechen
hörten, Männer und Frauen, die bis
dahin nur aus irdischen
Beweggründen, sozusagen
zweidimensional, arbeiteten. Sie
begeistern sich, wenn sie erfahren,
dass ihre berufliche Arbeit eine
dritte, eine transzendente
Dimension, eine Bedeutung für ihr
ewiges Leben haben kann. Man muss
spontan an die Freude jenes
Menschen aus dem Evangelium
denken, der einen verborgenen
Schatz im Acker findet und seine



ganze Habe verkauft, um jenen
Acker zu kaufen!2

Der Heilige Geist ließ den heiligen
Josefmaria diesen Schatz im
Evangelium entdecken, besonders in
den langen Jahren des Lebens Jesu in
Nazareth, Jahre im Schatten, für
uns aber klar wie Sonnenlicht3,
denndiese verborgenen Jahre im
Leben des Herrn sind weder
bedeutungslos noch bloße
Vorbereitung auf die Jahre
danach, auf sein öffentliches
Wirken. Seit 1928 sehe ich dies mit
aller Klarheit: Gott will, dass wir
Christen das ganze Leben des
Herrn als Beispiel verstehen. Ich
bin besonders seinem verborgenen
Leben nachgegangen, seinem
Leben der gewöhnlichen Arbeit
unter den Menschen.4

Der Gründer des Opus Dei hat mit
dem Licht, das Gott ihm schenkte,
unermüdlich verkündet, dass die



berufliche Arbeit eine Realität ist, die
geheiligt werden kann und die
heiligt. Eine einfache und großartige
Wahrheit, die das Lehramt der
Kirche vor allem seit dem II.
Vatikanischen Konzil5 verkündet und
dann in den Katechismus der
katholischen Kirche aufgenommen
hat: „Die Arbeit kann ein Mittel der
Heiligung sein und die irdische
Wirklichkeit mit dem Geiste Christi
durchdringen.”6

„Mit übernatürlicher Intuition” – so
bekräftigte Papst Johannes Paul II. –
„hat der selige Josefmaria
unermüdlich den allgemeinen Ruf
zur Heiligkeit und zum Apostolat
gepredigt. Christus lädt alle ein, sich
im alltäglichen Leben zu heiligen;
deshalb ist die Arbeit – wenn sie
verbunden mit Christus gelebt wird –
auch Mittel der persönlichen
Heiligung und des Apostolates.“7



Der heilige Josefmaria war das von
Gott vorgesehene Werkzeug, um
diese Botschaft zu verbreiten. Einer
Menge von Christen hat er damit
ungeahnte Perspektiven aufgetan für
ihre persönliche Heiligkeit und die
Heiligung der menschlichen
Gesellschaft von innen heraus, das
heißt, durch das Geflecht der
beruflichen Beziehungen, durch das
sie geformt wird.

Der Same dieser Botschaft wird die
Frucht bringen, die der Herr
erwartet, wenn sich Christen finden,
die entschlossen sind und den
nötigen Einsatz aufzubringen, um
ihn zu erfassen und ihn mit Gottes
Hilfe auch in die Tat umzusetzen. Die
Heiligung der Arbeit ist nämlich
nicht nur eine schöne Idee, die nur
erklärt werden muss, um verstanden
zu werden; sie ist ein Ideal, das man
aus Liebe zu Gott anstreben und mit
seiner Gnade erobern muss.



Der Sinn der Arbeit

Im Buch Genesis wird uns schon zu
Beginn der Heiligen Schrift der Sinn
der Arbeit offenbart. Gott, der alles
gut gemacht hat, wollte „aus freiem
Entschluss eine Welt erschaffen“, die
„auf dem Weg zu ihrer letzten
Vollkommenheit ist“8. Er erschuf den
Menschen, ut operaretur9,damit er
mit seiner Arbeit gewissermaßen das
Schöpfungswerk fortsetzt und so
seine eigene Vollkommenheit
erreicht10. Die Arbeit ist Berufung des
Menschen. „Seit unserer Erschaffung
sind wir zur Arbeit berufen.“11

In der Welt der Antike war der große
Wert der menschlichen Arbeit
unbekannt. Benedikt XVI. hat darauf
hingewiesen: „Die griechisch-
römische Welt kannte keinen
Schöpfergott; die höchste Gottheit
konnte sich ihrer Vision nach nicht
mit der Erschaffung der Materie
gleichsam die Hände schmutzig



machen. Das „Machen“ der Welt war
dem Demiurgen, einer
untergeordneten Gottheit
vorbehalten. Anders der christliche
Gott: Er, der eine, der wirkliche und
einzige Gott, ist auch Schöpfer. Gott
arbeitet; er arbeitet weiter in und an
der Geschichte der Menschen. In
Christus tritt er als Person in die
mühselige Arbeit der Geschichte ein
(…). So musste nun das Arbeiten der
Menschen als besondere Weise der
Gottebenbildlichkeit des Menschen
erscheinen, der sich damit am
weltschöpferischen Handeln Gottes
beteiligen kann und darf.“12 Als Folge
der Sünde wird die Arbeit von
Mühsal und oft von Schmerzen
begleitet13. Doch als unser Herr Jesus
Christus unsere Natur annahm, um
uns zu erlösen, hat er Mühsal und
Schmerz in Mittel verwandelt, durch
die wir Gott gegenüber unsere Liebe
und unseren Gehorsam zeigen und
den Ungehorsam der Sünde
wiedergutmachen können. Dreißig



Jahre lang lebte Jesus so: als fabri
filius (Mt13, 55), als der Sohn des
Zimmermanns (...).Er war der
faber, filius Mariae (Mk6, 3), der
Zimmermann, der Sohn Mariens.
Und er war Gott, im Begriff, das
Menschengeschlecht zu erlösen
und alles an sich zu ziehen (Joh12,
32).14

Jesus Christus hat uns durch sein
Leben den vollen Sinn der Arbeit
erschlossen, aber es gilt noch eine
zweite Wirklichkeit zu bedenken: Die
übernatürliche Gnade hat uns zu
Kindern Gottes gemacht, so dass wir
mit Christus einen einzigen Leib
bilden, wie das Haupt und der Leib.
Sein übernatürliches Leben ist unser
Leben. Er lässt uns an seinem
Priestertum teilhaben, damit wir mit
ihm Miterlöser sind.

Diese tiefe Einheit des Christen mit
Christus erhellt den Sinn all unserer
Tätigkeiten und ganz besonders der



Arbeit. In der Verkündigung des
heiligen Josefmaria ist das
Fundament der Heiligung der Arbeit
das Bewusstsein der
Gotteskindschaft, das Bewusstsein,
dass Christus Fleisch werden will
in unserem Tun15.

Das christliche Verständnis vom Sinn
der Arbeit lässt sich mit folgenden
Worten zusammenfassen: Die Arbeit
begleitet notwendig das Leben des
Menschen auf der Erde. Sie bringt
Ermüdung, Mühsal, Erschöpfung
mit sich: Äußerungen des
Schmerzes und des Kampfes, die
einen Teil unseres gegenwärtigen
Lebens ausmachen und Zeichen
der Wirklichkeit der Sünde und
der Notwendigkeit der Erlösung
sind. Aber die Arbeit an sich ist
weder Leid noch Fluch, noch
Strafe: wer das behauptet, hat die
Heilige Schrift nicht gut gelesen.
(...)Die Arbeit – jede Arbeit – zeugt
von der Würde des Menschen und



seiner Herrschaft über die
Schöpfung. Sie ist ein Feld, auf dem
wir unsere Persönlichkeit
entwickeln. Sie verbindet uns mit
den anderen Menschen, sie schafft
die Mittel zum Unterhalt der
eigenen Familie, sie lässt uns
mithelfen an der Verbesserung der
gesellschaftlichen Bedingungen
und am Fortschritt der ganzen
Menschheit. Diese Sicht der Arbeit
wird für den Christen noch weiter
und tiefer, da für ihn die Arbeit
Teilnahme am Schöpfungswerk
Gottes ist. (...)Und außerdem: da
Christus die Arbeit auf sich
genommen hat, erscheint sie uns
als erlöste und erlösende
Wirklichkeit, nicht nur als der
Lebensbereich des Menschen,
sondern auch als Mittel und Weg
der Heiligkeit, als etwas, das
geheiligt werden kann und selbst
heiligt.16



Die Arbeit als Tätigkeit
heiligen

Ein Ausdruck, den der hl. Josefmaria
häufig gebrauchte, führt uns in das
wunderbare Panorama der Heiligkeit
und des Apostolates in der Ausübung
eines Berufes ein:Heiligwerden
bedeutet für die überwiegende
Mehrzahl der Menschen, ihre
eigene Arbeit zu heiligen, sich in
der Arbeit zu heiligen und die
anderen durch die Arbeit zu
heiligen17.

Es sind drei Aspekte ein und
derselben Wirklichkeit, untrennbar
miteinander verbunden und
aufeinander bezogen. Der erste, die
Arbeit heiligen – heilig machen –, sie
als eine bestimmte Tätigkeit heiligen,
bedeutet, diese Tätigkeit heiligmäßig
zu verrichten, den Akt der Person,
die arbeitet, heiligen.



Davon hängen die anderen zwei
Aspekte ab, denn die geheiligte
Arbeit heiligt auch: sie heiligt uns
selbst und ist Mittel zur Heiligung
der Mitmenschen und sie dient auch
dazu, die Gesellschaft mit
christlichem Geist zu durchdringen.
Deshalb sollten wir innehalten und
den ersten Punkt betrachten,
nämlich was es bedeutet, die
Berufsarbeit zu heiligen.

Ein Tun ist heilig, wenn es ein Akt
der Liebe zu Gott und zu den
Mitmenschen aus Liebe zu Gott ist,
ein Akt übernatürlicher Liebe – der 
caritas –, der hier auf Erden den
Glauben und die Hoffnung
voraussetzt. Ein so verrichteter Akt
ist heilig, denn die caritas ist
Teilnahme an der unendlichen Liebe,
die der Heilige Geist ist18, die
subsistierende Liebe zwischen Vater
und Sohn. Daher ist ein Akt der 
caritas eine Teilnahme am
übernatürlichen Leben der



Heiligsten Dreifaltigkeit, eine
Teilnahme an der Heiligkeit Gottes.

Im Fall der beruflichen Arbeit muss
man bedenken, dass die Arbeit die
Wirklichkeiten dieser Welt zum
Gegenstand hat – ein Feld bebauen,
wissenschaftlich forschen, Dienst-
leistungen anbieten usw. –, und dass
dabei, damit sie menschlich gut ist
und folglich auch geheiligt werden
kann, Tugenden geübt werden
sollen. Doch das allein genügt nicht,
damit die Tätigkeit heilig ist.

Sie wird in der Tat geheiligt, wenn
wir sie aus Liebe zu Gott und zu
seiner Ehre verrichten – also gemäß
dem Willen Gottes und in Ausübung
der durch die caritas geprägten
christlichen Tugenden –, um sie dann
in Verbindung mit Christus Gott
aufzuopfern, denn „durch Ihn und
mit Ihm und in Ihm ist Dir Gott,
allmächtiger Vater in der Einheit des



Heiligen Geistes alle Herrlichkeit und
Ehre”19.

Lege ein übernatürliches Motiv in
deine alltägliche Berufsarbeit, und
du hast deine Arbeit geheiligt.20 Mit
diesen kurzen Worten zeigt der
Gründer des Opus Dei den Schlüssel
zur Heiligung der Arbeit auf. Die
menschliche Tätigkeit wird geheiligt,
wenn man sie aus einem 
übernatürlichen Beweggrund
ausführt: aus Liebe zu Gott.

Das Entscheidende ist demnach
nicht, dass sie am Ende erfolgreich
ist, sondern dass wir aus Liebe zu
Gott arbeiten, denn die Liebe ist es,
die er in uns sucht: Der Herr aber
sieht das Herz21. Entscheidend ist 
der übernatürliche Beweggrund, das
letzte Ziel, die Lauterkeit unserer
Willensabsicht, die Verrichtung der
Arbeit aus Liebe zu Gott und zum
Wohl unseres Nächsten aus Liebe zu
Gott. So wird die Arbeitzur



übernatürlichen Ebene der Gnade
emporgehoben, wird geheiligt und
verwandelt sich in Werk Gottes, in
operatio Dei,inopus Dei.22

Eigenschaften des
übernatürlichen
Beweggrundes

Der übernatürliche Beweggrund ist
echt, wenn er wirksam und radikal
die Art und Weise unserer Arbeit
beeinflusst und uns dazu führt, diese
vollkommen zu verrichten, wie es
dem göttlichen Willen entspricht,
wenn auch gekennzeichnet von
unseren persönlichen
Unzulänglichkeiten, mit denen Gott
rechnet.

Das übernatürliche Motiv, das die
Arbeit heilig macht, ist nicht etwas,
das man einfach neben die
berufliche Tätigkeit stellt. Es ist Liebe
zu Gott und um seinetwillen zu den
Mitmenschen, was die Arbeit als



solche radikal beeinflusst. Es spornt
an, sie gut, kompetent und
vollkommen zu verrichten, dennwir
dürfen dem Herrn nichts anbieten,
das nicht in dem Maße, wie unsere
menschliche Unzulänglichkeit es
erlaubt, vollkommen, fehlerlos
und auch im Kleinen vollendet ist.
Gott nimmt eine hingepfuschte
Arbeit nicht an. In der Heiligen
Schrift heißt es: Etwas
Fehlerhaftes dürft ihr nicht
darbringen, denn es wäre seiner
nicht würdig (Lev22, 20). Deshalb
soll die Arbeit, die unseren ganzen
Tag ausfüllt und unsere ganze
Kraft in Anspruch nimmt, eine
Opfergabe sein, die des Schöpfers
würdig ist, ein vollendetes,
tadelloses Werk23.

Eine „gute Meinung“, die uns nicht
antreibt, gut zu arbeiten, wäre keine
reine Absicht, keine Liebe zu Gott. Es
wäre eine leere, unwirksame
Absicht, ein schwacher Wunsch, der



nicht ausreicht, unsere Trägheit oder
Bequemlichkeit zu überwinden. Die
echte Liebe formt die gut getane
Arbeit.

Einen übernatürlichen Beweggrund in
die Arbeit hineinzulegen bedeutet
auch nicht, der Arbeit etwas Heiliges
hinzuzufügen. Um die Arbeit zu
heiligen, reicht es nicht zu beten,
während man arbeitet, obwohl es ein
Zeichen ist, dass man aus Liebe zu
Gott arbeitet, und ein Mittel, um in
der Liebe zu wachsen. Wenn es
möglich ist, sollte man es daher tun.
Die Arbeit durch ein übernatürliches
Motiv zu heiligen, schließt in jedem
Fall ein, sich auf die eine oder andere
Weise um die Gegenwart Gottes zu
bemühen, die sich häufig in Akten
der Liebe und in Stoßgebeten
konkretisiert, sei es in einer kurzen
Pause oder bei anderen
Gelegenheiten, die der
Arbeitsrhythmus bietet. Dabei sind



die menschlichen Einsatzmittel eine
große Hilfe.

Doch es lohnt sich darauf zu
bestehen, dass man dabei nicht
stehen bleiben darf, denn die Arbeit
zu heiligen besteht nicht wesentlich
darin, etwas Heiliges zu tun,
während man arbeitet, sondern die
Arbeit auch als solche heiligmäßig zu
verrichten. Das erreicht man, wenn
man aus einem übernatürlichen
Motiv handelt, das diese Tätigkeit
umgestaltet und so tief durchdringt,
dass sie in einen Akt des Glaubens,
der Hoffnung und der Liebe
verwandelt wird, und auch die
menschlichen Tugenden einsetzt, um
die Arbeit moralisch vollkommen zu
verrichten und sie Gott
darzubringen. So wird die Arbeit zu
Gebet: zu einem Gebet, das
Beschaulichkeit erstrebt.



Die Würde der Arbeit hängt
von dem ab, der sie verrichtet

Dass die Wurzel der Heiligung der
Arbeit in einem übernatürlichen
Motiv liegt, hat eine weitere wichtige
Konsequenz: Jede berufliche
Tätigkeit kann geheiligt werden, von
einer in den Augen der Menschen
glänzenden bis zu einer als niedrig
und unbedeutend erachteten Arbeit,
denn ihre Heiligung hängt nicht von
der Art der Arbeit ab, sondern von
der Liebe zu Gott, mit der sie
verrichtet wird. Es reicht aus, an das
zu denken, was Jesus, Maria und
Josef in Nazareth taten. Sie
verrichteten alltägliche, ganz
gewöhnliche Arbeiten wie Millionen
von Menschen, taten dies jedoch mit
der größtmöglichen Liebe.

„Die Würde der Arbeit hängt nicht so
sehr davon ab, was man tut, sondern
wer sie tut, nämlich der Mensch, der
ein geistiges, intelligentes und freies



Wesen ist.”24 Die größere oder
geringere Bedeutung der Arbeit
hängt von ihrer Güte als geistiger
und freier Handlung ab, das heißt
davon, dass sie in Liebe das Ziel
wählt, was ein der Freiheit eigener
Akt ist.

Wir dürfen deshalb nicht
vergessen, dass die Würde der
Arbeit auf der Liebe gründet. Des
Menschen Größe liegt in seiner
Fähigkeit zu lieben; so schreitet er
über das Kurzlebige und
Anekdotische hinaus. Er kann
andere Geschöpfe lieben, er kann
Du und Ich in ihrer ganzen Tiefe
aussprechen. Und er kann Gott
lieben, der uns den Zugang zum
Himmel öffnet, uns in seine
Familie aufnimmt und damit fähig
macht, mit ihm auf du und Du zu
stehen. Darum soll sich der
Mensch nicht darauf beschränken,
nur zu schaffen, anzufertigen,
herzustellen. Die Arbeit wächst



aus der Liebe, ist Zeichen der Liebe
und zielt hin auf die Liebe.25

Die Liebe zu Gott macht die kleinen
Dinge groß. Ordnung und
Pünktlichkeit, kleine Gesten der
Dienstbereitschaft oder
Liebenswürdigkeit tragen zur
Vollkommenheit der Arbeit bei. Tut
das alles aus Liebe. – Dann gibt es
keine kleinen Dinge mehr: alles
wird groß. – Die Beharrlichkeit in
den kleinen Dingen, aus Liebe, ist
Heroismus.26

Wer versteht, dass der heiligende
Wert der Arbeit wesentlich von der
Gottesliebe abhängt, mit der sie
verrichtet wird, und nicht von ihrer
gesellschaftlichen oder rein
menschlichen Beurteilung, schätzt
die kleinen Dinge sehr, besonders
diejenigen, die in den Augen der
anderen unbemerkt bleiben und die
nur Gott sieht.



Daher ist es ein ernstliches Hindernis
für die Heiligung der Arbeit, wenn
man aus egoistischen Beweggründen
arbeitet, z.B. um sich selbst zu
bestätigen, die eigenen Fähigkeiten
unter Beweis zu stellen oder in erster
Linie die eigenen Pläne oder den
eigenen Geschmack zu
verwirklichen; aber auch, wenn man
aus Eitelkeit nach Prestige, Macht
oder Geld strebt, denn mit all dem als
höchstem Ziel würden wir die Arbeit
dem Götzen der Eigenliebe opfern.

Diese Beweggründe sind selten ganz
rein vorhanden, sie können vielmehr
mit edlen und sogar übernatürlichen
Absichten gemeinsam auftreten, sie
bleiben – vielleicht eine Zeitlang –
latent, wie der Schlamm auf dem
Grund eines sauberen Gewässers. Es
wäre unklug, das zu verkennen,
denn jederzeit – vielleicht in einer
schwierigen Lage, bei einer
Demütigung oder einem beruflichen
Fehlschlag – kann der Schlamm



aufgewühlt werden und das ganze
Verhalten trüben. Es ist wichtig, dass
wir diese egoistischen Motive
aufdecken, sie ehrlich anerkennen
und bekämpfen, indem wir unsere
Absicht mit Gebet, Opfer, Demut,
großzügigem Dienst am Nächsten
usw. läutern.

Richten wir unseren Blick immer
wieder auf die Arbeit Jesu in den
Jahren seines verborgenen Lebens,
um daraus zu lernen, unsere
Aufgaben zu heiligen. Herr,
gewähre uns Deine Gnade. Öffne
uns die Tür zur Werkstatt von
Nazareth, damit wir Dich dort zu
betrachten lernen, und neben Dir
Maria, deine heilige Mutter, und
Josef, den heiligen Patriarchen –
den ich so sehr liebe und verehre, –
damit wir von euch Dreien das
Leben einer heiligen Arbeit lernen.
Bewege so unsere armen Herzen,
damit wir in der Arbeit des Alltags
Dich suchen und Dir begegnen, in



dieser Arbeit, die wir nach Deinem
Willen in Werk Gottes, in ein Werk
der Liebe verwandeln.27

1 Gespräche, Nr. 55.

2 Vgl. Mt 13, 44.

3 Christus begegnen, Nr. 14.

4 Ebd., Nr. 20.

5 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogmatische Konstitution Lumen
gentium, Nr. 31-36;
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 33-39; Dekret Apostolicam
actuositatem, Nr. 1-3, 7.

6 Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 2427.

7 Hl. Johannes Paul II., Homilie,
17.5.1992. Vgl. auch, unter anderem: 
Ansprache, 19.3.1979; Ansprache,
12.1.2002, Nr. 2.



8 Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 310.

9 Gen 2, 15; vgl. Gen 1, 28.

10 Vgl. Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 2427. II. Vatikanisches
Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium
et spes, Nr. 34 u. 35.

11 Papst Franziskus, Enzyklika 
Laudato Si, 24.5.2015, Nr. 128.

12 Benedikt XVI., Ansprache im
Collège des Bernardins (Paris),
12.9.2008.

13 Vgl. Gen 3, 18-19.

14 Christus begegnen, Nr. 14.

15 Ebd., Nr. 174.

16 Ebd., Nr. 47.

17 Gespräche, Nr. 55. Vgl. Christus
begegnen, Nr. 45; Freunde Gottes, Nr.
120.



18 Hl. Thomas von Aquin, S. Th., II-II,
q. 24, a. 7 c.

19 Römisches Messbuch, Kanon der
hl. Messe.

20 Der Weg, Nr. 359.

21 Vgl. 1Sam 16, 7.

22 Gespräche, Nr. 10.

23 Freunde Gottes, Nr. 55.

24 Hl. Johannes Paul II.,Ansprache,
3.7.1986, Nr. 3. Vgl. Gespräche, Nr.
109.

25 Christus begegnen, Nr. 48.

26 Der Weg, Nr. 813.

27 Freunde Gottes, Nr. 72.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ein-ubernaturlicher-
beweggrund/ (07.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/ein-ubernaturlicher-beweggrund/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-ubernaturlicher-beweggrund/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-ubernaturlicher-beweggrund/

	Ein übernatürlicher Beweggrund
	Der Sinn der Arbeit
	Die Arbeit als Tätigkeit heiligen
	Eigenschaften des übernatürlichen Beweggrundes
	Die Würde der Arbeit hängt von dem ab, der sie verrichtet


