
opusdei.org

Ein grosses Mit und
ein weites Für

Zum Fest Allerheiligen eine
Betrachtung von Josef Arquer

25.10.2013

Im spätherbstlichen Wald sieht das
Auge kaum mehr die feurigen
Farben, das Ohr vernimmt nicht
mehr das sommerliche
Windrauschen des Laubes. Urmutter
Erde nimmt in Verwesung auf, was
sie fruchtbar hervorgebracht hatte.
Die Blätter fallen und dem Blick
werden lange verdeckte Äste und
Zweige sichtbar.



Zu dieser Zeit feiert die Kirche das
Fest Allerheiligen. Ein paar Wochen
nachdem wir Gott für die Früchte
der Erde gedankt haben, will sie ein
Erntedank für die Früchte des
Himmels feiern. Die Wurzeln dieses
Festes finden sich im Gedächtnis
aller Märtyrer, das man im Orient
schon im 4. Jahrhundert beging. Der
entscheidende Schritt war aber, dass
Anfang des 6. Jahrhunderts das
römische Pantheon als Kirche von
„Sancta Maria ad Martyres“ geweiht
wurde. Zur Kaiserzeit war es der
Tempel der dreitausend im Reich
anerkannten Gottheiten.

Tragende Verästelungen

Die sterbenden Blätter sind seit eh
und je ein Todessymbol. Und auch
die Äste und nackten Zweige können
das Nachdenken anregen und zu
einem Zeichen werden. Es ist, als
würde die Kirche rufen: Schau auf
die geheimnisvollen Verästelungen,



die sich kreuz und quer vor dem
Herbsthimmel zeigen und bedenke,
dass ein unsichtbares Kreuz und
Quer besteht, zu welchem Du als
Empfangender und als Gebender
gehörst.

Zu diesem selben Gewirr gehören
auch jene „verherrlichten Glieder
der Kirche, unsere Brüder und
Schwestern, die schon zur
Vollendung gelangt sind“. Sie haben
das Ziel ihres Weges erreicht: die
„heilige Stadt, unsere Heimat, das
himmlische Jerusalem“ (Präfation
vom Fest). Papst Benedikt verwies
während in Deutschland mehrfach
auf die Heiligen: „Die Heiligen zeigen
uns zunächst, dass es möglich und
gut ist, in der Beziehung zu Gott zu
leben und diese Beziehung radikal zu
leben, sie an die erste Stelle zu
setzen, nicht irgendwo auch noch ein
Eckfeld auszusparen.“



Jeder Heilige hat seine Eigenart uns
vorzuleben, dass die Seligpreisungen
kein abstraktes Programm und kein
unerreichbares Ideal sind, sondern
realisierbar – allerdings im Kampf
und mit Verwundungen und
Niederlagen, mit Demütigungen und
Enttäuschungen, in Hoffnung und
Ausdauer. Jeder und jede bezeugt die
Hoffnung, die Drang aus Gnade ist:
„Sucht sein Antlitz allezeit! Dein
Angesicht, Herr, will ich suchen“ (Ps
105,4) – Wie? Der heilige Bernhard
von Clairvaux antwortet in einer
Predigt zum Hohenlied: „Nicht mit
den Schritten der Füße wird Gott
gesucht, sondern mit Schritten der
Sehnsucht. Und das glückliche
Finden vertreibt die Sehnsucht nicht,
sondern steigert sie.“

Menschen aller Zeiten sind in der
Kirche unsere Zeitgenossen. Ihre
Gebete und ihre Taten sind
geblieben: nicht in der Anonymität
einer Gattung, sondern in der



Erfüllung bei Gott. Auch jetzt betet
jemand für mich – bete ich für
jemanden. Auch jetzt sendet mir das
Leiden eines anderen Menschen
Kraft zu. Der Schmerz eines Gliedes
wird für den ganzen Leib fruchtbar,
und der ganze Leib mitwirkt, dass
die Wunde heilt.

Mit dem Weinstock verbunden

Die Verbundenheit untereinander
gründet in Christus. Papst Benedikt
sprach darüber in seiner Homilie im
Berliner Olympiastadion. Jesus habe
nicht gesagt: „Ihr seid der
Weinstock“, sondern: „Ich bin der
Weinstock – ihr seid die Reben“ (Joh
15,5). „Das heißt: So wie die
Rebzweige mit dem Weinstock
verbunden sind, so gehört ihr zu mir!
Indem ihr aber zu mir gehört, gehört
ihr auch zueinander. Und dieses
Zueinander- und Zu-ihm-Gehören ist
nicht irgendein ideales, gedachtes,
symbolisches Verhältnis, sondern –



fast möchte ich sagen – ein
biologisches, ein lebensvolles Zu-
Jesus-Christus-Gehören. Das ist die
Kirche, diese Lebensgemeinschaft
mit Jesus Christus und füreinander,
die durch die Taufe begründet und in
der Eucharistie von Mal zu Mal
vertieft und verlebendigt wird. 'Ich
bin der wahre Weinstock', das heißt
doch eigentlich: Ich bin ihr und ihr
seid ich – eine unerhörte
Identifikation des Herrn mit uns, mit
seiner Kirche.“

Da klärt sich, was das heißt: „Wir, die
vielen, sind ein Leib in Christus, als
einzelne aber sind wir Glieder, die
zueinander gehören“ (Röm 12.5).
Jeder, der an Christus glaubt, sich
seiner Gnade öffnet und sie in guten
Werken fruchtbar werden lässt,
macht sich den gemeinsamen
Reichtum zu eigen und bereichert
seinerseits die ganze Kirche. Denn,
wieder einmal mit Worten von Papst
Benedikt in Berlin: „Glaube ist immer



auch wesentlich ein Mitglauben.
Niemand kann allein glauben. Wir
empfangen den Glauben – so sagt
uns Paulus – durch das Hören, und
Hören ist ein Vorgang des
Miteinanderseins, geistig und
leiblich. Nur in dem großen
Miteinander der Glaubenden aller
Zeiten, die Christus gefunden haben,
von ihm gefunden worden sind,
kann ich glauben. Dass ich glauben
kann, verdanke ich zunächst Gott,
der sich mir zuwendet und meinen
Glauben sozusagen „anzündet“. Aber
ganz praktisch verdanke ich meinen
Glauben meinen Mitmenschen, die
vor mir geglaubt haben und mit mir
glauben. Dieses große 'Mit', ohne das
es keinen persönlichen Glauben
geben kann, ist die Kirche.“

Ein großes Mit und ein weites Für

Zum großen „Mit“ gehört ein weites
„Für“ im Austausch geistlicher Güter:
Jemand braucht mein Gebet – ob er



so denkt oder nicht. Jemand verlässt
sich auf meine Treue. Jemand macht
mich reich durch sein Opfer: „Je
mehr meine Treue wächst, desto
mehr trage ich dazu bei, dass auch
andere in der Treue wachsen. Wie
wohltuend ist es zu spüren, dass wir
uns gegenseitig stützen!“ (Josefmaria
Escrivá, Spur des Sämanns 948) Die
Weite des Betens „mit“ und „für“
kann das persönliche Gebet
beflügeln. Wir beten füreinander, für
die Anliegen des Papstes und der
ganzen Kirche, für das apostolische
Wirken in Missionsgebieten oder
hier bei uns, für die Mächtigen und
die Ohnmächtigen, für Schwestern
und Brüder in jeglicher Not, für
Menschen, die sich dem Glauben
entfremdet haben, für alle, die
Christus noch nicht kennen oder ihn
gar hassen und Hass predigen.

Gleichsam als Echo auf das Fest
Allerheiligen dämmert der
Gedenktag Allerseelen herauf. Was



wäre der Friedhofsbesuch unter
fallenden Blättern ohne den Glauben
an die Auferstehung? Allenfalls ein
edler und melancholischer Versuch,
die „Gewesenen zu ehren, die nicht
mehr sind“. Doch im Licht des
Glaubens wird der Besuch am Grab
zum Dank für alles, was sie uns zu
ihren Lebzeiten gegeben haben. Im
Himmelslicht des Glaubens greifen
die fallenden Blätter als Sinnbild des
Todes zu kurz, denn es fallen ja auch
die Samen, die – mehr als ein Bild –
Keime des Lebens sind: „Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fällt
und stirbt, bleibt es allein; wenn es
aber stirbt, bringt es reiche
Frucht“ (Joh 12,24).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ein-grosses-mit-und-ein-
weites-fur/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/ein-grosses-mit-und-ein-weites-fur/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-grosses-mit-und-ein-weites-fur/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-grosses-mit-und-ein-weites-fur/

	Ein grosses Mit und ein weites Für

